
STAATS- UND UNIVERSITÄTSBIBLIOTHEK HAMBURG
CARL VON OSSIETZKY Von-Melle-Park 3, 20146 Hamburg

Titeldaten

Titel: Archiv für Religionswissenschaft

Band: 10.1907

Standort: Theologische  Bibliothek  der  Universität  Hamburg  -  Fachbereich  Evangelische  Theologie  und  Institut  für
Katholische Theologie

Signatur: M IV b 3290

PURL: https://resolver.sub.uni-hamburg.de/kitodo/PPN1028798210_1907

Rechtehinweis

Public Domain Mark 1.0

Der Inhalt ist gemeinfrei. Das Digitalisat darf frei genutzt werden.

https://creativecommons.org/publicdomain/mark/1.0/

Ergänzender Hinweis

Möglicherweise benötigen Sie zusätzliche Erlaubnisse für die beabsichtigte Nutzung. Zum Beispiel, weil Persönlichkeitsrechte
abgebildeter Personen zu beachten sind.

Nachnutzung

Zum Zwecke der Referenzierbarkeit und einem erleichterten Zugang zum Original bitten wir um folgenden Hinweis bei der
Nachnutzung:

Original und digitale Bereitstellung: Standort + Signatur + PURL

Bei der Weiterverwendung unserer Digitalisate freuen wir uns über eine kurze Mitteilung mit den bibliographischen Angaben und
nach Möglichkeit auch über ein Belegexemplar der Publikation.

Kontakt

Staats- und Universitätsbibliothek Hamburg
- Carl von Ossietzky -
Von-Melle-Park 3
20146 Hamburg

digitalisierung@sub.uni-hamburg.de
https://www.sub.uni-hamburg.de



::f5:,‘is;r‘Jv<<‘i11*S*<•*

n:;vi(<V:ivv<!<W<4*'n<':Mliiiiriuüilt’ti!t

ViWA\\\MVVA:iU\hUW,M

Uüüptfyldifhitdmfhrtrriii

*«*i*

C1B1A1C2B2A2B5A52018171611

PatchReferencenumbersonUTT..-«i.
-i

ImageEngineeringScanReferenceChartTE263SerialNo.J

>n

"C

1009030201C7B7A7C8B8A8C9B9

thescaletowardsdocument









ARCHIV

FiTR RELIGIONSWISSENSCHAFT

UNTER MITREDAKTION VON

H. OLDENBEKG C. BEZOLD K. TH. PREUSZ

HERAUSGEGEBEN VON

ALBRECHT DIETERICH

zehnter band

mit 6 tafeln

DRÜCK UND VERLAG VON B. G. TEUBNER IN LEIPZIG 1907

Mit Genehmigung der B. G. Teubner Verlagsgesellschaft mbH., Stuttgart
veranstalteter Nachdruck

KRAUS REPRINT LTD.

Vaduz

1965



Universität Hambarf
HtMwnswinanjakafHjdiM Sanitär

?-12$(-<%'+

Printed in Cermany

Lcsstng-Druckcrci Wiesbaden

ENTSÄUERT

PAL 12/2009



Inhaltsverzeichnis

I Abhandlungen Seit8
Dei certi und dei incerti Von Alfred von Domaszewski in

Heidelberg 1
Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt Von H. Holtz-

mann in Baden-Baden 18. 161

Eisen als Schutz gegen Dämonen Von I. Goldziher in Budapest 41
Hippolyte Par Salomon Reinach ä Paris 47

Feralis exercitus Von Ludwig Weniger in Weimar .... 61. 229
Der Robbengott Phokos Von Otto Kern in Rostock 82

Mythologische Fragen Von Richard M. Meyer in Berlin [Schluß] 88

Aus dem Asklepieion von Kos Von Rudolf Herzog in Tübingen 201. 400
Chthonische und himmlische Götter Von Sam Wide in Upsala . 267
Blut- und Speichelhünde bei den Wadschagga Von Missionar

J. Raum in Moschi am Kilimandjaro (Deutsch-Ostafrika) . . 269

Zwei griechische Terrakotten Von A. Furtwängler in München 321
Die Festcyclen des römischen Kalenders Von Alfred von Domas-

zewski in Heidelberg 333
Mythische Reste in der Paradieserzählung Von Hugo Greßmann

in Kiel 345

Der Ursprung des Larenkultes Von Ernst Samter in Charlotten-
burg 368

Neue Goldblättchen mit griechischen Aufschriften Von Max Sie-

bourg in M.-Gladbach 393
Die Todsünden Von Marie Gothein in Heidelberg 416

II Berichte

1 Babylonisch-assyrische Religion Von C. Bezold in Heidelberg 104
2 Melanesien 1903/04 Von W. Foy in Köln .... 129. 296. 610
3 ReligionBgeschichtliches aus den Monumenta Iudaica Von Oskar

Holtzmann in Gießen 486

4 Mikro- und Polynesien 19ÖS/04 Von W. Foy in Köln .... 621



IY Inhaltsverzeichnis

III Mitteilungen und Hinweise

Von Th.Nöldeke (Die Selbstentmannnng bei den Syrern) ISO; A. Körte
(Das Land der Hyperboreer) 152; B. Kahle (Sommertag) 153;
Alb. Ostheide (Zum Martinsfeste) 154; F. Boll (Zu Band IX
S. 185,2) 157; Bernhard Struck (Niederlegen und Aufheben der
Kinder von der Erde) 168; F. Rösiger (Der Examenmann in Schul-
pforte) 158.

Von Hans Meitzer (Zentralasiatischer Aberglaube) 311; Julius
Boehmer (Zu Genesis 1 und 2) 314; L. Deubner (Anitschkoffs
Rituelles Frühlingslied) 318; (Primitive Vorstellung von der Seele)
319; (Hubert: fitude sommaire de la reprösentation du temps dans
la religion et la magie) 319; (Cumont: Über Mysterien des Sabazius
und Judaismus) 319; (Mitteilung über Konrad Keßlers handschrift-
lichen Nachlaß) 319.

Von Rostowzew (An den Herausgeber) 660; M. v. Waldberg (Voßlers
Dantekommentar) 562; Otto Weinreich (Antike Himmelsbriefe) 566;
Hans Meitzer (Kind und Korn) 567.

Register Von Otto Weinreich 568.



I Abhandlungen

Dei certi und dei incerti

Von Alfred von Domaszewski in Heidelberg

Um die ältesten Vorstellungen der Römer vom Göttlichen

zu begreifen, ist es notwendig, sich klar zu werden, wie die

Menschen von den Ideen der Vernunft geleitet zur Annahme

göttlicher Wesenheiten gelangen.

Die Gegenstände der Außenwelt sind uns nicht unmittelbar

gegeben. Wir erhalten Kenntnis von ihnen nur durch die

Reize, die sie auf unsere Sinnesorgane ausüben. Diese Reize,

z. B. die Bewegung <Jes lichttragenden Äthers, erzeugen in

uns Empfindungen. Jedoch ist der Erregungszustand der

Sinnesnerven, in den sie durch die Erschütterung der Äther-

welle geraten, noch nicht Empfindung; erst in unserem Geiste

wird die Erregung des Nerves zur Empfindung. Entsteht

die Erregung, die die Ätherwelle bewirkt, in einem Temperatur-

nerv der Haut, so ist die Empfindung Wärme; trifft dagegen

die Ätherwelle den Sehnerv, so entsteht die Empfindung der

Farbe, z. B. rot. Aber Empfindung ist noch keine Erkenntnis

der Außenwelt. Erst durch das Spiel der Einbildungskraft

und die ordnende Kraft des Verstandes gestaltet unser Geist

die. Empfindungen zu Erscheinungen, B. die Erscheinung

eines roten Blattes. Durch einen dunkeln Vorgang unseres

Gemütes bringen wir die Erscheinungen unter Begriffe. Begriff

ist eine Vorstellung, die durch ein gemeinsames Merkmal

gleichartige Erscheinungen zusammenfaßt, z. B. das Rot als
Archiv f. Religionswissenschaft X 1



2 Alfred von Domaszewski

Begriff ist eine Vorstellung, welche alle Erscheinungen, in

denen wir rot wahrgenommen haben, durch dieses gemeinsame

Merkmal zusammenfaßt. Deshalb sagen wir, wir haben etwas

begriffen, wenn der Prozeß der Aufnahme der durch die Sinne

gegebenen Erscheinungen in den Verstand sich vollzogen hat.

Dann sagen wir auch, wir verstehen die Sache, wir haben sie

den Begriffen unseres Verstandes unterworfen, sie ist in unserem

Verstände. Um den Begriff festzuhalten mit seinem ganzen

möglichen Inhalt an Erscheinungen, schaffen wir ihm einen

Hamen, ein Wort, das ihn bezeichnet. Dieses Wort ruft in

unserem Geiste den Begriff immer wieder hervor, z. B. das

Wort rot. Von diesem Begriffe können wir wieder zurück

zu den Erscheinungen niedersteigen, aus denen wir ihn ab-

gezogen haben. Da die Erscheinungen fast immer durch das

Sehorgan vermittelt werden, so sagen wir, wir kehren zurück

zur Anschauung. Wie der große Meister des Denkens es aus-

gedrückt hat, Begriffe ohne Anschauungen sind leer, d. h. wir

denken dabei keine bestimmten Erscheinungen; Anschauungen

ohne Begriffe sind blind, erst durch den Begriff denken wir

die Erscheinungen. Um mir den Begriff rot klar zu machen,

d. h. mir bewußt zu werden, was ich bei dem Worte rot denke,

muß ich die einzelnen Erscheinungen hervorrufen, z. B. rotes

Blatt, rotes Tuch, rote Wolke, aus denen ich den Begriff rot

als gemeinsames Merkmal abgezogen habe. Wer klar denken

will, muß anschaulich denken, so denken, daß er die Er-

scheinungen schaut. Um dagegen rot als ein vielen Erscheinungen

gemeinsames Merkmal zu denken, muß ich den Begriff rot aus

ihnen abziehen, abstrahieren, sonst kann ich überhaupt nicht

denken, sondern die Bilder der roten Erscheinungen folgen auf-

einander beziehungslos, lassen gar keine dauernde Spur in
meinem Denken zurück.

Wenn eine Reihe von Erscheinungen in der Anschauung

so fest untereinander, wechselweise verknüpft sind, daß die

eine Erscheinung immer notwendig alle anderen Erscheinungen



Dei certi und dei incerti 3

mit hervorruft, so empfinde ich einen Zwang der Verknüpfung

dieser Erscheinungen zu einer Einheit, dem ich mich nicht

entziehen kann. Z. B. ich sehe die Linde vor meinem Hause

als eine Erscheinung, so ist das eine Verflechtung von Einzel-

erscheinungen: Größe, Gestalt, Gliederung des Stammes, der

Zweige, Blätter, Blüten, alles in einer bestimmten Aus-

dehnung, Form, Farbe des einzelnen, alles sich gegenseitig

bedingend. Dieser Zwang zur Verbindung der Einzel-

erscheinungen führt mich auf die Vorstellung einer gemein-

samen Ursache für alle diese Einzelerscheinungen, deren Ver-

flechtung die Linde ist. Ich vergewissere mich über das

Dasein dieser Ursache durch den Tastsinn, die Berührung.

Hier finde ich etwas außer mir, das meinem Ich sich entgegen-

setzt, ihm entgegensteht, den Gegenstand. Ich darf aber nie

vergessen, daß dieser Gegenstand kein Ding an sich ist, d. h.

etwas, das unabhängig von meinem Geiste da ist. Der Gegen-

stand ist nur ein durch einen Schluß meines Verstandes ge-
formtes Etwas.

An solchen Gegenständen der Außenwelt nehme ich Ver-

änderungen wahr. Ich bemerke in der Verflechtung der Er-

scheinungen, die den Gegenstand ausmachen, einzelne Er-

scheinungen, die auftreten, um wieder zu vergehen. So nehme

ich an jenem Lindenbaume wahr ein Zittern des Wipfels,

eine Bewegung der Zweige, ein Rauschen der Blätter, ein

Duften der Blüten. Woher kommen diese Veränderungen an

den Gegenständen? Das ist die unendlich schwierige Frage

für das erste Denken. Nun sind wir uns bewußt, daß wir

selbst Veränderungen unseres eigenen Zustandes durch einen

Entschluß unseres Willens hervorrufen. Wie wir unsere Glied-

maßen bewegen, so bewegt der Baum seine Zweige, wie wir

unsere Stimme ertönen lassen, so der Baum sein Rauschen.

Dies führt uns darauf, die Veränderung an den Gegenständen

der Außenwelt auf Ursachen zurückzuführen, die unserem Willen

gleichartig sind. Dann ist die uns umgebende Natur von
l*



4 Alfred von Domaszewski

wollenden Ursachen erfüllt, deren Wirkungen überall da hervor-

treten, wo wir eine Veränderung an den Gegenständen der

Außenwelt wahrnehmen.

Die unbestimmte Ursache solcher Wirkungen nennen die

Römer numen, ein wollendes Wesen. Überall ist der Mensch

im Naturzustände den Wirkungen des Numen ausgesetzt, die

sein ganzes Leben bestimmen, deren Übermacht er sich nicht

entziehen kann, so daß er durch Unterwerfung unter das Numen

dessen schädlichen Einfluß abzuwehren, den günstigen herbei-

zurufen sucht. Diese Verehrung des Numen ist wieder eine

Vorstellung, die der Mensch dem Verhältnis der Menschen

untereinander entnommen hat. Wie der Schwächere unter den

Menschen durch Unterwerfung, Verehrung, durch Gaben und

Spenden den Willen des Mächtigeren sich geneigt zu machen

sucht, so verfährt der Mensch auch gegenüber dem Numen.

Mars pater, te pr&ior quaesoque ut sies volens propit ius mihi.

Wenn Veränderungen an den Gegenständen der Außenwelt

auftauchen, um wieder zu vergehen, so steigert sich auch die

Wirkung des Numen bis zu einer gewissen Höhe, um wieder

zu verschwinden, ln gewissen Augenblicken erreicht die Wirkung

des Numen einen höchsten Grad, wird sinnfällig. Hier be-

mächtigt sich der Verstand der Erscheinung, bringt sie unter

einen Begriff, indem er ihr einen Namen gibt. So sind die sich

wiederholenden augenblicklichen Wirkungen des Numen im

Namen festgehalten, z. B. der Blitz. Unter diesem Namen

wird das Numen Gegenstand der Verehrung. Man ist sicher,

indem man das Numen unter diesem Nomen als fulmen anruft,

auch die bestimmte durch das Nomen bezeichnet* Wirkung des
Numen zu verehren.

Gerade weil das Numen seinem Wesen nach ganz un-

bestimmt ist und nur an seiner Wirkung kenntlich, die im

Augenblick entsteht und vergeht, wurden die Römer bestimmt,

jeden Augenblick der stärksten Wirkung zum Gegenstand der

Verehrung zu machen. Wenn bei einer bestimmten Handlung,



Dei certi und dei incerti 5

die der Mensch vornimmt, die Wirkungen des Numen in einer

Reihe von Augenblicken stärkster Äußerung hervortreten, so

haben die Römer alle diese Augenblicke unter Begriffe gebracht,

mit Namen belegt und sie vor Beginn der Handlung der Reihe

nach angerufen, um sicher zu sein, daß für die ganze Dauer

der Handlung das Numen den Menschen geneigt sein werde.

Am anschaulichsten ist diese römische Denkweise für die

Bestellung des Ackers überliefert. 1 Beim Muropfer hat nach

Fabius Pictor der flamen außer Tellus und Ceres zwölf Götter

anzurufen. Sie entsprechen ebensoviel Handlungen, actus, des

Landmannes.2 Der vervador für das erste Durchackern des

Brachfeldes, der reparator für das zweimalige Durchpflügen, der

imporcxtor lür das dritte und endgültige Pflügen, bei welchem

die Furchen, lirae, gezogen und die Ackerbeete porcae aufgeworfen

werden, der insitor für das Einsäen, der obarator für das Über-

pflügen nach der Aussaat, der occator für die Überarbeitung

des Ackers mit der Egge, der saritor für das Jäten, sarire, oder

Ausreuten des Unkrautes mit der Hacke, der subruncinator für

das Ausraufen des Unkrautes, der messor für die Tätigkeit der

Schnitter, der amvedor für die Einfahrt des Getreides, der

conditor für das Aufspeichern des Getreides, der promitor für

die Herausgabe des Getreides aus den Speichern. Solche Götter

nannten die Pontifices 3 proprii dii, qui singvlis actibus praesunt,

besondere Götter, die den einzelnen Handlungen vorstehen. Das

Anrufen einer solchen Götterreihe heißt indigitare und die

Reihe der Götter, welche eine solche Litanei bilden, indigitamentum.

Für alle Handlungen des Lebens hatten die Römer solche
Litaneien.

1 Usener Gottemamen, 76.

* ServiuB Georg. 1, 21. Fabius Pictor hos deos enumerat quos
iuvocat flamen sacrurn cereale faaeus Teiluri et Cereri: Vervactorem,

lieparatorem, Inporcitorem, Insitorem, Obaratorem, Occatorem, Sarritorem,
Üubruucinatorem, Messorem, Convectorem, Conditorem, Promitorem.

8 Servius ad. Aeu. 2, 241.



6 Alfred von Domaszewaki

1 Uaener Götternamen 33. 77. 5 Westd. Zeitsehr. 24, 1905, 73 ff.

Meist sind diese Götter nur innerhalb der Litaneien selbst

Gegenstand der Verehrung. Aber es ist möglich, daß ein

solcher Augenblicksgott sich loslöst aus der Reihe, daß das

Numen, welches die durch ihn bezeichnete Wirkung hervorruft,

Gegenstand besonderer Verehrung wird. Das ist geschehen

bei dem Conditor. Dieser ist nach seiner Bildung ein nomen

agentis, das eine Handlung, einen actus, bezeichnet. Indem

bei der Bergung des Getreides ein dauernder Zustand eintritt,

wird für das geborgene Getreide ein besonderes Numen consus

angerufen, das wieder in seiner grammatischen Bildung die

dauernde Wirkung des numen erkennen läßt.

Alle diese Wirkungen, die eintretenden Veränderungen an

den Gegenständen der Außenwelt, werden betrachtet als Lebens-

vorgänge, nach Analogie des menschlichen Lebens und der

Veränderungen, die dieses Leben im Zustande der Menschen

hervorruft. Alles Lehen beruht, nach menschlicher Art gedacht,

auf männlicher Zeugung und weiblicher Empfängnis. Wie

sollte man entscheiden, ob die Wirkung des Numen dieser

oder jener Art sei? Daher ist es eine häufige Erscheinung in

den Reihen der Indigitamenta, daß derselbe Begriff männlich

und weiblich nebeneinander angerufen wird. 1 So steht neben

Liber eine Libera, neben Faunus eine Fauna, Worte, die die

schöpferische Kraft des großen Numen der Erde, Tellus, be-

zeichnen, für das Leben der Pflanzen und Tiere.2

Weit wichtiger für das Leben der Menschen als die

Wirkungen, welche die Augenblicksgötter der Indigitamenta

bezeichnen, sind jene, die als stetige Äußerungen des Numen

erscheinen, wie das Licht, das vom Himmel niederströmt. Da

diese Wirkungen dauernd auftreten, so sind sie auch Gegen-

stand dauernder Verehrung und erscheinen als Ausfluß weit

mächtigerer Numina, als jene Augenblickswirkungen der

Litaneien. Das Licht, das vom Himmel ausseht, ist von allen' 0 7



Dei certi und dei incerti 7

Wirkungen, die der Mensch von der Außenwelt erfährt, die

mächtigste. Deshalb erhält der Himmel, der solche Wirkung

entsendet, den höchsten Platz in der Verehrung. Das gleiche

gilt von der Erde Tellus, die alle Pflanzen und Tiere und

selbst den Menschen hervorbringt. 1

Die dauernde Wirkung führt auch auf die Vorstellung

einer dauernden Ursache, auf eine feste Umgrenzung des

Numen, das sich von allen anderen göttlichen Einflüssen, die

sich dauernd oder im Augenblick äußern, unterscheidet. Nun

entdeckte man an den so umgrenzten Numen immer neue

Wirkungen, wie am Himmel die Bildung der Wolken, das

Niedergehen des Regens, die Erzeugung der Bewegung in der

Luft bis zum Orkan, den feurigen Blitz, der den Wolken

entfährt, mit seinem Nachhall, dem Donner. Waren diese

Wirkungen ursprünglich als Augenblickswirkungen eines un-

bestimmten Numen erschienen und jede Wirkung, sobald sie

sinnfällig wurde, z. B. der einzelne Blitz, einzeln verehrt

worden", so gewannen sie allmählich eine feste Beziehung auf

eine gemeinsame Lrsache, den Himmel, von welchem sie alle

ausgingen. Unter den Erscheinungen der Atmosphäre tritt so

eine feste Verknüpfung ein, ein wechselseitiges Sichbedingen.

Der Zwang der Verbindung führte auch hier zur Bildung eines

Gegenstandes, der aber mit einem Willen erfüllt ist, also einer

Person. Diese Person sammelt die Wolken, gießt den Regen

nieder, entsendet das Licht, schleudert den Blitz. Der persönlich

gedachte Gott ist nicht anders entstanden als der persönlich

gedachte Baum. Wie der im Baume lebende Wille sich in

Wirkungen äußert, so auch der persönlich gedachte Himmel.

Durch die feste Umgrenzung des Numen und die dauernden

Wirkungen seiner Willensäußerungen ist der persönliche Gott

erwachsen, der deus. Der Mensch hatte den Gott nach dem

Urbild seines eigenen Geistes geschaffen.

1 Dieterich Mutter Knie. 5 Usener Rhein. Mus. 60, 1905, 1 ff-



8 Alfred von Domaszewski

Allerdings jene Sicherheit, welche für das Dasein der körper-

lichen Gegenstände der Außenwelt der Tastsinn durch die Merk-

male der Ausdehnung und des Widerstandes gewährt, konnte man

für die geistigen Personen nicht gewinnen. Aber auch die

körperlichen Gegenstände halten wir nur deshalb für wirklich,

nicht eingebildet, durch die Phantasie uns nur vorgespiegelt

wie im Traume, weil sie etwas wirken. Die geistigen Persönlich-

keiten wirken gleichfalls, also sind sie wirklich. So schlossen

die Römer, und so schließen unsere Materialisten, wenn sie von

den Kräften der Natur mit jenen Worten der Verehrung

sprechen, welche die Gottesverehrer von Gott gebrauchen. Und

doch beruht ihr Glaube an das Dasein jener Kräfte nur auf

deren Wirkungen, wie der Glaube der Römer vom Dasein des

Juppiter. Indem sie alles Geistige überwunden haben, sind sie

in Wahrheit zur primitivsten Form römischen Denkens, zur

Verehrung von Numina zurückgekehrt. Denn wenn das Wort

Kraft in der Anschauung noch etwas bedeuten soll, so bedeutet

es gewollte Wirkung. Die wahren Naturforscher, die alles

sind, nur keine Monisten, haben den Begriff Kraft aus der

Naturerklärung ausgeschaltet.

Nachdem der deus Gestalt und Persönlichkeit gewonnen,

werden die Wirkungen, die einst sein unbestimmtes Numen ge-

äußert hatte, zu seinen Eigenschaften. Auch als Eigenschaften

sind diese Wirkungen Gegenstand der Verehrung, aber nur

insoweit, als sie an dem deus erscheinen, der der Träger dieser

Eigenschaft ist. 1 Eine dieser Eigenschaften bezeichnet das

Wesen des Gottes am deutlichsten. Es ist eben jene Wirkung,

die einst als die stärkste Äußerung seines Numen galt, wie

am Himmel das Licht, an die sich die anderen Wirkungen

anschlossen, als das festumgrenzte Numen entstand, aus dem

der persönliche deus erwuchs. Im Gebet werden diese Eigen-

schaften angerufen, und der Name des Gottes, der der Träger

1 Festschrift für Otto Hirschfeld, 1903, 243.



Dei certi und dei incerti 9

der Eigenschaft ist, tritt im Besitz anzeigenden Genetiv
hinzu,

Gellius N. A. 13, 33: Comprecationes deorum immortalium,

quae ritu Romano fiunt, expositae sunt in libris sacerdotum poprdi

Romani et in plerisque antiquis orationibus. In Ms scriptum

est: Luam Satumi, Salaciam Neptuni, Horam Quirini, Virites

Quirini, Maiam Volcani, Seriem Iunonis, Moles Martis,
Nerionem Martis.

Am klarsten läßt sich die Bedeutung der Eigenschafts-

götter bei der Salacia Neptuni entwickeln. Neptunus ist der

Gott der Quellen und fließenden Gewässer. 1 Salacia, die von

salax abzuleiten ist, dieses wieder von salire, ist die Spring-

kraft der Quelle, welche Eigenschaft das Wesen des Gottes
Neptunus aufs schärfste bezeichnet. Neben Salacia stehen in

den Inschriften die Vires Neptuni, seine Kräfte. Einst, als

man das unbestimmte Numen der Quellen und fließenden Ge-

wässer verehrte, rief man in einer Litanei seine Wirkungen an,

darunter auch Salacia. Sie hat sich behauptet, alle anderen

Wirkungen sind in das zusammenfassende Vires verblaßt. Doch

sind damit die Einzelwirkungen aus dem Glauben nicht ver-

schwunden. In einem Falle, den moles, Strebungen, des Mars

läßt es sich noch zeigen, daß ihre besondere Wesenheit ganz

stark empfunden wurde. Sie treten hervor in den Beinamen

der Legionen, rapax die stürmisch andringende Kraft des

Kriegsgottes, fulminata die mit der Gewalt des Blitzes wirkende

Kraft, ferrata das feste Beharren im Widerstande.

Noch in einer anderen Weise wußten die Römer die langen

Reihen der Litaneien zu verkürzen, indem sie das erste und

letzte Glied nannten. So wurde der Gott des Anfanges Ianns

angerufen als Patulcius Clusius, Namen, die die ganze Reihe

der Wirkungen, die vom Beginn einer Handlung bis zu ihrem

Ende verlaufen, zusammenschließen. Denn nach der Auffassung

1 Westd. Korr.-Bl. 1896, 233.



10 Alfred von Domaszewski

der Römer bestimmt der Anfang mit Notwendigkeit das Ende.

Quod initio vitiosum est, non potest tractu temporis convalescwe.

Als dieses Numen ganz persönlich geworden, wird Ianus am

Anfänge jedes Gebetes angerufen, damit sein Numen die im

Gebete erflehte Wirkung während des ganzen Verlaufes der

Handlung gnädig begleite.

Wie wir sahen, wurden die Wirkungen des Numen, durch

deren Zusammenschluß der persönlich gedachte Gott, deus,

entstand, als seine Eigenschaften verehrt. So treten diese

Wirkungen wieder hervor in den Beinamen des deus, Juppiter

Lucetius, der Sender des Lichtes. Einst, als man das un-

bestimmte Numen des Himmels verehrte, rief man das Licht

selbst an.

Es ist aber auch möglich, daß eine Eigenschaft, welche

eine stärkste Wirkung des Numen bezeichnet, in einem Stadium,

wo die Bildung des abgegrenzten Numen schon vollendet war,

sich loslöst und dauernd als die Wirkung eines selbständigen

Numen verehrt wurde. Das geschah bei den Tempestates. 1

Diese Sturmgottheiten sind für die Latiner die einzigen wirkenden

Kräfte des Meeres. Als echte Bauern empfanden sie jr«pa

&lv «log uTQvyeTot,o nichts als das Grauen vor dem Wüten

dieser Unholdinnen. Doch heißt Juppiter noch auf den In-

schriften einer späten Zeit tempestatium divinarum potens. Die

Tempestates sind Wirkungen seiner Potestas.
So stehen bei den Römern alle Formen des Göttlichen

nebeneinander. Die Augenblicksgötter der Indigitamenta, die

gar nicht auf ein einheitliches Numen zurückgeführt werden.

Die festumgrenzten Einzelnumina von dauernder Wirkung, wie

Consus und Tempestates. Das ausgebreitete Numen, das

mancherlei Wirkungen äußert, aber keine Persönlichkeit ge-

winnt, wie der Gott des Waldes Silvanus, der in der adjek-

tivischen Bildung seines Namens das Numen noch erkennen

1 Westd. Korr.-Bl. 1898, 112.



Dei certi und dei incerti 11

läßt, das im Walde waltet. 1 Endlich der persönliche deus, mit

seinen Eigenschaften wie Juppiter. Es ist ein unendlicher

Reichtum an Bildungen, der das Verhältnis des Menschen zur

Natur zu erfassen sucht, allen Wirkungen des Göttlichen gerecht

werden will, jedem Grade geistiger Entwickelung gemäß ist.

Der deus wurde immer persönlicher, dem Menschengeiste

immer ähnlicher gedacht, bis er endlich auch der Träger sitt-

licher Eigenschaften wird. Das Himmelslicht, persönlich Juppiter,

das überall hindringt, dem nichts verborgen bleibt, wurde der

Träger der sittlichen Eigenschaft des Rechtes und der Treue,

so daß, wo immer die Menschen zu bindenden Satzungen zu-

sammentreten, dem Rechte seinen Lauf lassen, dies nur ge-
schehen kann unter dem Lichte des Himmels.3

Der zur vollen Persönlichkeit erstarkte Gott gewinnt auf

Grund seiner sittlichen Eigenschaften eine selbständige Aus-

bildung, die die NaturWirkungen seines ursprünglichen Wesens

ganz zurücktreten läßt. Am klarsten ist dies bei Mars, dessen

Naturbedeutung durch die einseitige Betonung seiner Virtus,

der männlichen Kratt, verdunkelt ist.3 Er ist der Träger der

nationalen Tugenden, Honos und Virtus4 , das Urbild des
Römers und so der Stammvater seines Volkes.

Das Himmelslicht wurde auch die Ursache für die Vor-

stellung eines Weltganzen.5 Dieses Licht, das vom Himmel

ausgeht, umspielt alle Gegenstände der Außenwelt und dringt

von den fernsten Sternen zu uns. Indem wir den Strahlen

des Lichtes folgen, verbinden wir die Gegenstände der Außen-

welt, es leitet uns von der nächsten Umgebung in immer

weitere Fernen bis in die Unendlichkeit des Weltraumes, und

von den Sternen kehren wir zurück auf die festgegründete

Erde. Der Gedanke eines großen Zusammenhanges der Natur,

einer steten Wechselbeziehung aller Dinge unter dem Himmel

1 J’hilologus 1902, 1 tf. 5 Useuer Götternamen 177 ff.

5 J'hilologus 1902, 9f. 4 Archiv für Bdigionsic. 9, 309.
'n Kant Kritik der reinen Vernunft l.Aufl., 213.



12 Alfred von Domaszewski

entstand. Als der Himmel sich znm persönlichen Jnppiter ge-

staltete, wurde dieser dens der Lenker des Weltganzen, das

sein Licht durchströmt. Die anderen Götter treten hinter ihm

zurück in ein Verhältnis der Abhängigkeit. Ein Reich der

Götter entsteht nach Art des menschlichen Staates, wo jeder deus

nach dem Maße seiner Wirkungen einen bestimmten Einfluß übt.

Auch jene römischen Götter, die so zu wirklichen dei

geworden sind, verleugnen nie ganz ihren Ursprung aus den

begrifflichen Göttern der Indigitamenta. Jene völlige Mensch-

werdung der Olympier Homers, deren Leben die durchsichtige

Einkleidung menschlicher Verhältnisse ist, hat sich in der

römischen Götterwelt niemals vollzogen. Götterehen, Götter-

söhne kennt der römische Glaube nicht. Unnahbar bleiben sie

den Menschen. Man ruft sie an im Gebete als pater und

mater zum Zeichen der Unterwerfung unter ihren Willen, wie

der Sohn dem Gebote des Pater familias sich fügt. Der sittlich

strenge Gehorsam, der das Familienleben der Römer beherrscht,

die Pietas, ist der Sinn der römischen religio.

Nur bei Tellus hat die geheimnisvoll-lebenschaffende Kraft

dem Namen mater die physische Bedeutung dauernd erhalten.

Neben ihr verehrten die Römer einst, gleich den alten Indern,

nur das Morgenrot mater Matuta, als weibliche Gottheit.

Wer je auf einem ragenden Gipfel der Hochalpen oder in der

unbegrenzten Einsamkeit der Wüste das Erwachen des Tages

erwartet hat, wie das erste leise Erröten des Osthimmels zu

immer tieferem und tieferem Purpur sich steigert, bis endlich

die strahlende Sonne aufleuchtet, der wird das Naturempfinden

bewundern müssen, dem das Morgenrot das Licht gebar.

Doch war es den Römern unmöglich, aus ihrer Götter-

welt einen Monotheismus zu erzeugen. Denn das festumgrenzte,

begriffssichere Wirken der römischen Götter konnte niemals zu

einer Einheit zusammenfließen. Das hätte die Wirkung in

ihrer sinnfälligen Klarheit aufgehoben, jede Verehrung der

Gottheit unmöglich gemacht.



Dei certi und dei incerti 13

Als am Ende des dritten Jahrhunderts das Christentum

seinen Siegeslauf begann, war der Glaube der Römer im Volke

völlig lebendig. Unter so vielen Zeugnissen will ich nur eines

hervorheben, einen Altar, der in Wien gefunden wurde, aus

der Zeit des Kaisers Probus. Man liest darauf folgende Götter:

Neptuno, Salaciae, Nymphis, Danuvio, Acauno. Die Nymphae

sind die persönlich gewordenen Vires Neptuni. Acaunus ist

der Wienfluß. 1 Nun muß man bedenken, daß Salacia außer auf

dieser Inschrift nur in jener Gebetsformel genannt wird. In

dem halben Jahrtausend, das beide Zeugnisse trennt, hatte der

Glaube unerschüttert weiter gelebt.

Die eisenharten Schädel der römischen Bauern wollten von

dem Glauben ihrer Väter nicht lassen, wenn auch Isis, Tanit,

Cybele in den Städten, Mithras in den Lagern längst Herrscher

geworden waren. Daher die patres ecclesiae die Dämonen der

pagani, der Bauern, als Blendwerk des Teufels zu bekämpfen,

nie müde wurden. Ohne allen Erfolg. Die Kirche mußte sich

bequemen, die alten Heidengötter auf die Namen christlicher

Heiligen zu taufen. So hatte sie Ruhe. Ein glänzendes Bei-

spiel dieser Entwickelung besitzen wir in Heidelberg. 2 Auf

dem Heiligenberg verehrten die Germanen den Lichtgott Wuotan.

Die Römer setzten an seine Stelle den Mercurius Cimbrianus,

der in seinem Beinamen den Germanen verrät. Die Kirche

konnte ihn nicht meistern, bis Michael, der Dämonenkämpfer :i,

an seine Stelle trat. Seine Kirche liegt in Trümmern, sein

Kloster deckt der Wald; denn unsere bildungsfrohe Musenstadt

hat es nicht der Mühe wert gefunden, das Dunkel zu lösen, das

über ihrer eigenen Vergangenheit ruht.

Nach dieser allgemeinen Darlegung über das Wesen der

römischen Götter ist es möglich, den Begriff der dei certi und

incerti festzustellen. Varros Ansicht wird klar ausgesprochen

1 Festschrift für Otto Hirschfeld, 1903, 340.
2 Zaugemeister C. I. L. XIII, 2 S. 224.
8 Gothein Hie Kulturentwickelung Süd-Italiens, 111 ff.



14 Alfred von Domaszewski

in der schon erörterten 1 Stelle Servius ad Aen. 2, 141 ponti-

fices dicunt singulis adibus proprios (kos praeesse. hos Varro

certos deos appellat. Wenn eine bestimmte Wirkung von einem

sicher zu erfassenden Numen ausgeht, so ist der deus, der den

actus, die menschliche Handlung, beeinflußt, certus. Es kann

gar kein Zweifel darüber sein, welches Numen die Ursache der

Wirkung war. So ist der Vervactor 2 ein certus deus. Denn

nur von ihm geht die Wirkung aus, die sich bei der Handlung

des ersten Pflügens äußert. Daher sagt auch Amobius ganz

richtig adv. gen. 2, 65: dei certi certas apud vos hdbent tutelas,

licentias, potestates, neque eorum ab aliquo id, quod eius non sit

potestatis ac licentiae, postulatis. Man ruft im Gebet immer

jenes Numen an, von dem man die für den actus, den man

vornimmt, entscheidende Wirkung erwartet. Juppiter fleht

man um Regen an 3, nicht Mars. Der persönlich gewordene

deus ist vor allem ein deus certus. Yarro hat den dei certi

dei incerti entgegengesetzt und diese Götter in einem beson-

deren Buche seiner Antiquitates behandelt. Aus diesem

Buche hat Augustinus c. d. 7, 17 die Worte aufbewahrt: cum

in hoc libello dubios de diis opiniones posucro, reprehendi non

dcbeo. Gewiß nicht. Denn nach dem Früheren sind dei

incerti solche, wo die Wirkung nicht auf einen bestimmten

Gott zurückgeführt werden kann, dann natürlich auch jene

Götter, deren potestas nicht klar ist. Daß Varro dei certi jene

Götter genannt, von denen er als Yarro etwas wußte, jene

incerti, von denen er in seiner beschränkten Weise eben nichts

wußte 4, das zu glauben, wie man uns jetzt zumutet, übersteigt
allen Glauben.

Denn deus certus ist ein fester Begriff des römischen

Pontifikalrechtes. Das sagt ausdrücklich Livius 27, 25: Mar-

crllutn aliae atque aliae obiedae animo rdigiones tencbant, in

quibus, quod, cum bdlo GaUico ad Clastidium aedem Honoris d

* Vgl. oben S. 6. * Vgl. oben S. 5. 5 Vgl. oben S. 7.
* Wissowa Gesammelte Abhandlungen, 306 ff.



Dei certi und dei incerti 15

Virtutis vovisset, dedicatio eins a pontificibus impediebatur, quod

neydbant unam cellam amplius quam uni deo 1 reck dedicari,

quia, si de caelo tacta aut prodiyii aliquod in eo factum esset,

difficilis procuratio foret, quod utri deo res divina fieret, sciri

non posset; neque enim duobus nisi certis deis una hostia fieri.

Dei certi sind auch hier solche, von denen es feststeht, daß

eine bestimmte Wirkung nur von ihnen ausgehen kann. Aber
warum sind Honos et Virtus keine dei certi? Man muß be-

denken, was virtus ist. Es ist die männliche gedachte Wirkung

ganz im allgemeinen, von welchem Gotte sie auch ausgehen

mag. Wir sahen oben, daß Neptunus vires besitzt, ebenso

Quirinus virites. Mars hat Yirtus, Nerio genannt. Juppiter

äußert Yirtus als Feretrius und Stator.2 Demnach sind Honos

et Virtus Eigenschaftsgötter, die nur durch den Träger, an

dem sie erscheinen, bestimmte Beziehung gewinnen. Marcellus

selbst hatte durch die Art seines Gelübdes den Zweifel be-

gründet. Er gelobte vor der Schlacht sub conditione des

Sieges Honos und Virtus einen Tempel. Die conditio existens,

der Sieg, hatte die Unsicherheit geschaffen. Denn in jener

Schlacht tötete er den Gallierkönig Viridomarus mit eigener

Hand und gewann die spolia opima. Eine Tat, die die Wir-

kung des Juppiter Feretrius war, dem die spolia opima als

Siegesdank gebührten. Also war es seine Virtus, die die Wir-

kung, den Sieg, erzeugt hatte. Marcellus hatte an Mars ge-

dacht, den gewöhnlichen Träger der Virtus Romana, und auf

jeden Fall den Gott, dessen Virtus er meinte, nicht genannt.

Daher der berechtigte Zweifel der rechtskundigen pontifices.

Wenn ich dagegen Virtus als eine Sondergottheit verehre, wie

Usener sagt, als einen proprius deus, wie der alte Varro sagt,

so ist sie ihr eigenes Numen, und die Wirkung hat volle Be-

stimmtheit der Beziehung. Denn dann führe ich den Eigen-

1 Die Lesart des Spirensis amplius quam uni deo ist einzig richtig,
das duobus der anderen Handschrift falsche Verbesserung.

* Festschrift für Otto Hirschfeld, 246.



16 Alfred von Domas/,ewatsi

schaftsgott auf das zurück, was er ursprünglich war, einen

Sondergott.

Gleichartige Wirkungen von verschiedenen Numina ge-

äußert, können zu einer Göttergestalt mit eigenem Numen ver-

schmelzen. Auf diese Weise ist Iuno geworden. Die Römer

nannten iuvenis den Mann in der Vollkraft der Jahre. In

ihm äußert sich die Iuno genannte Wirkung, das Mark und

die Fülle, die sich immer erneuend erschafft. Als eine Wirkung

des Juppiter ist es Iuventas, deren Kultstätte auf dem Kapitol

älter war als der Tempel des Juppiter. Am Himmel erscheint

sie als Iuno Lucina, das sich immer erneuende Mondlicht.

Die schöpferische Kraft im Weibe, die immer neues Leben

gebiert, ist Iuno, wie im Manne, die zeugende Genius. Im

ganzen Volke wirkt Iuno Populona, und die alten Verbände

des GeschlechterStaates, die curiae, verehren Iuno Curitis. Mars,

der Gott des Sommerlebens der Natur, beginnt an den Kalendae

Martiae, dem Festtage der Matronae, diese Wirkung zu äußern,

die im Monate Iunius, an dessen Kalendae sein einziger Tempel

geweiht ist, ihr höchstes Maß erreicht, um im Oktober ab-

zusterben. Neben Quirinus steht Iuno Quiritis. Der den

ganzen Verlauf der sich erneuenden Wirkung beherrschende
Ianus heißt Ianus Iunonius. Auf mancherlei Weise äußert

Tellus mater diese Wirkung, weshalb die Erdgöttinnen der

Gallier, die Matronae, römisch Iunones heißen. Alle diese

Wirkungen, in einer Göttergestalt zusammengefaßt, bilden Iuno

regina, die Genossin des weltherrschenden Juppiter optimus
maximus.

Das Werden und Weben der römischen Welt von Numina

kann man im Bilde des Entstehens dieser körperlichen Welt

anschauen. Wie die Körper in gasförmigem Zustand unsichtbar

und unfaßbar schweben, so walten die religiösen Vorstellungen

im Zustande der Augenblicksgötter in zahllosen Einzelgebilden.

Die Gase verdichten sich zu flüssigen Körpern, erhalten Kon-

sistenz mit der Neigung, in den ursprünglichen Zustand zurück-



Dei certi und dei incerti 17

/zukehren, so verwachsen zahlreiche Augenblickswirkungen zu

umgrenzten Numina, mit der Fähigkeit, sich wieder loszulösen.

Der feste Zustand des Körperlichen ist ein Bild der festen

Einheit der persönlichen dei, die wie das feste Körperliche in

ihren Eigenschaften beharren. In den festen Körpern bildet der

Menschengeist immer edlere Formen, wie er den geschlossenen

Stoff des persönlichen deus mit immer erhabenerem Leben
erfüllt.

Solche Auffassung widerstreitet den herrschenden Lehren.

Sie findet aber eine sichere Stütze in Useners tiefgedachtem,

tiefgelehrtem Buche über die Götternamen.



Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt

Von H. Holtzmann in Baden-Baden

I

Das schon seit einigen Jahren neuerwachte und unsere un-

mittelbare Gegenwart vielfach in überraschender Kräftigkeit be-

wegende Interesse für das „Leben-Jesu-Problem“ richtet sich

naturgemäß in erster Linie auf die Quellenfrage Gibt es denn

hierüber überhaupt einen sicheren Anhaltspunkt? Negativ aller-

dings, sofern das vierte Evangelium als Geschichtsquelle mit den
drei ersten nicht konkurrieren kann. In erster Linie handelt es

sich jedenfalls immer um das zwischen den drei sog. Synoptikern

bestehende schriftstellerische Verhältnis, und auch da hat sich

die ganze Streitverhandlung längst zugespitzt in der mit den

Namen Matthäus und Marcus gekennzeichneten Alternative. 1 Aber

auch diese ist im Grunde mindestens, soweit literarische Kritik

in Frage kommt, reif zur Entscheidung. Niemand, der die

gleichzeitig (1899) erschienenen Bücher von P. Wernle „Die

synoptische Frage“ und J. Hawkins „Horae synopticae“ wirk-

lich gelesen hat 2, zweifelt noch daran, daß die gemeinsame

1 Vgl. den sachkundigen Bericht des Direktors des Priesterseminars
in Perugia Umberto Pracassini l.a critica dei vangeli nel secolo XIX:
Studi religiosi 1901, S. 30 — 52, 309 — 331.

- Das ist leider gerade bei berufenen wie unberufenen Teilnehmern
an der Debatte erweislich selten genug der Fall. Mit Recht beklagt
sich Harnack Lucas der Arzt 1906, S. 19 über die bei uns wahrnehm-
bare Unbekanntschaft mit Hawkins. Unter Hinweis auf VVernles

Buch verzichten jetzt Johannes Weiß Die Schriften des Neuen Testa-
ments I* 1907, S. 36 und H. H. Wendt Die Lehre Jesu'1 1901, S. 7f. auf
eine erneute Durchführung der „je länger, desto sicherer zur Geltung
gebrachten sog. Zweiquellenthoorie“, wonach nämlich die synoptische



H. Holtzmann Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 19

Wurzel der synoptischen Texte, das eigentliche Stammkapital

unserer Evangelien, im Marcus vorliegt, wie das übrigens schon

vorher Herder und Lachmann, Wilke und Weisse, Ranke

und (rüder, Bruno Bauer und Volkmar, H. Ewald und

Meyer, Hitzig und Reuß, A. Ritschl und K. Weizsäcker, A.

und J. Reville von verschiedensten Ausgangspunkten aus dar-

getan hatten. Vollends in den letzten 40—50 Jahren ist die

rein schriftstellerische Frage entschieden worden, soweit über-

haupt ein literarisches Problem zu lösen ist, durch sorgfältigste

Sprachvergleichung (der Marcustext ist bei den späteren in

zwei charakteristischen Richtungen konsequent gräzisiert), durch

Analyse des Aufbaues und der Komposition (die Gruppierung

der einzelnen Stücke ist bei den späteren, die immer wieder

zum Faden des Marcus zurückkehren, durch Um- und Neu-

ordnung der bei diesem vorfindlichen Reihenfolge nach Maßgabe

der eigentümlichen Gesichtspunkte des Matthäus und Lucas

bedingt), durch Beachtung des gemeinsamen Sprachgutes (wo

Matthäus und Lucas mit Marcus Zusammengehen, sind die

Worte und Sätze, darin sie übereinstimmen, immer diejenigen

des Marcus, wo sie von diesem ahweichen, entfernen sie sich

auch voneinander), durch richtig angewandte historische Methode

(ein Fortschritt in der zur Katastrophe führenden Entfaltung

der messianischen Fahne nur noch im kurzen Evangelium zu

konstatieren, in den längeren herrscht Gleichmäßigkeit, am

durchgängigsten hei Johannes; ganz fehlt sowohl die legen-

darische Vorgeschichte des Matthäus und Lucas, als die meta-

physische Einleitung des 4. Evangelisten). Man darf nur die

anerkanntesten und verdientesten Forscher und Mitarbeiter,

welche dieses Gebiet jetzt aufzuweisen hat, befragen: auf diesen

Punkt stimmen fast alle, Deutsche wie Ausländer, Europäer

Evangelienliteratur sich auf den beiden Grundmauern des Marcus, bzw.
Urmarcus, und der SpruchSammlung, bzw. Urmatthäus, erbaut. Weiter
verweist Wendt mit Fug und Recht auch auf A. Jülicher Einleitung
in das Neue Testament, 5un4 *, 1906, S. 274 f., 297 f.

2*

Universität Hamburg



20 H. Holtzmann

wie Amerikaner, zusammen, und für die überwiegende Mehr-

zahl ist die „Marcushypothese" überhaupt keine Hypothese

mehr. 1 Auf der Gegenseite begegnen neben gelehrten Vertretern

der Tradition, wie A. Klostermann 2 und Th. Zahn 8, von

unabhängigen Forschern 4 jetzt nur- noch A. Hilgenfeld 5 und

A. Merx 6 — jener als in die Gegenwart hereinragender Zeuge

1 Statt einer langen Liste sei hier bemerkt, daß mit Ausnahme
der oben aufgeführten Gegner alle in den folgenden Anmerkungen weiter-
hin zu berücksichtigenden Autoren, darunter fast sämtliche Stimmführer
der heutigen wissenschaftlichen Theologie, wofern sie überhaupt eine be-
stimmte Stellung zu dem Problem einnehmen, durchaus zu der Priorität
des Marcus halten, wenn sie auch, wie sich zeigen wird, den Quellen-
wert desselben für Gewinnung eines wissenschaftlich gerechtfertigten
Lebensbildes Jesu sehr verschieden abschätzen.

* Das Marcusevangelium nach seinem Quellenwerte für die evan-
gelische Geschichte 1867.

8 Einleitung in das Neue Testament * II, 1900. Das Evangelium
des Matthäus* 1906. Hinter dem Gelehrten steht eine große Herde von
Traditionalisten bzw. Ignoranten.

* Über Badham und die beiden Schweizer Hadorn und Bolliger
und ihre dilettantenhaften Veröffentlichungen von 1896, 1898 und 1902
vgl. den Theologischen Jahresbericht der betreffenden Jahre. Ähnliches
gilt von dem Dorpater Magister J. Frev Die Probleme der Leidens-
geschichte Jesu 1907.

8 Das Marcusevangelium 1850. Seither unzählige Kundgebungen,
zumal in der Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie, zuletzt gegen
H. Holtzmann 1902, S. 144 —146, M. Schultze und Wrede 1903,
S. 4 —19, Wcllhausen 1904, S. 180 — 228, 289 — 332, 462 — 624 und
R. A Hoffmann 1906, S. 309 — 311.

fi Die vier kanonischen Evangelien nach ihrem ältesten bekannten
Texte. Übersetzung und Erläuterung der syrischen im Sinaikloster ge-
fundenen PalimpHesthandschrift. Erster Teil: Übersetzung 1897. Zweiter
Teil, erste Hälfte: Das Evangelium Matthäus 1902; zweite Hälfte: Die
Evangelien des Markus und Lucas 1906. Es wäre übrigens im höchsten
Grade unbillig, wenn man die umfassende wissenschaftliche Leistung des
berühmten Orientalisten nach den Abfällen beurteilen wollte, die sich ge-
legentlich für die literarische und historische Kritik unserer Evangelien er-
geben, also auf einem Gebiete liegen, das dem Verfasser, wie er selbst weiß
(II, 2, 8. 173), erheblich ferner liegt, als die Textkritik, der seine Bei-
träge in erster Linie gelten. Außerdem ist auch hier zu beachten, daß
er sich keineswegs als so unbedingt auf die Grsprfinglichkeit der Vor-



Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 21

einer durch die Namen Baur (f 1860) und D. F. Strauß

(f 1874) denkwürdigen Vergangenheit, dieser im engen An-

schlüsse an seinen früheren Kollegen Holsten ("j* 1897), der

seinerseits, ähnlich wie auch Th. Keim (n}n 1878) von „Alt-

Tübingen“ beeinflußt gewesen war. Auf der Hilgenfeldschen

Linie bewegt sich auch die wesentlich radikalere Kritik des

Amerikaners Nathaniel Schmidt. 1 „Von solchen Forschern,

die wirklich in diesem Gebiete leben und zu Hause sind, blieben

nur ganz wenige übrig, die für die Zwecke der evangelischen

Geschichte dem Marcus noch immer nicht die ihm errungene

hegemonische Bedeutung zuerkennen/' 2

Gleichwohl haben die ersten Jahre des gegenwärtigen Jahr-

hunderts eine Reihe von Angriffen auf die in Rede stehende

Hypothese von geradezu überraschender und verblüffender Wir-

lage des syrischen Textes eingeschworen zeigt, wie man oft gemeint hat.
Ausdrücklich lehnt er II, 1, S. XIV, 287 ein solches Verhalten ab und

fordert, übt auch selbst nicht selten gegen seine sonstigen Voraussetzungen
(z. B. II, 1, S. 80, 88 f., 284, II, 2, S. 22, 184 f., 188, 282) unparteiische
Prüfung des gesamten Materiales von Fall zu Fall. Da er aber mehr-
fach den Vertretern der Ursprünglichkeit des Marcus „blendende, aber
haltlose Theorien“, II, 2, S. 12, „von der Masse kolportierte Meinungen“,
S. 14, zuerkennt und einem „großen System über die synoptischen Pro-
bleme“ S. 56, gegenüber die Unentbehrlichkeit einer Auseinandersetzung
mit der in den vorgelegten Kommentaren herausgearbeiteten „Wortkritik“
betont, die S. 77, II, 1, S. 230 gelegentlich auch „Sachkritik“ werden
kann, wird er es seinerseits nicht unbillig finden, wenn die Betroffenen
sich zur Verantwortung melden und die Tragweite seiner Wortkritik
untersuchen, sofern dieselbe den Untergang eines ganzen „Systems“ be-
wirken soll. Übrigens erkennt er im kanonischen Marcustext wenigsten»
„die Bearbeitung einer Urform“, S. 18, 56, so daß U, 1, S. VDI „Bein Auf-
zug wohl relativ ursprünglich“ sein mag; aber auch so bleibt er II, 2,
S. 13 „ein junges Werk“. Übrigens hat auch der ihm an Alter über-

legene Matthäus 11,1, S. VIII „ortsfremde und verfärbte Zusätze erhalten“,
wie die Kiudheitsgeschichte; er weist II, 2, S. 173f. auch in Kap. 24—26
mancherlei „sehr junge Stücke“ und zuvor schon 11,1, S. 329 Einschal-

tungen wie 23, 28 auf. Ihren Abschluß findet die synoptische Literatur
II, 2, S. 176 f. 392 erst in Lucas.

1 The Prophet of Nazareth 1905, S. 223, 228.
5 P. W. Schmidt Die Geschichte Jesu II, 1904, S. 23 f.



i^^hksss?

1 S. 148 f. * S. 121'., 21, 1221'., 1201'.

H. Holtzmanu22

kung gebracht, weil sie nicht etwa von Matthäusfreunden,

sondern durchweg von solchen ausgingen, die mit den auf dem

Wege der Literarkritik gewonnenen Resultaten von vornherein

einverstanden waren. Nicht an der relativen Priorität des

Marcustextes, sondern am geschichtlichen Wert der darin zur

schriftlichen Fassung gelangten Überlieferung zweifeln sie.

Diese nämlich sei in Wahrheit gar keine Überlieferung, sondern

verdanke ihren ganzen Inhalt einer dogmatischen Reflexion

der Urchristenheit auf das Leben ihres vielleicht erst infolge

des Auferstehungsglaubens nachträglich zum Messias erhobenen

und aller Wirklichkeit zum Trotz als solcher geschilderten

Meisters. Der Vorstoß, welcher in dieser Richtung von Wredes

berühmtem Buch über „Das Messiasgeheimnis in den Evan-

gelien“ (1901) ausgegangen ist, hat in vielen Kreisen eine mehr

oder weniger ernstlich empfundene Erschütterung der guten

Zuversicht zum zweiten kanonischen Evangelium herbeigeführt.

Zwar an der Priorität desselben im Vergleich mit Matthäus

und Lucas zweifelt auch er keineswegs 1, wohl aber daran, daß

Marcus noch eine wirkliche Anschauung vom Leben Jesu be-

sessen habe. 2 Der Ausfall des examen rigorosum, welchem der

Evangelist hier von einer schärfster Fragestellungen kundigen

und keine auf andersartige Voraussetzungen gestimmte Antworten

duldenden Kritik unterzogen wurde, hat selbst in den Reihen

der Marcusfreunde da und dort eine Art von Panik hervor-

gerufen, welche sich bald in einer auffallend leiser und ge-

dämpfter abgetönten Darstellung der kritischen Sachlage, bald

in vorsichtig angebrachter Verwahrung gegen jeden Verdacht

eines allzu sorglosen Vertrauens oder gar eines unbedingten

Anschlusses an irgendwelchen auf sölcher Grundlage schon

versuchten Aufbau des Lebens Jesu verriet. Ganz erheblich

haben zu einem derartigen Erfolg aber auch Wellhausens

Kommentare über „das Evangelium Marci“ 1908, „das Evan-



Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 23

gelium Matthäi“ 1904, „das Evangelium Lucä“ 1904 nebst

der „Einleitung in die drei ersten Evangelien“ 1905 beigetragen,

sofern hier der als ältester Evangelist anerkannte Marcus be-

sonders in seinen mittleren Kapiteln (8,27—10,45) in einer

Weise dogmatisch belastet erscheint, daß sein Wert als Ge-

schichtsquelle zwar nicht wie hei Wrede, dessen Versuch ab-

gelehnt wird, förmlich zerrieben, aber doch immerhin gegen

früher erheblich herabgemindert erscheint. 1

Nach einer anderen Richtung findet Wredes radikale Kritik

bei allem prinzipiellen Widerspruch willkommene Verwertung

bei Bernhard Weiß, der seit 1872 in einer ganzen Reihe

von Werken den Text des Marcus in eingehendster Weise auf

Schritt und Tritt untersucht hat 2 und getrost behaupten kann,

1 Den Eindruck Wellhausens bezeugt beispielsweise Harnack,
wenn es ihm jetzt etwas schwerer als früher (Chronologie der altchristl.
Literatur I, 1897, S. 652 f.) fallt, unser zweites Evangelium einem Manne
zuzuschreiben, der ein Schüler und Freund des Petrus, ein Mitglied der
Urgemeinde, ein Sohn der Maria, in deren Hause die ersten Gläubigen
zusammenkamen, gewesen ist; habe dieser gleichwohl das Werk ver-
faßt, so „liegen bereits ein paar Traditionsschichten hinter ihm, die
sich also in drei, höchstens vier Jahrzehnten gebildet haben müssen“.
Vgl. Lucas der Arzt 1906, S. 86, 113: „Bei Marcus haben wir den
Niederschlag mehrerer Traditionsschichten, Bämtlich aus Jerusalem.“
Merklich ist der Einfluß Wellhausens auch bei Jülicher Einleitung
S. 280 f., 320 f., Leite Linien in der Kritik der evangelischen Überlieferung
1906, S. 14 — 36, 46: „Wellhausen hat uns belehrt, daß in Marcus neben
uralten Überlieferungen junge Nachtriebe stehen.“ Vgl. auch Wernle
Die Quellen des Lebens Jesu 1904, S. 57 f., 82 f.

: Das Marcusevangelium und die synoptischen Parallelen 1872. Die

Evangelien des Marcus und Lucas 0 1901. Einleitung in das Neue Testa-
ment 8 1897, § 46. Lehrbuch der biblischen Theologie des Neuen Testa-
ments'' 1903. Das Leben Jesu 1 1902. Das Neue Testament, Hand-

ausgabe I: Die vier Evangelien im berichtigten Text mit kurzer Er-
läuterung 8 1905. Das Evangelium und die Evangelien 1904. Das Neue
Testament, deutsch mit fortlaufender Erläuterung 1 I: Evangelien und

Apostelgeschichte 1906. Die Geschichtlichkeit des Marcusevangeliums 1905.
Im letztgenannten Werk hat der Verfasser seine Anschauung von Ent-
stehung, Zweck und geschichtlichem Wert des Marcus so bündig zu-
sammengefaßt. daß ihm allein die folgenden Bezugnahmen gelten werden.



24 H. Holtzmann

den Beweis für dessen Priorität so vollständig erbracht zu

haben, daß daran nicht mehr zu rütteln ist. 1 Anderseits kann er

sich jetzt auf Wrede dafür berufen, daß dieses älteste Evan-

gelium in so hohem Maße nach rein schriftstellerischen Motiven

aufgebaut, die Anordnung und Folge seiner einzelnen Er-

zählungen so wenig irgendwie historisch orientiert, von klarer

Anschauung über Hergang und Entwickelung im Leben Jesu

so ganz verlassen sein soll, daß die „neuere Kritik“, soweit

sie sich nämlich der Anerkennung der Authentie und Geschicht-

lichkeit des Johanneischen Evangeliums entziehen will und doch

anderswo noch irgend etwas von Pragmatismus im Leben Jesu

wahrnehmen zu können glaubt, gänzlich in der Irre gehe. 3

In mancher Beziehung denkt auch Johannes Weiß ähnlich, der

aber doch von Wrede, dessen Standpunkt er keineswegs teilt,

noch stärker beeinflußt ist. 3

Zur Verstärkung der Unsicherheit bei den einen, der

Opposition bei den anderen hat es gedient, als unmittelbar

nach Wredes Buch der Bremer Kalthoff, der einst selbst ein

Leben Jesu, allerdings ohne ernstliche Stellung zu der synop-

tischen Frage zu nehmen, verfaßt hatte 4, in mehreren Werken

von sensationeller Wirkung das gesamte Urchristentum in einen

auf römischem Kulturboden vollzogenen sozialen Prozeß, eine

ökonomisch-politische Massenbewegung auflöste und die Berech-

tigung zu dieser den geschichtlichen Christus ganz beseitigenden

Hypothese eben daraus ableitete, daß mit dem Fall des Quellen-

wertes sogar schon des ältesten Evangeliums jeder Versuch,

am „Leben Jesu“ irgendwelche Rettung vorzunehmen, aussichts-

los geworden sei. 5 Damit ging er nun nach dem Urteil Stecks

1 S. 19. s Rückzug auf Johannes S. 4, 17, 39, 43 52.
s Das älteste Evangelium 1903. Die Schriften des Neuen Testa-

ments I a, 1907, S. 35 f. 4 Das Leben Jesu 1880.

5 Das Christusproblem, Grundlinien zu einer Sozialtheologie, 1902.
Die Entstehung des Christentums 1904. Was wissen wir von Jesus? 1904.

Ihm schließt sich au B. Kellermann Kritische Beiträge zur Entstehungs-
geschichte des Christentums 1906.



Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 25

allerdings zu weit 1, aber von dem Wredeschen Buche trug

doch auch der Berner Theologe den Eindruck davon, „daß

hier in der Tat wohl der rechte Einblick in das Wesen dieser
Art von Literatur erschlossen ist.“ 2

Mit größter Entschiedenheit nahm seinen Standpunkt bei

Wrede Albert Schweitzer, der, nachdem er sich in seiner

ersten Schrift einfach auf den Boden der Marcushypothese

gestellt und die Versicherung gegeben hatte, „daß hinter mancher

hingeworfenen Behauptung viel mehr synoptisches Detailstudium

steckt, als der erste Blick vermuten ließe“ 3, in seiner zweiten

Veröffentlichung den „Untergang des Marcusevangeliums als

Geschichtsquelle“ verkündigte 4 und der „modernen“ oder „libe-

ralen Theologie“ wegen des Gebrauchs, welchen sie davon zur

Gewinnung historisch gesichert scheinender Erkenntnisse vom

Leben Jesu schon seit zwei Menschenaltern gemacht hatte, den

Krieg erklärte. Nach ihm sind Bruno Bauer und Wrede die

in ihrer Art einzig konsequenten kritisch-historischen Vertreter

der Hypothese, wenn sie zu dem Resultat kommen, daß der

Marcusbericht in sich unsinnig ist.5 Dagegen hat jene Theologie,

die den Irrtum der Vergangenheit in die Gegenwart hinein-

retten will, „kein Recht mehr, irgendeine Behauptung auf-

zustellen, ehe sie zu den neuen kritischen Grundfragen Stellung

genommen hat“. Die „Grundfragen“, gestellt von Wredes

„konsequentem Skeptizismus“ und Schweitzers „konsequenter

Eschatologie“, „zernieren sie und zwingen sie die Schlacht an-

zunehmen“. Denn wenn auch nur ein Drittel der von beiden

1 Das diristusproblein: Protestantische Monatshefte 1903, S. 85—95.1 S. 87.

5 Das Messianitäts- und, Leidensgeheimnis. Eine Skizze des Lebens

Jesu, (2. Heft der Schrift: Das Abendmahl im Zusammenhang mit dem
Leben Jesu und der Geschichte des Urchristentums.) 1901, S. VII. Vgl.z. B. S. 61.

4 Von Reimarus zu Wrede. Eine Geschichte der Leben-Jesu-
Eorschung 1906, S. 306.

0 S. 357.



26 H. Holtzmann

Kritikern gemachten Beobachtungen sich als richtig erweist,

„so ist die modern - historische Geschichtsauffassung total

ruiniert“. 1

11

Da es nicht so leicht ist, sich in dem gegenwärtigen

Kampfgewühl zurechtzufinden, dürfte es als ein nicht unzeit-

gemäßes Unternehmen erscheinen, wenn hier in übersichtlicher

Weise Orientierung geboten und gezeigt werden soll, sowohl

was bei heutiger Sachlage die Marcushypothese nicht mehr

oder überhaupt gar nicht zu leisten vermag, als auch was sich

den Angriffen der literarischen wie der historischen Kritik

gegenüber widerstandsfähig erwiesen hat und eventuell auch

noch fernerhin den unabkömmlichen Ausgangspunkt für eine

methodisch zu Werk gehende Erforschung des christlichen Ur-

datums bilden dürfte. Es sind fünf Punkte, auf die wir unsere

Aufmerksamkeit zu richten haben.

In erster Linie ist die auf Seite aller Marcusfreunde wohl

bekannte und anerkannte Tatsache zu betonen, daß die gesamte

evangelische Schriftstellerei ihr Motiv nicht in einem historischen,

sondern in einem religiösen, mit der Zeit sogar kirchlich und

kultisch werdenden Interesse hat. „Die Evangelien sind ja

keine Geschichtsbücher, sondern Lehr- und Werbeschriften“ 2,

und speziell Marcus konnte treffend als „die erste große an

Heiden und Heidenchristen gerichtete Apologie in der Form

des Evangeliums“ erkannt und dargestellt werden.3 Bezüglich

der von theologischen Gesichtspunkten bedingten Auffassung

1 S 328. Was es damit auf sich habe, zeigt Jülicher Neue Linien,
S. 1 — 11.

s Jülicher in P. Hinnebergs Sammelwerk Die christliche Re-
ligion 1906, S. 43. Derselbe in der Realencyklopädie für protest. Theo-
logie und Kirche XII, 1903, S. 294 nennt den Marcus einen „religiösen
Agitator“.

5 Wernle in der Zeitschrift für die neutcstamentliche Wissenschaft
und die Kunde des Urchristentums I, 1900, S. 43. Die Quellen des Lehens
Jesu 1904, S. 39 f.



Die Marcus - Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 27

und Umbildung des geschichtlichen Stoffes besteht zwischen

ihm und den späteren Evangelien nur ein Gradunterschied. 1

Von einem Zweck ist auch diese Darstellung beherrscht, und

sie spricht das gleich in der ersten Zeile aus, falls dort der

„Gottessohn“ textkritisch feststeht.2 Jedenfalls bestätigen im

weiteren Fortgang diesen Titel Stimmen aus dem Himmel 1,11.

9,7, wie aus der Hölle 3,11. 5,7, zuletzt auch aus dem Heiden-

tum 15,39, und Jesus selbst bekennt sich dazu 13,32 Jüngern,

wie 12,6. 14,61.62 Gegnern gegenüber. Überwiegende Wahr-

scheinlichkeit geschichtlicher Treue kommt allerdings nur der

letzteren Reihe von Stellen zu, während die Anreden, welche dort

Gott, hier die Dämonen an Jesus richten, hinreichenden Anlaß zu

Reflexionen auf damit in Zusammenhang zu bringende Tendenzen

des Evangelisten geben.3 Hier hat darum die Kritik Wredes ge-

schickt eingesetzt (s. unten S. 31). Aber auch unter viel weniger

skeptischen Voraussetzungen kann man an dem hier gebotenen

Stoff immerhin „die Spuren des rastlos an ihm arbeitenden,

sich mit ihm auseinandersetzenden religiösen Denkens der Ur-

1 Pfleiderer Das Urchristentum, seine Schriften und Lehren*, I,
1903, S. 666f. Jülicher Neue Linien, S. 70.

* B- Weiß S. 63: „Er will also nicht interessante Geschichten er-

zählen, sondern den Glauben an Jesum als den Messias stärken.“ Vgl.
Joh. Weiß Das älteste Evangelium, S. 99f. Harnack Lucas, S. 116:
„Weder die Lehre noch die Heilandstätigkeit interessierten ihn besonders;
um göttliche Machttaten und Machtworte handelte es sich ihm, und die
jüngere Tradition bot zweifellos schlagendere als die ältere.“ Jülicher
S. 51: „Die Taten, in denen sich seine messianische Macht offenbart,
die Zeugnisse von der Erde und vom Himmel her, die seine Gottessohn-
schaf't beglaubigten, die Worte, in denen er sich selber als den Heiland,
als im Besitz aller Geheimnisse der Zukunft, aller Weisheit enthüllte, und
auch die wuchtigen Schläge, mit denen er im Geisterkampf den Trotz
der Pharisäer und Genossen niederzwang, das gehörte hinein in sein
Evangelium.“

5 Bousset Was wissen wir von Jesus? 1904, S. 47: „Er will zeigen,

wie in dem Gottessohn die Strahlen göttlicher Herrlichkeit in diese Weit
hineinleuchteten.“ Sofern das an Joh. 1,14 erinnert, kann Merx II, 1,
S. 13 Marcus „auf dem Wege zu Johannes“ betreffen.



28 H. Holtzmann

gemeinde entdecken“. 1 Nicht zu vergessen ist übrigens, wo

es sich um den Einfluß der Zweckbestimmung auf die Dar-

stellung handelt, daß Marcus im Unterschied von Matthäus

höchstwahrscheinlich durchweg einen heidenchristlichen2, speziell

einen griechisch-römischen Leserkreis im Auge hat. 3 Unter

diesen Gesichtspunkt fällt so gut wie alles, was Merx, der ihn

kräftig hervorhebt 4, an diesem Evangelium wirklich mit Fug

und Recht auszusetzen hat.

Im Anschlüsse an die zugegebene, wenn auch schwer im

einzelnen zu begrenzende Tragweite, die dem Zweckgedanken zu-

kommt, ist nun aber zweitens überhaupt zu protestieren gegen die

bei unberufenen Dreinrednem zuweilen begegnende Unterstellung,

als seien die Vertreter der zur Debatte stehenden Hypothese

harmlos genug, um sich im Besitz gleichsam eines photo-

graphisch genauen Niederschlags urapostolischer Erinnerungen

zu wissen. 5 Die Tragweite des bekannten Zeugnisses des Papias

bei Eusebius (Kirchengeschichte HI, 39, 15), das den Evangelisten

zum Dolmetscher des Petrus und nachgehends auch zum Auf-

zeichner zerstreuter Mitteilungen dieses Apostels über Taten

und Reden Jesu macht, wird sehr verschieden bemessen, zu-

weilen sogar auf Null zurückgeführt, wo man nämlich jenes

Zeugnis als so wertlos behandelt wie fast alle anderweitige

Wissenschaft des zweiten Jahrhunderts von apostolischer Schrift-

stellerei.6 Handelt es sich doch keineswegs um unmittelbare

1 0. Frommei Die Poesie im Evangelium Jesu 1906, S. 33.
* So auch H. Zimmermann Der historische Wert der ältesten Über-

lieferung von der Geschichte Jesu im Marcusevangelium 1905, S. 10,
146 f., 171.

5 So auch Harnack Lucas, S. 115.
* Nach II, 1, S. 384, II, 2, S. 69. 72. 173 ist Marcus vielfach anti-

jüdisch übermalt, steht dem Judentum fern.
'' Verfasser darf verweisen auf sein Lehrbuch der historisch-kritischen

Einleitung in das Neue Testament s 1892, S. 384 und Hand-Commentar
zum Neuen Testament I, 1,* 1901, S. 10 f.

“ So noch neuerdings E. Schwartz Über den Tod der Söhne

Xebedüi 1904, S. 20, Wellhausen Einleitung, S. 52 f., Harnack Lucas,



Die Marens-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 29

und einfache, sondern im Grunde um fünffache Erinnerung,

nämlich erstlich des Petrus an Jesus, zweitens des Marcus an

Petrus, drittens des Presbyters an Marcus, viertens der Mittels-

männer an den Presbyter, fünftens des Papias an die Mittels-

männer. Selbstverständlich kann in solchem Falle nur von

relativer Zuverlässigkeit gesprochen werden, und selbst bei

maximaler Einschätzung der anzunehmenden Bedingtheit der

schriftstellerischen Leistung durch eine ihr zugrunde liegende

Kunde vom geschichtlichen Sachverhalt wird allenthalben noch

ein Medium übrigbleiben, durch welches diese hindurchgegangen

sein muß, ehe sie zu der uns vorliegenden Fassung gelangen

konnte. Zumeist wird dieses Medium im Gemeindeglauben zu

suchen sein. 1 Ähnlich wie eine mancherlei Umwandlungen mit sich

führende Fortbewegung nach Marcus zu Matthäus und Lucas hin

nachweisbar stattgehabt hat, so wird auch vor Marcus ein bis

zu ihm hinlangendes Wachstum des ursprünglichen Berichts im

Munde der ersten Überlieferer bzw. ihrer unmittelbarsten Nach-

folger anzunehmen sein." Schriftliche Niederschläge derselben

werden freilich schwer nachzuweisen sein. 11 Denn von derartigen

S. 114. A. Meyer i'heol. Jahresbericht 1905, S. 23ö spricht von Petrus-
Marcus-Legende. Ermäßigte Skepsis bei Jülicher Itealencyliopödie für
protestantische Theologie und Kirche XII, 1903, S. 290 f., 294, Einleitung
K. 274t., 319. Wernle Quellen, !S. 55: „Die Tradition gehört zu denen,
die sich nicht widerlegen, indes auch nicht beweisen lassen.“

1 Jülich er Neue Linien, S. 70 findet die Kritik Wredes, Well-
hausens und Harnacks einig in dem Satze, daß alle Überlieferung,
Marcus und die Redensaminlung mit eingeschlossen, „alte Geschichte
und neuen Glauben in unlösbarer Vereinigung zeigt“.

2 Wrede S. 89: „Daß der Prozeß erst nach Marcus begonnen
habe, ist eine Ansicht, die keine Widerlegung verdient.“ Vgl. auch
S. VI, 208, 274. Joh. Weiß I 2, S. 38f. weist nach, „daß der eigentliche
Verlauf der Entstehung und Entwickelung unserer Kunde vou Jesus zeit-
lich vor unseren Evangelien liegt“. „Der ganze Marcusstotf ist 40 Jahre

lang ungeschrieben gewesen, bis er von Marcus in die feste Form einesEvangeliums gegossen wurde.“

9 Harnack S. 115: „Daß bereits Marcus schriftliche Duellen gehabt
hat, läßt sich nicht sicher nachweisen.“ Doch s. unten S. 30.



30 H. Hoitzmann

Erzeugnissen des Urchristentums ist, abgesehen von Paulinischen

Briefen, in jenen'dunkeln, vor dem Werk des Marcus liegenden

Regionen nichts wahrzunehmen, als vielleicht dasjenige des

Matthäus, nämlich nicht das nach ihm genannte, Ältestes und

Spätestes in sich vereinigende und von Tendenzen künstlerischer

wie theologischer Art am wenigsten freizusprechende, Evan-

gelium, sondern ein diesem ersten sowie dem dritten kanoni-

schen Evangelisten, soweit beide über den zweiten an Redestoff

hinausragen, zu Gebote gestandenes Werk jenes Urapostels,

falls nämlich überhaupt gerade ihm die auf alle Fälle an-

zunehmende Redenquelle zugeschrieben werden dürfte. Mag

dieselbe auch für uns nur ihren allgemeinen Umrissen nach

rekonstruierbar sein, sie erst bietet für unser Wissen um das,

was Jesus war und wollte, das wertvollste Material, und schon

darum kann bei den Vertretern dieser „Zweiquellentheorie“

von einer einseitigen Überschätzung des Marcus nicht gesprochen

werden. Möglicherweise arbeitet derselbe sogar schon unter

Voraussetzung und auf Grund jenes anderen Quellenwerkes. 1

Mögen ihm gar überdies noch weitere, nachher vergessene,

schriftliche Aufzeichnungen Vorgelegen haben, oder mag er

gegenteils als „Urevangelist“ im strengen Sinne des Wortes

zu gelten haben: ein mehr oder weniger dichter Schleier sagen-

hafter Verhüllung des Wirklichkeitsbestandes hatte den zu

überliefernden geschichtlichen Stoff bereits umwoben, als der-

selbe seine doch höchstwahrscheinlich erstmalige Aufzeichnung

in unserem Evangelium fand.8 Schon die einzige Erinnerung

1 So U. und Job. Weiß, Titius, H. v. Soden, E. P. Gould A coih-

mentary on the gospel ciccording to St. Mark 1896, S. XI f., während
Wernle S. 59 bei der bloßen Möglichkeit stehen bleibt. Widerspruch
bei Otto Schmiedel Die Hauptprobleme dei- Leben-Jesu-Forschung 1
1906, S. 62.

4 - Einer der entschiedensten Vertreter nicht bloß der Priorität,
sondern auch der wesentlichen Glaubwürdigkeit des Marcus, H.H. Wendt
S. 9, beurteilt so die Stücke 5,1—20. 6,34—44.56. 8,1—9. 11,12—14.
20 — 23.



Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 31

an die Yerklärungsszene genügt zur Exemplifizierung dieses

Satzes. 1 Nicht minder ein Hinweis auf die 1, 34. 3, 11. 12.

5, 7. 7, 36 ersichtliche schablonenhafte Verallgemeinerung des

Verkehrs Jesu mit den Dämonen.2 Vollends unabweisbar wirkt

der Eindruck der Tatsache, daß 6,30—8,26 eine ganze Folge

von Begebenheiten, die sich um die beiden Speisungsgeschichten

lagern 8, in der Weise alttestamentlicher Doppelberichte zwie-

fachen Reflex schon in dieser ersten schriftlichen Fassung ge-

funden hat.4 In irgendwelchem, von Fall zu Fall zu be-

stimmenden Grade stellt somit schon die älteste uns zu Gebote

stehende Quelle für das Leben Jesu eine Schöpfung der Ur-

gemeinde dar: so viel steht als erstes Ergebnis aller Quellen-
studien fest.

Drittens hat die hier verteidigte Position selbstverständlich

mit der von der modernen Textkritik ans Licht gestellten Tat-

sache zu rechnen, daß der Text unserer Evangelien vor und

auch bei der Kanonisation noch eindringendere und tiefer

greifende Bearbeitung und Weiterbildung erfahren hat, als

jemals nachher. Mehr als an sämtlichen übrigen Schriften des

1 Nach W. Brückner Protestantische Monatshefte 1899, S. 1561.

gibt Marcus in den Erzählungen von Taufe, Versuchung, Verklärung,
Feigenbaumwunder, Tempelvorhang und Grabengel sogar eine bewußt
symbolische Darstellung. Eine symbolische oder typische Richtung
nimmt da und dort wahr Joh. Weiß Das älteste Evangelium, S. lOOf.

* Wrede S. 23i'., 33f. Vgl. übrigens Rauch Das Messiasgeheimnis
der Dämonischen: Protestantische Monatshefte 1903, S. 31 — 36, Joh.
Weiß S. 141—146. Dagegen wieder Wrede Zeitschrift für die neu-
testamentliche Wissenschaft 1904, S. 169—177. Gegen beide B. W. Bacon
ebenda 1905, S. 153—158. Wie H. Monnier La mission historique de
Jesus 1906, S. 51f. zeigt, handelt es sich dabei um die Generalisierung
von Einzelberichten wie Marcus 1, 24. 5, 7 = Matthäus 8, 29.

8 C. Clemen Die Entstehung des Neuen Testaments 1906, S. 54:
„Hier und an manchen anderen Stellen müssen dem Evangelium also
sekundäre Überlieferungen zugrunde liegen.“

4 So alle Vertreter einer methodisch zu Werke gehenden Kritik,
zuletzt B. Weiß S. 9. 33f. und Joh. Weiß S. 205f., diesmal sogar der

sonst gern Eigenwege aufsuchende Albert Schweitzer 1901, S. 52f.,1906, S. 381.



32 H. Holtzmann

Neuen Testaments ist an den Evangelien korrigiert und emen-

diert, gestrichen und eingeschoben worden. Allenthalben be-

gegnen Spuren wechselseitiger Angleichung und Konformation.

So gut wie Anhänger der Matthäushypothese im einzelnen Falle

Eintragungen aus Marcus in Matthäus annehmen müssen 1, so

unabweisbar drängen sich auch Fälle auf, die zu einem um-

gekehrten Verfahren nötigen.2 Beispielsweise begegnet der

spezifisch matthäische Ausdruck 6 itavr\Q 6 iv rolg oigavoig

einmal auch bei Marcus, nämlich 11, 25 in einem auch sonst

matthäisch gearteten Verse (vgl. Matthäus 5,24. 6,14), welchem

die recepta überdies noch den jedenfalls aus Matthäus 6, 15.

18,35 gebildeten Vers 11,26 nachfolgen läßt. Gleich isoliert

wie in diesen beiden nur äußerlich ad vocem %QoesvxeefrccL in

Zusammenhang mit 11, 22 — 24 gebrachten Versen 6 nrmjp,

so steht übrigens 13, 32 (= Matthäus 24, 36?) auch 6 vlög fast

schon im Sinn der späteren Kirchensprache. Freilich weist gerade

die eschatologische Rede, d. h. die von allen Synoptikern auf-

genommene und nach verschiedenen Richtungen bearbeitete kleine

Apokalypse, in deren Zusammenhang das merkwürdige Wort

fällt, schon in der Fassung des Marcus kaum zu mißkennende

Spuren von Redaktion auf; so einerseits 13, 24 der Wegfall

des ffifi-arag Matthäus 24, 29 :t, anderseits 13, 10 der die ökume-

nische Bestimmung des Evangeliums feststellende Zusatz.4

Ähnlich wird es sich auch 1,2 mit dem aus Matthäus 11,10 =

Lucas 7,27 gewaltsam eingeschobenen, den angekündigten

Jesajaspruch verleugnenden Zitat aus Maleaclii 5 oder 4, 24 mit

1 Beispielsweise erörtert Merx II, 1, S. 260, II, 2, S. 104f. einen
solchen Fall an Marcus 9, 29 = Matthäus 17, 21.

! Harnack Chronologie, S. 700. Jülicher Einleitung, S. 284f.
3 Vgl. mein Lehrbuch der Einleitung 3, S. 374. So viele, nament-

lich auch B. Weiß S. 21. 23 und Merx II, 2, S. 144f.
4 B. Weiß S. 23 sieht in 13,10 den Beweis „dafür, daß Marcus

sich nicht scheut, überlieferte Herrenworte nach den Erfahrungen seiner
Zeit und für die Bedürfnisse derselben zu erläutern und zu deuten“.

r' Vgl. z. B. B. Weiß S. 37.



Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 33

der aus Matthäus 7,2 — Lucas 6, 38 ungeschickt in den Zu-

sammenhang eingesprengten Gnome verhalten. Zur Diskussion

offen stehen also auch Fragen, wie ob 9, 1 das Reich Gottes

etwa an die Stelle des ursprünglicheren Menschensohnes Matthäus

16,28 getreten sei oder ob, wie Marcus 16,9 — 20 zweifellos

späterer Zusatz, so der ebenso zweifellose Einschuh Joh.

7,53—8,11 ursprünglich seinen Platz zwischen Marcus 12,

17 und 18 gehabt habe. 1 Ganz ohne Rest geht die Rechnung

mit dem gegenwärtigen Textbestand unserer Evangelien hei

keiner der vorhandenen Quellentheorien auf. Aber Beobach-

tungen von durchschlagender Entscheidungskraft können durch

Unstimmigkeiten in vereinzelten, unkontrollierbaren Fällen nie

außer Kraft gesetzt werden. Dieser Kanon gilt für die Methodik

der literarischen Kritik so gewiß, wie sogar für die Gesetze

der Himmelsmechanik und der mathematischen Physik.

Die Tatsache, daß die Durchführung der Hypothese noch

einen, wiewohl vergleichungsweise minimalen, Rest bestehen

läßt, welcher in die Gesamtrechnung nicht aufgeht, hat

die seit 70 Jahren fortwährend verhandelte und auch heute

noch keineswegs zur Ruhe gelangte Frage nach einem Ur-

marcus hervorgerufen. Dieselbe ist eigentlich gestellt, sobald

einmal zwischen unserem heutigen und einem vorauszusetzenden

ursprünglichen Text unterschieden wird. In demselben Maße

als die Zusätze und Interpolationen auf der einen, die Aus-

scheidungen und Kürzungen auf der anderen Seite sich häufen,

wächst sich jener hypothetische Urtext zu einem hypothetischen

Urevangelium = Urmarcus aus, der bald länger, bald kürzer

ausgesehen haben soll, als unser kanonisches Evangelium, unter

allen Umständen aber eine bei der Frage nach dem geschicht-

lichen Charakter des letzteren wohl zu berücksichtigende Vor-

stufe bilden würde. Nichts trägt zur Komplizierung des Problems,

mit dem wir es hier zu tun haben, mehr bei als diese zwischen

1 Vgl. mein Lehrbuch der Einleitung 5 S. 857 und Hand-Commentar
zum Neuen 'Testament I, l, a S. 93. 346f. 407. Dazu Merx II, 1, b. 87 f.

Archiv f. Religionswissenschaft X 3



34 H. Holtzmann

den Vertretern der Priorität des Marcus selbst geführte Kontro-

verse über den Urmarcus, welchen noch immer die einen für

ein Phantom', die anderen für eine in mehr oder weniger

deutlichen Umrissen der Forschung sich aufdrängende Gestalt

und greifbare Größe halten.2

Die um Quellen für das Leben Jesu besorgte Forschung

interessiert sich für die Urmarcusfrage besonders insofern, als

dieselbe wie gerufen kommt, wo es gilt, die auf Petrus als

1 So namentlich B. Weiß S. 19, H. Wendt S. 21, Barth Zit«

Hauptprobleme des Lebens Jesu 8 1903, S. 13, Albert Schweitzer
1906, S. 357.

* Vgl. Lehrbuch der Einleitung s S. 355. Zu den dort Genannten
kommen neuesten» z. B. noch G. L. Cary The synoptic gospels 1900,
S. XXIVf., XXXIIf., H. v. Soden Urchristliche Literaturgeschichte 1905.
S. 82, O. Pfleidererl, S. 399f., 0. Schmiedel S. 68f., welcher S. 64
in dem entdeckten Urmarcus „das sicherste Bollwerk gegen die die Ge-
schichtlichkeit des Marcus und die Tatsache der Messianität Jesu auf-

lösenden Tendenzen Wredes“ findet, über und gegen die Urmarcus-
hypothesen bei Joh. Weiß und Wellhausen vgl. Jülicher S. 280f.
287. Eingehend bis ins einzelnste durchgeführte Konstruktionen geben
neuestens A. Wright A synopsis of the gospels in Greek* * 1903,
R. A. Hoffmann Das Marcusevangelium und seine Quellen 1904 und
E. Wendling Urmarcus 1905. Der Erstgenannte unterscheidet eine
älteste Schrift mit den Parallelen bei Matthäus und Lucas und eine

jüngere mit den nur bei Matthäus begegnenden Parallelen; der Redaktor
verarbeitete beide. Der Zweitgenannte kennt ähnlich wie Blaß, Resch,
Nestle, Gregory, Wellhausen, Pfleiderer und Zimmermann ein
aramäisches Urevangelium, welches aber dem Evangelisten schon in zwei
Formen Vorgelegen haben soll, deren kürzere und ältere (U 1), für Juden-
christen bestimmt, bei Matthäus, deren weitere, heidenfreundlicher ge-
färbte (U 1) mehr bei Marcus und Lucas zutage treten soll. Zwei Vor-
stufen unterscheidet auch der dritte, nämlich Sprüche Jesu im knappen

Erzählungsrahmen (M‘) und ausführlichere, teilweise poetisch gehobene
Wundererzählungen (M*): der Redaktor oder Evangelist verband beide
Quellenschriften, indem er sie mit Ergänzungen in dogmatisierender

liiclitung versah. Nach allen dreien wären nicht bloß zwei, wie z. B
bei Cary und v. Soden, sondern drei Schichten zu unterscheiden und dem-
gemäß von Proto-, Deutero- und Tritomarcus zu reden. Für den Austrag
der hier verhandelten Fragen nach der verhältnismäßigen Ursprünglich-
keit der Marcusdarstellung überhaupt gewinnen wir kaum etwas bei
'irgendeiner dieser immerhin recht problematischen Theorien.



Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 35

Gewährsmann weisende und über nicht wenige Anhaltspunkte

im Evangelium selbst verfügende Tradition 1 mit der gegenteils

Augenzeugenschaft ausschließenden Veranlagung eines Evan-

geliums zu vereinbaren, welches seinen Helden vorzugsweise

zum Exorzisten und sein öffentliches Wirken zu einem Geister-

kampf mit den Dämonen zu machen scheint.8 An die Stelle

eines petrinischen Urinarcus treten daher jetzt meist nur „Lieb-

lingserinnerungen des Petrus“ 3, „Petrusberichte“ 4, „Petrus-

gruppen“ 5 oder „Petruserzählungen“ 6, und zwischen die erste

Aufzeichnung und deren Weiterbildung im jetzigen Evangelium

legt sich eine breite Schicht volksmäßig dichtender Phantasie,

unter deren treibendem Einfluß jene Erinnerungen zur Legende

auswachsen konnten. Außerdem kommt der Urmarcus auch

überall da gelegen, wo der jetzige Bericht in sich selbst an

auffälligen Unklarheiten leidet und den Verdacht nahelegt, von

inkompetentem Urteil und unberufener Hand herzurühren. Ein

Beispiel solcher Konfusion liefert die Stelle 8,34, wo vor

Cäsarea Philippi, also auf heidnischem Boden, plötzlich „die

1 Zahn Einleitung in das N. T* 1900, II, S. 203f. 214f.

* So Hoekstra Theologisch Tijdschrift 1871, S. 129f. und M.
Schulze Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie 1894, S. 332; neuer-

dings besonders Wrede S. 22 — 32 und A. Meyer Die Auferstehung
Christi 1905, S. 104f. 360. Auch nach Harnack Lucas, S. 86 macht
Marcus „aus Jesus nahezu ein göttliches Gespenst“.

8 P. Ewald Das Hauptproblem der Evangelienfrage 1900, S. 26.Zimmermann S. 135. 193.

* Soltau Unsere Evangelien 1901, S. 34. 86, der S. 32. 70f., wenn
nicht auf einen Urmarcus, so doch auf einen Nebenmarcus hinauskommt.
In der Vierteljahrsschrift für Bibelkunde 1903, S. 171 läßt er die „Petrus-
berichte“ um das Jahr 70 von Marcus zu einem vollständigen Evangeliumerweitert werden.

6 W. Brandt Die evangelische Geschichte und der Ursprung des
Christentums 1893, S. 534f. und besonders Wendt S. 10f. 21 f.

6 So nach Weizsäckers Vorgang jetzt Joh. Weiß Das älteste

Evangelium S. 350 f. und H. v. Soden Die wichtigsten Fragen im Leben
Jesu 1904, S. 22 f., Urchristliehe Literaturgeschichte 1905, S. 71 f.

3*



36 H. Holtzmann

Menge“ herbeigerufen werden kann, um im darauf folgen-

den Zusammenhang spurlos wieder zu verschwinden. 1 Eine

mögliche Erklärung gibt B. Weiß mit dem Hinweis auf Lucas

14, 25 von der Voraussetzung aus, daß Marcus überhaupt Be-

einflussung durch die gemeinsame Quelle der beiden Seiten-

referenten aufweist. 2 Das durchschlagende Hauptmotiv für alle

[Jrmarcuskonstruktionen bildeten stets einige unentfernbare

Stellen, wo Matthäus und Lucas zwar offenbar an Marcus sich

anschließen, zugleich aber gegen ihn bald in Auslassungen

oder Zusätzen, bald auch im gemeinsam von ihm abweichenden

Ausdruck unter sich auffällig übereinstimmen: Beobachtungen,

die, wofern sie sich nicht aus der oben besprochenen harmoni-

sierenden Tendenz der Abschreiber erklären lassen, unvermeid-

lich entweder zur Auskunft der Urmarcustheorie oder zur

Annahme einer nebenhergehenden, sekundären Beeinflussung

des Lucas durch Matthäus drängen.3

Viertens ist die im großen und ganzen richtige Annahme

einer natürlichen Fortbewegung der Ereignisse bei Marcus im

Unterschiede von der künstlerischen Anordnung bei dem große

Gruppen von Rede- und Erzählungsstoffen bildenden Matthäus

auf seiten der Vertreter der Marcushypothese nicht etwa im

Sinne eines absoluten Gegensatzes zwischen beiden Evangelien

verstanden, vielmehr stets anerkannt, ja vielmehr erstmalig

nachgewiesen worden, daß in seiner Weise auch Marcus eine

1 P. Mehlhorn Wahrheit und Dichtung im Leben Jesu 1906, S. 60
zeigt, daß hier Matthäus 16, 24 im Vorteil ist. Denselben Umstand
macht wiederholt geltend Albert Schweitzer 1901, S. 58f. 1906, S.295.
332. 345. 349. 380. 382, der aber der an sich richtigen Beobachtung
sofort die Berechtigung entnimmt, den ganzen Abschnitt 8, 34 — 9, 30
für verworren und rätselhaft zu erklären, um dann solches „Durcheinander“
für seine Versetzung der Verklärungsszene vor das Petrusbekenntnis
nutzbar zu machen.

1 S. 27.

5 Mein Lehrbuch der Einleitung* S. 356f. Pracassini S.317 findet
hier die Achillesferse der Marcushypothese, ohne diese selbst darum zu
verwerten.



Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 87

Sachordnung befolgt 1, wenn er 2, 1—3, 6 eine Stufenfolge von

fünf Konfliktsfallen bildet 2, an deren Scblußpunkt richtig der

11,18. 12,13 gekennzeichnete Höhepunkt des Krieges zwischen

Jesus und den Volksführern schon erreicht ist, indem die

letzteren 3, 6 seinen Tod beschließen.3 Gleichfalls liegen

Gruppenbildungen vor 4, 24—34 (Ausweitung des Auftrittes,

der den Vortrag des Gleichnisses vom Säemann veranlaßt hat,

zu einem ganzen Gleichniskapitel) 4, 9, 33 — 50 (in loser Ideen-

assoziation angereihte Sprüche, die in dem hier schließenden

Hauptteil noch keine Unterkunft gefunden haben)5 und 10,1—31

(Belehrungen über Ehe, Kinder und Besitz). Daß 10, IG

speziell die Vorstellung des Kindes als Vorbild wie eine andere

Wendung des 9,36.37 vorliegenden Berichtes aussieht 6, er-

innert wieder an die oben (S. 31) gemachte Beobachtung über

Verdoppelungen der Überlieferung. Immerhin sind beide Auf-

tritte charakteristisch verschieden eingeleitet. Schließlich will

man eine geschlossene Gruppe auch in der Reihe von Dispu-
tationen 12, 13—37 erkennen."

Fünftens findet zwischen nicht wenigen Mitarbeitern an

der Lösung des synoptischen Problems darin Übereinstimmung

statt, daß Marcus bei sonstiger Farblosigkeit auf einzelnen Punkten

seiner Darstellung durch paulinische Sprache und Vorstellungs-

1 Eben diesen Gesichtspunkt benutzt B. Weiß S. 42 zur über-
treibenden Behauptung einer „rein sachlichen Anordnung“ fast durch
das ganze Evangelium.

8 So die meisten, namentlich Wendt, H. v. Soden, Joh. Weiß,
Jülicher und Wrede S. 123.

8 Nur darum kannWellh aus en Einleitung, S. 90 gegen ein Geschichts-
bild, demzufolge der Konflikt mit den Gegnern sich allmählich bösartig zu-

gespitzt haben soll, einwenden: „Die Spannung bleibt sich gleich und
erscheint in Kap. 2 und 3 mindestens so groß wie in Kap. 7 und 8.“
Albert Schweitzer S. 329 operiert mit 3,6, als ob es ein chrono-
logisches Datum sein sollte.

4 Wellhausen S. 63. 62. 106.

5 Weinei Jesus im 19. Jahrhundert 8 1907, S. 76.

0 Wellhausen S. 54f. ' Wendt S. llf. 17.



38 H. Holtzmann

weit beeinflußt erscheint. Auch die kolossalen Übertreibungen,

wie begreifliche Entdeckerfreude bei Volkmar und Holsten

solche verschuldet hat, ändern an der Sache nichts. Gegen-

über mancherlei, gewöhnlich auf die angedeutete Ursache

zurückzuführenden, Bemängelungen 1 sei hier nur beispielsweise 2

betont, daß die jeder geschichtlichenWirklichkeit hohnsprechende

Verstockungstheorie 4,10—12 3 aus Röm. 9,18—29. 10,16—21.

11,8.10 verstanden sein will 4 und sogar in formeller Beziehung

1 So Feine Jesus Christus und Paulus 1902, S. 135 —149, und
B. Weiß S. 64. Wernle Synoptische Frage, S. 198f., (Quellen, S. 67
beschränkt den Paulinismus auf die beiden Ideen des Universalismus

und der Gesetzesfreiheit. Was er dagegen als der paulinischen Theologie
zuwiderlaufend bezeichnet, gehört in Wahrheit nur zu der „Menge von
Detailzügen, die gar nichts beweisen und beabsichtigen, sondern aus
Freude am Geschehenen mitgeteilt sind“.

s Im übrigen vgl. die Lehrbücher der Einleitung 9 S. 384 und der
Neutest. Theologie I, S. 432 f.

5 Fiebig Altjüdische Gleichnisse und die Gleichnisse Jesu 1904,
S. 146f., gibt sich nur zu viel Mühe, um die Vereinbarkeit der auf
Verhüllung des Sinnes und Verstockung des zuhörenden Volkes zielenden
Absicht, die hier Jesu zugeschrieben wird, mit seiner „obersten Absicht“,
die nur darauf gerichtet sein konnte, dem Verständnis des Volkes zu
dienen, zu erweisen. Merx II, 1, S. 213 fragt mit Recht, welcher Ver-
nünftige Jesu die Absicht zuscbreiben könne, in Gleichnissen zu reden,
damit seine Zuhörer sich nicht etwa bekehren möchten. Daß sich Theo-

logen wie Lütgert Die Liebe im Neuen Testament 1905, S. 100, Feine
S. 143 und F. Barth S. 56f. dem Wagnis gewachsen glauben, tut nichts
zur Sache. Bousset Jesus 1904, S. 21: „Das ist dogmatische Weisheit
einer späteren Zeit, die nichts taugt, und die nur das klare Bild Jesu
verdunkelt“ — und zwar schon gleich bei Marcus. Ebenso Frommei
S. 67: „Gipfel der Unnatur“. Wernle Quellen S. 62: „An dieser seiner
Gleichnistheorie ist ja jedes Wort verkehrt: die Auffassung der Gleich-
nisse als Rätsel, die Unterscheidung der Draußenstehenden und der

Eingeweihten, der Zweck der Verstockung.“ Da nun aber 4,38 das
einzig vernünftige Motiv der Gleichnisrede geboten wird, helfen R. A.
Hoffmann S. 172f. und O. Schmiedel S. 59 mit der Urmarcustheoxie.

Als Apologet macht sich dagegen Knoke verdient Neue kirchliche Zeit-
schrift 1906, S. 137 — 164.

4 Wrede S. 54 — 66 findet die Stelle nur begreiflich unter Voraus-
setzung seiner Hypothese vom Messiasgeheimnis, und Albert Schweitzer
S. 260 fragt an, auf Grund welcher Vorstellung „der älteste Evangelist



Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 39

Erinnerung; an 1. Kor. 14, 21. 22 verrät. 1 Womöglich noch

deutlicher weist der ganz unjüdische Zusatz Marcus 10, 12 auf

1. Kor. 7, 13 zurück. 2 Beweiskräftiger als solche Einzelheiten

ist der leider zu wenig beachtete Nachweis einer ganzen Reihe

von Elementen des spezifisch paulinischen Sprachschatzes und

Vorstellungsgehaltes, die von Marcus übernommen und ent-

weder sein ausschließliches Eigentum geblieben 3 oder durch

seine Vermittelung auch in die anderen Evangelien übergegangen

sind. 1 Mag also unser zweites kanonisches Evangelium von

eine solche grauenhafte Theorie über die Gleichnisrede erfunden haben
soll“. Aber er weiß es ja selbst, indem er S. 351 auf die Prädestination
als „Motiv der Lehrbeschränkung“ verweist. Gesundes Urteil bewährt
Goguel L’apötre Paul et Jesus-Christ 1904, S. 217. 357. Erledigt ist
die ganze Sache schon bei Jülich er Die Gleichnisreden Jesu I*, 1899,

S. 120 —148. Vgl. Hand-Commentar I, l 5 , S. 72f., Joh. Weiß 1903,
S. 52f., 1906, S. 100f., Pfleiderer I, S. 348. 402 und selbst E. v. Hart-
mann Das Christentum des Neuen Testaments 1905, S. 39. Nichtige
Einsprache bei Zimmermann S. 43.

’ Jülicher S. 144.

5 So auch noch Merx II, 2, S. 1141'., trotzdem daß der von ihm
bevorzugte sinaitische Syrer das Weib sogar dem Manne vorangehen läßt.
Vgl. II, 1, S. 384: „Zwischen Matthäus und Marcus steht die ganze von
Paulus vollzogene Umbildung des jüdischen Messiasbegriffes.“

3 Hawkins S. 155 zählt 22 solche Wörter auf.

4 Um Nachweis und Sammlung von Paulinismen machten sich ver-
dient H. v. Soden in dem Sammelwerk Theologische Abhandlungen,
('n v. Weizsäcker gewidmet 1892, S. 1431'. 1501'. und Titius in dem
Sammelwerk Theologische Studien, B. Weiß dargebracht 1897, S. 325 f.
Das Verzeichnis ließe sich wohl noch vermehren, z. B. durch Hinweis
auf die Formel Xqiotov tlvat 9,41 = 1. Kor. 1,12. 3,23; 2. Kor. 10,7;
Köm. 8,9. Wenn Marcus 10,38. 39 die Taufe (fehlt Matthäus 20,22.23)
Zusatz wäre, so wäre dies wohl auf Einfluß von Rom. 6,4 zurück-
zuführen. So Merx II, 2, S. 128. An reichlichen Beispielen nach-
gewiesen wird der Einfluß der paulinischen Sprache und Gedankenwelt
neuerdings von W. Brückner Protest. Monatshefte 1900, S. 4261'.,
Menzies The earliest gospel 1901, S. 381'. und Joh. Weiß Das älteste

Kvangelium S. 42 — 95. Jülicher liealencyklopädie, S. 293 verweist auf
9,23. 10,45. Vgl. auch Pfleiderer I, S. 339, Barth S. 11 und Soltau
S. 27. Berührungen mit Paulus, sogar reichlicher als bei Lucas, findet
lt. A. Hoffmann S. 13. 180. 564. 643 wenigstens in der Form U*. Un-



40 H. Holtzmann Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt

dem historischen Marcus selbst 1 oder auf Grund irgendwelcher

Aufzeichnungen desselben von einem doch wohl nur wenig

späteren Zeitgenossen abgefaßt sein: 2 auf alle Fälle gehört es

in den paulinischen Kreis hinein, womit noch keineswegs ge-

sagt ist, daß sein Verfasser als ein paulinischer Christ, sei es

auch nur in dem sehr bedingten Sinne, wie solches ja von

vielen neutestamentlichen Schriftstellern gilt, zu betrachten sei. :*

berührt davon meint Albert Schweitzer S. 303: „Es wäre doch ein-
mal an der Zeit, daß man, statt immer paulinische Einflüsse bei Marcus
zu behaupten, solche nachwiese.“

1 So neuerdings noch Jülicher Realencyklopädie S. 294 und
Harnack Lucas S. 113f. Auch Albert Schweitzer S. 377 sieht in

den Wundererzählungen keine Instanz gegen die Autorschaft des Apostel-
jiingers.

* So z. B. H. v. Soden S. 75f.

8 Darum sieht Harnack S. 115 in ihm zwar einen Mann aus der

Umgebung des Paulus, dem aber, wie alle „Theologie“, so auch diejenige
des Paulus fremd geblieben ist. Ebenso Jülicher Neue Linien S. 61.
W. Brückner Die Christologie des Marcusevangeliums: Protestantische

Monatshefte 1900, S. 415—438 zeigt, daß hier nach Maßgabe des leiten-
den Zweckgedankens (s. ob?n S. 27) gestaltete Verarbeitung ältester
Überlieferung vorliegt.

| Der Schluß des Aufsatzes folgt im nächsten Heft]



Eisen als Schutz gegen Dämonen

Von I. Goldziher in Budapest

Die Verwendung verschiedener Metalle, besonders des Eisens

als Mittel zur Abwehr schädlicher dämonischer Einflüsse ist

in den abergläubischen Übungen der verschiedensten Volkskreise

verbreitet, und der Glaube an diese schützende Kraft kommt in

den mannigfachsten Formen zum Ausdruck. Man vergleiche

z. B. nur die Mitteilungen des Plinius über die Verwendung

von Eisengeräten contra noxia medicamenta und adversus

noctumas lymphationes. 1 Vielleicht ist es ein von den Römern

übernommener Brauch, vor dem in einem für solche Dinge

überaus wichtigen Kapitel der Tösiftä (Ende des II. Jhds.

n. Chr.) aus jüdisch-monotheistischem Gesichtspunkt als „emö-

ritischer (heidnischer) Gewohnheit“ gewarnt wird. „Wer einen

Stab . .. aus Eisen unter seinen Kopf legt.“ 2 Sehr verbreitet ist

solche Verwendung des Eisens in Indien. Aus Bengalen wird

mitgeteilt: „Iron is a Sovereign protection against evil spirits

and is frequently used, either as a case, or in specially

auspicious forms, such as a piece of the edge of a plough-

share, the first nail driven into a boat, or jalkämthi, an iron

weight fastened to a fishing net.“ 8 Nach dem Glauben der

1 Hist. nat. XXXIV c. 44.

1 Tosefta . . . herausgegeben von M. S. Zuckermandel (Pasewalk

1880) S. 117, 26 Tractat Schabbäth c. 6 (7), 13.

9 A. N. Moberly Amulets as agents in the prevention of disease in

Bengal (Memoire of the Asiat. Soc. of Bengal, Vol. I no. 11 p. 231); in
der Note zu dieser Stelle sind spezielle Beispiele angeführt; vgl. ibid.
p. 245. 247.



42 I. Goldziher

Dajaks dient Eisen zur „Verstärkung der Seele“ und wird als

Sühnmittel angewandt, um den Zorn der Dämonen über eine

begangene Verfehlung zu neutralisieren. 1 Bei den Gajö ver-

ordnen die Guru bei manchen Krankheiten, daß der Kranke

einen eisernen Ring am Finger trage als „Verstärker der semangat“

(Lebensgeist) „waaran dus wel de beschouwing ten grondslag

ligt, dat de kracht van het ijzer door die vortduurende aanraking

zieh aan het onstoffelijke in den mensch mededeelt“.2

In den Vorstellungen mohammedanischer Völker kann der

Glaube an die abwehrende Kraft des Eisens vielfach beobachtet

werden. Spuren davon sind in der alten Literatur des Islam

erhalten geblieben.

Zunächst beachten wir eine hierher gehörige Notiz in Ibn

Saad’s Biographien Muhammeds, seiner Gefährten usw.,

deren Herausgabe jetzt im Aufträge der Königl. Preußischen

Akademie durch E. Sachau im Verein mit anderen Orientalisten

im Gange ist. Die durch Ibn Sa'd (gest. 845) gesammelten

Überlieferungen enthalten manche in der verwandten Literatur

vernachlässigte Einzelzüge, die zum Teil auch für die Volks-

kunde und die Kenntnis populärer religiöser Auffassungen

nutzbar gemacht werden könnten. In dem kürzlich von Eugen

Mittwoch publizierten Halbband, der sich auf die Prophetologie

des Islam mit besonderer Beziehung zu den Anfängen Mohammeds

erstreckt, wird erzählt: Die Frauen gaben der Mutter Mohammeds,

Amina bint Wahb, als sie mit dem Prophetenkinde schwanger

war, den Rat, Eisen um Arme und Nacken zu hängen; sie

befolgte diesen Rat; aber nach einigen Tagen gewahrte sie, daß

die Eisenspangen zerschnitten waren, dann hing sie dieselben

1 M. C. Schadee Bijdrage tot de Kennis van den Godsdienst der

Dajaks van Landak en Tajan; Einleitung S. 13, 17 (Bijdragen tot
de Taal — Land — en Volkenknnde van Nederlandsch-Indie 1903,
S. 332, 336).

* C. Snouck Hurgronje Het Gajbland en zijne bezvoners (Batavia
1903) S. 311.



Eisen als Schutz gegen Dämonen 43

nicht wieder um. 1 Das Eisen sollte wohl zum Schutz des

Embryo gegen schädliche Einflüsse dienen, ebenso wie die

Heilsprüche 2 , die in der vorangehenden Erzählung ihr von

einem Engel angeraten werden. Der Prophet bedürfe solchen

Schutzes nicht; dies wird durch die Zersprengung der Schutz-

mittel ausgedrückt. Es ist zu beachten, daß die Verwendung

von metallenen Werkzeugen gerade zum Schutz von Wöchnerinnen3

und Neugeborenen dient. Daß sich solche abergläubische

Übungen trotz des Islam im Volke erhielten und Gegenstand

der Polemik theologischer Puristen waren, zeigt uns folgende

von Buchäri (gest. 870) überlieferte Erzählung: „Man pflegte

neugeborene Kinder vor 'Ajischa (die Gattin des Propheten) zu

bringen, damit sie für die Kleinen den göttlichen Segen erbitte.

Einmal brachte man einen Knaben. Als sie das Kissen fort-

legte, bemerkte sie, daß man unter das Haupt des Kindes ein

Schermesser gelegt hatte. „Wir tun dies, sagten die Leute, um

das Kind vor den Dämonen (al-dschinn) zu schützen.“ Da

nahm 'Ajischa das Messer und schleuderte es fort. Sie verbot

ihnen fortab die Übung dieses Brauches und sagte: Der Ge-

sandte Gottes hat allen Zauber untersagt.“4 Gerade diese Art

des Zaubers, die in ähnlicher Form in aller Welt verbreitet

ist 6, lebt auch unter den islamischen Völkern fort. In Persien

1 Bd. I T. I Biographie Mohammeds bis zur Flucht (Leiden 1905)
S. 60, 25.

* ibid. Z. 21 ist das Wort al-samad zu streichen (der Prosareim:
wähid—hiisid) vgl. Ibn Hischäm ed. Wüstenfeld 102, 4.

5 Auch in der l'ösiftii 1. c. 117, 10 wird unter den emöritischen
Bräuchen erwähnt: „wer Eisen an die Beine des Bettes einer
Wöchnerin befestigt.“

4 al-Adab al-mufrad (Stambul 1309) S. 180. In dieser Sammel-
schrift sind Hadith-Sprüche zusammengetragen, die Buch, in seine große
Sahih-Redaktion nicht aufgenommen hatte. Das Buch ist bei Brockel-
mann Gesch. d. arab. Literatur I 159 einzutragen.

‘‘ Bei Juden, s. Leopold Löw Die Lebensalter in der jüdischen
Literatur (Szeged 1875) S. 77. Aus verschiedenen Gebieten Ungarns, wo
das Verbergen des Messers unter das Kissen üblich ist, werden im Zu-



44 T. Goldziher

schützt man die Wöchnerin und ihr neugeborenes Kind

gegen den ihnen besonders während der ersten sechs Tage nach

der Geburt nachstellenden häßlichen Dämon Al damit, daß man

ein Schwert oder eine andere Waffe unter das Kissen der Frau

verbirgt. 1 In der Türkei kommt ein ähnliches Schutzmittel

auch gegen andere von den Dämonen befürchteten Schäden in

Anwendung. Vor dem Keuchhusten, den man als einen gegen

das betroffene Kind gerichteten Würgeversuch des Dschinn be-

trachtet, schützt man die Kleinen damit, daß man ein Messer

mit schwarzem Stiel unter ihr Kissen verbirgt. 2 Auch dem

der Beerdigung harrenden Toten legt man ein schwarzstieliges

Messer auf den Bauch. :i Dieser Brauch soll wahrscheinlich dem

Wunsche entsprechen, den Toten vor den ihn umlauernden

Dämonen zu schützen. Merkwürdigerweise hat er nicht die

Mißbilligung jener Theologen zu erleiden, die ähnliche Übungen

des Volksaberglaubens mit Berufung auf die Sunna bekämpfen.

Aber man entzieht ihn, da er einmal zu tief eingewurzelt ist,

um dem Puritanismus der Theologen zu weichen, durch eine

anscheinend natürliche Erklärung dem Gebiet des Aber-

glaubens. Der aus Fes stammende Mohammed al-'Abdari,

bekannt als Ihn al-Häddsch (gest. in Kairo 1336), der ein

eigenes Buch über die Mißbräuche im gesellschaftlichen und

religiösen Leben der östlichen Länder schrieb 4 , erwähnt unter

den normalen Gebräuchen der Totenbehandlung: „Man lege

sammenhang damit verwandte Übungen mitgeteilt. Das Leintuch der
Wöchnerin wird mit vier Nägeln, oder auch mit Messern und Gabeln
befestigt. Verläßt die Wöchnerin zeitweilig das Bett, wird vor diesem
ein Messer in die Erde gesteckt, verläßt sie das Zimmer, wird das
Messer in die Türschwelle gestochen; Temesväry Elöitcletek, nepszokäsol
es babonük a sznleszet köreben (ungarisch; Volksbräuche und Aberglauben
mit Beziehung auf die Geburt, Budapest 1899) S. 71, 72.

1 Houtum-Schindler ZDMG. XXXVI S. 85; E. G. Browne A
year amongst the Persians (London 1893) S. 166.

" Julius Meszäros Az oszmän-török nep baboniii (ungarisch; Aber-
glaube des osmanisch-türkischen Volkes) in Ethnographia XVII (Budapest
1906) S. 25. :i ibid. S. 29. 1 7.DPV XVII S. 116.



Eisen als Schutz gegen Dämonen 45

auf seinen Bauch ein Eisenstück oder ein Messer, und wenn

solche nicht zur Hand wären, ein befeuchtetes reines Tonstück“;

als Grund wird die Verhütung der frühzeitigen Verwesung an-

gegeben. 1 Dies kann freilich nicht das Motiv jenes Brauches

gewesen sein.

Aus einigen der eben angeführten Beispiele konnten wir

ersehen, daß die Vorstellung von der schützenden und ab-

wehrenden Kraft des Eisens an die Verwendung geformter

eiserner Gegenstände geknüpft wird (Messer). So wie bei vielen

europäischen Völkern ist es auch bei Mohammedanern, besonders

im Maghreb, das Hufeisen, dessen Anwesenheit glückbringende

oder unheilabwehrende Kraft zugeschrieben wird. „Les commer-

i^ants arabes clouent un fer ä cheval dans leur magasin ahn de

faire augmenter l’importance de leur negoce (Algerie, Tunisie

Maroc).“ 2 In denselben Gebieten wird als Schutz gegen das

böse Auge ein Hufeisen über das Haustor gehängt.8

Auch in der Kosmographie des Kazwini (gest. 1283)

werden die abwehrenden Tugenden des Eisens erwähnt. Jedoch

kann man aus der Umgebung, in der seine Daten mitgeteilt

werden, folgern, daß er seine Kunde nicht aus islamischen

Quellen schöpft. Erst zitiert er Aristoteles dafür, daß man

als Mittel gegen unruhigen Schlaf Eisensplitter um den Körper

hängt. „Ein anderer sagt — so fährt er dann fort —: Wer

etwas Eisen bei sich hält, dessen Herz wird stark, Beängstigung

und böse Gedanken werden von ihm entfernt, seine Seele wird

munter, und böse Träume schrecken ihn nicht; auch sein
Ansehen wird bei den Menschen erhöht.“ 1

Eine besonders bemerkenswerte Spielart der dämonen-

abwehrenden Verwendung des Eisens ist die, wenn man die

1 al- Madehai (Alexandria 1293) III S. 8.

3 Achille Robert L’Arabe tel qu’il est (Alger 1900) 8. 45.
5 Alfred Bel La Djtizya, Chanson arahe (Jouni. asiat. 1902 II

$. 300) S. 179 des S. A.

4 el-Oazwinis Kosmographie ed. Wüstenfeld I S. 207.



40 I. Goldziher Eisen als Schutz gegen Dämonen

Vertreibung der Dämonen nicht durch gegenständliche Inter-

vention des Metalls, sondern schon durch bloße Nennung seines

Namens erwartet. Gegen den Wirbelwind, der als von einem

Dschinn geritten betrachtet wird 1 , schützen sich die heutigen

Ägypter, indem sie ihm zurufen: hadld ju mosch*üm „Eisen,

oh Unseliger“! 8

1 S. meine Abhandlungen zur arabischen Philologie 1 S. 204; II S. CVIII.

s Lane Manners and Customs of modern Egyptiam(London 1871)
I p. 283, Arabian Society in the middle age (London 1883) p. 36, vgl.
auch M. Grünbaum Gesammelte Aufsätze zur Sprach- und Sagen!,undc
(Berlin 1901) S. 102.



Hippolyte

Par Salomon Reinaeh ä Paria

Certains philologues modernes, ä l’exemple de Pott, voient

dans le nom d’Hippolvte, Iititölvzog, une designation empruntee

aux occupations d’un conducteur de char: 'Iititölvzog, „celui

qui delie les chevaux“, der Rosseairsspanner.

Bien qu’ adoptee par M. de Wilamowitz, cette etymologie

est mauvaise, d’autant plus que la fonction de delier ou de

deteler les chevaux est la moins importante et la moins noble

de celles qui incombent a leur conducteur, lequel s’en decharge
volontiere sur ses valets.

Les anciens avaient reconnu la seule explication raison-

nable: pour eux, 'Initölvzog est celui qui est dechire ou depece

par des cbevaux, distractus equis, comme dit Virgile.1 'ImtöXvzog,

,,dechire par les chevaux“, est un compose tout a t'ait analogue

ii vv[itp6l7]7izog, par exemple, qui signifie „saisi“ ou „possede
par les nymphes“.

Deux objections pourraient etre i'aites et doivent etre
ecartees des l’abord.

Le nom d’Hippolytos, dira-t-on, est donne encore ii

d’autres personnages de la Fable que le fils infortune de Thesee,

entr’autres a un geant et, sous la forme feminine, Hippolyte,

a une Amazone; n’en faut-il pas conclure qu’il tire son origine

d’un acte ordinaire de la vie des heros et non d’une catastrophe

aussi peu commune que l’ecartelement ou le dechirement? Je

reponds que le nom d’Hippolytos, dieu de Trezene, remonte a

une tres baute antiquite, anterieure ä toute litterature, et

qu’une fois entre dans la circulation, il a pu etre attribue,

1 Virg. Aen. VII, 768.



48 Salomon lteinach

tant au masculin qu’au feminin, ä d’autres personnages mythiques,

sans qu’on s’inquietät d’en demeler le sens primitif.

Une seconde objection pourrait porter sur la force sin-

guliere que l’etymologie des anciens prete a Xvsiv dans le

compose 'IitnoXvtos-, ce verbe, dans la grecite classique, signifie

„delier“ et non pas „mettre en morceaux“, distrahere. Mais,

d’abord, si les anciens, meilleurs juges que nous en la matiere,

ont traduit 'IhtcoXvtoq par distractus equis, c’est qu’ils sentaient

que Xvsiv avait pu signifier distrahere-, en second lieu, l’affai-

blissement du sens des mots est un phenomene bien connu de la

semantique et Xvsiv a pu signifier primitivement distrahere,

comme „gener“, au XVII® siede encore, signifiait „mettre ä

la tortureEnfin, lorsque l’on trouve dans Homere l’expression

Xveiv dyoQTjv, au sens de „dissoudre une assemblee“, il est

evident que la force du verbe se rapproche beaucoup, dans

cette locution, de l’acception postulee par l’etymologie d’

'InnoXvtos, celle de „disperser“, „mettre en morceaux“.

Les philologues se seraient aisement mis d’accord ä ce

Bujet si la fable d’Hippolyte, teile que nous l’a transmise

Euripide, comportait un „dechirement“ du heros. Mais Euripide

est un poete raffine; il s’adresse ä un auditoire delicat; il a

certainement attenue, peut-etre ä la suite d’autres poetes, ce

qu’ il y avait de rüde et de grossier dans la tradition. L’Hippolyte

d’Euripide, pour retenir ses chevaux furieux, a passe les renes

autour de son corps; le char beurte un obstacle, une roue se

brise, Hippolyte tombe a terre, embarrasse dans les guides, et

les cbevaux le trainent tout sanglant sur les rocbers. Blesse

ä mort, mais sans avoir perdu aucun membre, il peut encore

apparaitre sur la scene, recevoir les consolations d’Artemis et

pardonner ii son pere. Donc, dans la tragedie grecque que

nous possedons, il n’y a pas, a proprement parier, de dechirement,

de diaöjraöpo’g. Dans le recit d’Ovide 1, le caractere primitif

1 Ovide Metaui. XV, 514 sq.



Hippolyte 49

du recit est moins efface; les membres d’Hippolyte sont empörtes

en lambeaux, ses entrailles tombent sur le sol:

Viscera viva trahi, nervös in stirpe teneri,

Menibra rapi partim, partim rcprensa relinqui . . .

Dans VHippolyte de Seneque, le corps du heros est veri-

tablement mis en pieces; ses chiens cherchent partout ses

membres epars et Thesee lui-meme veut les recueillir pour

recomposer ce qui reste de son fils:

Maestaeque domini membra vestigant canes . . .

Disjecta genitor membra laceri corporis

In ordinem dispone et rrrantes loco

Itestitue partes . . . 1

En vain alleguerait-on que Seneque est posterieur a

Euripide et qu’ il l’a evidemment imite; Seneque connaissait

d’autres tragedies, d’autres poemes sur la meme catastropbe et le

realisme borrible de sa description n’est pas un simple produit de

sa fantaisie. L’Hippolyte de Seneque est veritablement distractus

equis, conformement a l’etymologie de son nom; l’Hippolyte

d’Euripide est seulement traine par ses cbevaux, raptatus, parce

que le goüt attique est venu attenuer la tradition.

Prudence, vers la fin du IV® siede, connaissait une peinture

murale representant la mort d’Hippolyte.2 II s’en est inspire

pour decrire le martyre de saint Hippolyte, attache a des

cbevaux furieux et mis en pieces dans leur galop effrene, feris

düaceratus equis:' La critique a reconnu depuis longtemps que

le supplice de saint Hippolyte n’a rien d’historique et que le

nom du saint — on distingue plusieurs martyrs du meme nom —

en a seul suggere tous les details.*1 Mais, suivant la tradition

hagiographique, saint Hippolyte n’a pas seulement e'te traine

1 Sen. Hippol. 1108 sq.

5 Prudence Contra Symmach. II, 6ß. 3 Prudence Pertsteph. XI, 87.
' Duchesne Ilistoire aneienne de l’Eglise t. 1, p. 321; Dufourcq

Etüde sur les gesta martyrum romains p. 207; Delehaye Legendes hagio-
graphiques p. 8o.

Archiv f. lteliKionswisBenBchaft X t



50 Salomon Reinach

par des chevaux; il a ete ecartele. Cette legende est restee

familiere au moven-äge; eile a inspire encore, vers 1460, le

beau tableau de Tbierry Bouts, representant le martyre de

saint Hippolyte, qui fut commande, pour l’Eglise Saint-Sauveur

de Bruges, par un certain Flamand nomme Hippolyte de

Berthoz. 1 Ainsi la donnee primitive qui se redete dans le

nom meine d’Hippolyte, celle d’un corps dechire et mis en

pieees, s’est conservee dans la tradition populaire relative au

saint homonyme plus fidelement que dans la Version toute

litteraire d’Euripide. L’hagiographie n’a pas ajoute ä la legende;

eile a comme enleve le vernis qui la recouvrait.

II resulte de ce qui precede que la tradition primitive de

la mort d’Hippolyte, le ispög Xöyog de son culte ä Trezene,

ne doit pas etre cherche dans la tragedie d’Euripide, mais

reconstitue ä l’aide des textes accessoires et des legendes

paralleles dont nous disposons.

Pour Euripide, Hippolyte est un ephebe chaste et meme

misogyne, qui meprise la deesse de l’Amour et devient une

victime niemorable de sa vengeance. Mais le poete n’ignore

pas que cet ephebe est un dieu. 2 Quand Artemis, sa protectrice,

parait ä la nn du drame, eile annonce au heros expirant qu’il

recevra de grands honneurs ä Trezene, que les jeunes filles,

avant de se marier, lui offriront des boucles de leurs cheveux,

qu’elles lui apporteront, pendant de longs siecles, un tribut de

deuil et de larmes, qu’ eiles celebreront son infortune dans leurs

chants. Ces indications se rapportent evidemment au culte

d’Hippolyte ä Trezene et concordent avec les temoignages

d’autres auteurs. 1 Hippolyte possedait, ä Trezene, un temple

et une ancienne statue de culte; un pretre a vie etait attache

ä son sanctuaire; on y celebrait des sacrifices annuels.4 Hippolyte,

1 Friedländer Meisterwerke der niederländischen Malerei p. 22.

1 Cf. Wide De sacris Troezeniorum p. 84.
3 Kuripide Hippol. 1425 8q.: Pansanias II, 32, I; Diod. IV, 62.
' Cf. Wide 0]>. land. p. 81.



Hippolyte 51

disait-on, avait ete ressuscite par Asklepios et doue par lui

d’une vie eternelle. 1 Au temps de Pausanias, les Trezeniens

niaient que le temple d’Hippolyte füt son tombeau et preten-

daient qu’il avait ete transfere parmi les astres; cela prouve

simplement qu’ Hippolyte etait un dieu local, un dieu de

l’ancieune espece, distinct des Olympiens immortels d’Homere,

un dieu qui mourait, qui ressuscitait, dont on montrait le

tombeau. L’intervention d’Asklepios dans la legende ne peut

etre que secondaire, car Asklepios, on le sait assez, est un

tard-venu dans le Pantheon grec comme dans l’art grec, oü

les peintres de vases ne l’ont jamais represente. Dans la

legende beotienne d’Acteon, le chasseur, dechire par ses chiens

furieux, est ressuscite par le centaure Chiron, dieu guerisseur

bien plus ancien qu’ Asklepios. Or, nous savons par un passage

de Xenophon 2 qu’ une traditiou faisait d’Hippolyte l’eleve du

centaure Chiron. II est donc probable que, dans la version

primitive, Hippolyte, dechire par ses chevaux comme Acteon

par ses chiens, etait ressuscite, lui aussi, par Chiron; la

proximite de Trezene et d’Epidaure, le sanctuaire le plus fameux

d’Asklepios, fit substituer ce dieu nouveau ä Chiron dans la

legende trezenienne. II n’est pas sans interet de constater que

le centaure Chiron est un dieu-cheval et que la survivance

d’une divinite chevaline se reconnait aussi dans le culte

d’Asklepios, en particulier dans les ex-voto de ce dieu oü la

presence du cheval a ete diversement expliquee.

Le fait essentiel a retenir, c’est qu’ Hippolyte mourut de

mort violente et ressuscita pour devenir immortel. Par lä

meme il se rattache etroitement a une classe de heros assez

nombreux dans la mythologie antique, qui ont ete victimes

d’un dechirement sauvage, d’un GitccQctyiiös, et qui ont ensuite

recouvre une vie eternelle: Dionysos Zagreus, Adonis, Penthee,

Orphee, Acteon. Ces dieux, dont l’exegese posterieure localise

1 Apollod. III, 10, 3; Kratosth. Kutugt. 6; Horace Carm. IV, 7, 25.
! Xenoph. De Venatione I, 1, 12.

4*



52 Salomon Reinach

la mort et la resurrection dans le temps, sont l’objet de

ceremonies annuelles, oü l’on pleure leur mort, oü l’on fete

leur renaissance; preuve que dans une forme plus ancienne

de la legende saeree, fidelement conservee par le rituel, ces

dieux mouraient et renaissaient periodiquement. Quand Euripide

fait predire par Artemis que les vierges de Trezene pleureront

Hippolyte et couperont leurs cheveux en son honneur, il parle

evidemment d’un rite encore en usage ä l’epoque oü il ecrivait

et d’un rite annuel ou periodique, analogue ä celui que cele-

braient les femmes de Byblos pour Adonis, celles de Thrace

pour Orpbee, celles de Beotie pour Pentbee. Tous ces mytbes,

auxquels on peut ajouter celui d’Osiris, offrent des caraeteres

communs: le dechirement de la victime, sa mort, les lamentations

des fideles, la resurrection en gloire accompagnee d’une explosion

de joie. Aiiisi la legende d’Hippolyte n’est plus isolee, comme

un fait-divers des äges bero’iques de la Grrece; eile rentre dans

une serie considerable et nettement definie d’usages religieux

ou cultuels. Hippolyte, le heros misogyne de la tragedie

atbenienne, etait, ä l’origine, tout autre cbose que la per-

sonnifieation d’un ideal un peu ascetique de moralite; c’etait une

victime dechiree par des chevaux, que l’on pleurait et qui

ressuscitait annuellement.

Personne ne voudrait admettre que les Trezeniens, meme

a une periode tres reculee de leur bistoire, eussent coutume

d’immoler chaque annee une victime bumaine en lui infiigeant

le supplice de Ravaillac. Alors meme qu’on ne reculerait pas

devant une bypotbese aussi absurde, il resterait le fait inexpli-

cable de la resurrection. C’est ce fait meme, essentiel a la

tradition locale de Trezene, qui, eclaire par de nombreux

exemples analogues, doit nous mettre sur la voie d’une Inter-

pretation plus raisonnable. La oü un animal est considere

comme sacre et immole en qualite de victime divinisee ou

divine, sa resurrection, du moins apparente, est assuree par

l’existence d’un autre individu de la meme espece, qui vient



Hippolyte 53

immediatement prendre sa place et jouir des memes honneurs

jusqu’au jour oü il sera victime ä son tour. C’est que le culte

des animaux, sous sa forme la plus ancienne, celle dont on

trouve eucore tant d’exemples cliez les sauvages de nos jours,

ne s’adresse pas ä un individu, mais ä l’espece; l’individu ne

fait qu’ incamer le genie bienfaisant de l’espece dans les actes

du rituel qui ont pour but d’assurer la participation des fideles

a la puissance magique dont l’espece divine est investie.

Mannhardt a demontre qu’ Adonis, tue par un sanglier,

pleure et ressuscite suivant la tradition anthropomorphisee qui

nous reste, n’etait primitivement autre chose qu’ un sanglier

sacre. J’ai essaye de montrer, ä mon tour, marchant sur les

traces de Mannhardt et de Frazer, que Dionysos Zagreus etait

un taureau, Penthee un faon, Orphee un renard, Acteon un

cerf. Je crois pouvoir affirmer aujourd’hui que l'Hippolyte

trezenien etait un cheval.

Avant d’aller plus loin, je dois dire quelques mots de

Lycurgue et de Diomede, deux divinites thraces qui, ä l’epoque

classique, paraissent etroitement apparentees ä Ares, mais

reduites ä la condition de heros. Lycurgue est dechire par

des chevaux, c’est ä dire Inndlvvos, pour avoir insulte Dio-

nysos. 1 Diomede possede des chevaux qui dechirent des hommes

et qui lui sont enleves par Herakles. Mais Diomede, comme

l’a dejä soup^onne Klausen, est un dieu-cheval: les Yenetes lui

sacrifient des chevaux blancs, il fonde en Italie les villes

d’Equus Tuticus et d’Argippa ('Apyog IitJtiov), il a pour femme

Euippa, il enleve les chevaux de Rhesos, etc. Le seul fait que

l’on sacrifie des chevaux ä Diomede atteste sa nature chevaline

primitive; donc, la tradition relative ä ses cavales androphages

a besoin d’etre interpretee. Ces cavales ne sont pas des

quadrupedes, mais des femmes thraces masquees en cavales et

qui 8e disent des cavales comme ailleurs elles se deguisent en

1 Cf. le Ijexicon de Roscher, p. 2194.



54 Salomon Reinaeh

renardes et se disent des renardes (bassarai). L’objet du

sacrifice est Diomede lui-meme, le cheval blanc. Du jour oü

la victime tut consideree comme humaine, c’est ä dire oü

1’anthropomorpbisme l’emporta, on parla des cavales androphages

de Diomede. 1 Ainsi Lycurgue, Diomede, Hippolyte sont des

hypostases de divinites chevalines, dechirees periodiquement au

cours de sanglants sacrifices; une trace de leur tres ancienne

affinite se reconnait peut-etre dans la tradition qui attribue ä

Diomede, venu ä Trezene, l’institution du culte d’Hippolvte

ressuscite.

Pour suppleer au peu que nous savons touchant ce dernier

culte, nous possedons quelques vers de Yirgile, d’Ovide et de

Stace, ainsi qu’un passage de Pausanias, sur le culte du heros

Yirbius ä Aricie. 2 Le fait que les anciens ont assimile le

Virbius latin ä Hippolyte, ressuscite par Asklepios et transfere

en Italie par Artemis, n’autorise point a croire que le culte

d’Hippolyte ait passe de Trezene dans le Latium, mais bien

que ces deux cultes, derives de rituels zöolätriques analogues,

presentaient beaucoup de traits communs.3 Or, l'on racontait

que Virbius avait ete dechire par des chevaux et qu’en raison

de cette aventure aucun cheval ne pouvait penetrer dans le

bois sacre de ce heros.4 Les interdictions de ce genre sont

assez frequentes et generalement expliquees par une historiette

ä laquelle l’interdiction elle-meme a donne lieu. Mais il y a

quelque raison de croire que l’animal exclu d’ordinaire d’un

1 Je crois que les chevaux qui ddvorent Glaukos ä Potniai eu
Beotie comportent une explication analogue; voir l’indication des textes
dans la Griechische Mythologie de Gruppe, p. 83.

* Virg. Aen., VII, 774; Ovide Mctam., XV, 544; Stace Silves, III,
1, 55; Pausanias, II, 27, 4.

8 M. Wissowa voit dans Virbius un demon secourable aux feinmes

en couches! L’assimilation de Virbius ä Hippolyte serait due ä l’analogie
du rituel de la Diana nemorensis d’Aricie avec celui de l’Artdmis taurique.
Bien entendu, il n’attache aucune importance au tabou des chevaux
(Wissowa Religion und Kultus der Römer, 1902, p. 200).

4 Ovide Fastes, III, 266; Virg. Aen. VII, 778.



Hippolyte 55

bois sacre, d’un temple ou d’un autel, n’est autre que la forme

primitive du dieu adore dans cet endroit; on l’j introduit

(} titre exceptionnel pour le sacrifier. L’exemple le plus probant

est fourni par le rituel du culte d’Aphrodite ä Chypre. En

temps normal, le sacrifice du porc etait interdit, car le porc

passait pour odieux ä Aphrodite depuis qu’un sanglier avait

tue Adonis; mais une fois par an, le 2 avril, des sangliers

etaient sacrifies ä l’Aphrodite Cypriote. 1 A une epoque oü le

sens primitif du rite s’est oblitere, on croit que l’animal est

exclu d’un lieu ou d’un culte parce que la divinite lui tient

rigueur et qu’on l’y sacritie exceptionnellement — comme le bouc

ä Dionysos — pour satisfaire la vengeance divine. II est donc

possible, comme l’a dejii suppose M. Frazer 2 , que le culte de

Virbius a Aricie ait comporte le sacrifice annuel d’un cheval,

analogue a celui qu’on accomplissait a Rome, le 15 octobre

de chaque annee, sur le Champ de Mars.:; Le caractere archa'ique

de ce dernier sacrifice est marque par ce que nous savons du

rituel, qui comporte l’avulsion de la tete de l’animal et d’autres

pratiques plus dignes de Peaux Rouges que de Romains. Ce

„cheval d’octobre“ etait sacrifie u Mars, divinite anthropomorphe

qui, comme toutes celles du Pantheon greco-romain, a recueilli

la succession de plusieurs divinites animales; mais pour le

Mars latin, comme pour l’Ares grec, dont les dieux-chevaux

Lycurgue et Diomede sont les proches parents, il est certain

qu’ils ont herite, dans une large mesure, du culte autrefois

tres repandu du cheval.

Dans la Grece et dans l’Italie classiques, le sacrifice du

cheval est relativement rare; la ou il se rencontre, c’est sous

l’aspect d’une survivance, d’un rite pret a tomber en desuetude.4

On en releve des exemples dans les eultes de Poseidon et des

1 Rob. Smith lieUgion der Semiten, p. 2i0; cf. l'razer Holden Bough,
ed., t. II, p. 314. ’ Ibid., p. 315.
3 Festus October eguus, p. 178; cf. Wissowa Ueligion und Kultnn,

p. 132. 4 Cf. liecue ccltique, 1906, p 8.



56 Salomon Reinach

Fleuves, d'Helios, de Diomede et du heros scythique Toxaris,

heros guerisseur comme Chiron et Asklepios, dont nous avons

dejä signale les caracteres chevalins. 1 Les Salentins, de souche

illyrienne, avaient un dieu-cheval nomme Menzana auquel on

sacrifiait des chevaux. 2 Poseidon et Helios, ä l’epoque classique,

sont etroitement associes au cheval; Helios conduit un char et

Poseidon est le dieu-cheval par excellence, initiog. J’ai dejü

dit que Diomede etait certainement un dieu-cheval. II resulte

de lä que les dieux et les heros auxquels les anciens sacri-

fiaient des chevaux avaient tous, a une epoque plus ancienne,

ete contjus eux-memes comme des chevaux; nous retrouvons

ici ce theme si familier aux religions antiques, et pourtant si

obstinement meconnu jusqu’ä la iin du XIX® siede, de

l’animal divinise sacrifie par ses fideles et prohablement, du

moins dans les rituels primitifs, depece et mange tout cru

par eux.

Suivant la tradition anthropomorphique qu’a popularisee

Euripide, Hippolyte est encore essentiellement un heros equestre,

non seulement parce qu’il entretient des chevaux et excelle ;i

les conduire, mais parce qu’il est le petit-fils de Poseidon

Hippios. Poseidon, le dieu principal de Trezene 3, et Hippolyte,

le dieu et le heros local, sont des divinites anthropomorphes,

heritieres des religions primitives qui avaient pour objet le

culte et pour drame mystique le sacrifice du cheval.

Dans ces religions primitives, il parait certain que les

fideles, mus par le desir de s’assimiler a l’animal divin qu’

ils sacrifient et qu’ils mangent, s’affublent prealablement de sa

depouille et se designent par son nom. Ainsi j’ai montre que

les femmes thraces qui sacrifiaient le renard Orphee s’habillaient

en renardes et s’appelaient renardes (bassarni); de meme les

1 Les sacrifiees de chevaux otferts ä Ares par les Ainazones sont
«cythiques et d’ailleurs mal attestes (Gruppe (Iriech. Mythölp. 32*2, 572).

* Festus October equus.
5 TpoiJ/jv Uqü ton Iloatidävoi (Strabon, VIII, p. 373).



Hippolyte 57

femmes beotiennes qui sacrifiaient le cerf-Acteon s’habillaient

en biches et s’appelaient biches ä cette occasion. II n’est pas

prouve, mais il est tres vraisemblable que partout oü nous

trouvons en Grece des pretres, des fideles ou des inities portant

des noms d’animaux — iJtJtot, %5>Xoi, xccvqol, ßöeg, uqxxoi,

(ithcißca, xdpaxeg, Xiovxsg etc. 1 — on doit reconnaitre, dans

les designations qu’ a conservees le rituel, le Souvenir de

mascarades completees par une „prise de nom“. Ces operations

magiques, anterieures au sacrifice, ont pour but de realiser,

exterieurement d’abord, l’identification au dieu, 1’ opotwffig xä

@8(p, que le sacrifice et la theophagie doivent parfaire.

S’il y a quelque verite dans cette maniere de voir, il faut

qu’elle trouve une application vraisemblable lä meine oü les

textes preeis nous font defaut. Or, dans le cas d’Hippolyte,

notre metbode s’applique sans difficulte. Nous avons vu que

ce nom avait autrefois designe, ä Trezene, un cheval sacrifie

et decbire par ses fideles. Les fideles du cheval sacre devaient

se dire et se croire des chevaux, imcot. Donc, le cheval etait

dechire ou depece par des chevaux; il etait bien htnölvxog,

d’apres le sens que nous avons attribue a ce mot. Peut-etre

etait-il appele, plus anciennement, „le cheval depece par des

chevaux“, tjrjrog Ltjrblurog; mais il pouvait aussi etre dit

&e'os l7Cx6lvxog ou daltiav Inno'ilurog, par suite de l’aversion

tres repandue chez les primitifs pour la mention pure et

simple d’un nom sacre.

Lorsque la Grece passa de la zoolätrie a l’anthropomorphisme,

les legendes se modifierent plus librement que les rituels; mais,

retenues en quelque sorte par les pratiques du culte, eiles ne

purent jamais se transformer completement. Si l’animal est

desormais au second plan, il ne disparait pas; on le retrouve

en qualite de compagnon, de victime, quelquefois de persecuteur

du dieu. Mais il continue ä jouer dans la legende un röle

Cf. Gruppe Griech. Mythol., p. 1598, u. 3.



58 Salomon Reinaek

important que l’exegese mythologique ne peut ignorer et qui lui

fournit meme une methode d’investigation tres süre quand eile

cherche ä restituer les formes primitives du rituel et du mythe.

Hippolyte, devenu un ephebe austere, reste etroitement

associe au cheval tant par son genre de vie que par son genre

de mort; il est probable d’ailleurs qu’on lui sacrifiait un cbeval

comme a Diomede, qui passait, je l’ai dejä dit, pour lui avoir

construit un temple et avoir institue des sacrifices en son

honneur. Pourquoi, se demanderent les exegetes, sacrifie-t-on

un cheval ä Hippolyte? Pour venger le heros qui a ete dechire

par ses chevaux. Pourquoi les chevaux d’Hippolyte sont-ils

devenus furieux, comme les chiens d’Acteon? Parce qu’une

divinite les a rendus tels, et cette divinite doit etre Poseidon,

le dieu par excellence des chevaux. 1 Qu’avait donc fait Hippolyte

pour meriter sa colere? A cette question, il y avait probablement

plusieurs reponses, comme on alleguait differente motifs du

supplice d’Orphee et du supplice d’Acteon; mais il se trouve

que la tradition litteraire ne nous en a conserve qu’ une seule.

Hippolyte, cbasseur et conducteur de chevaux, a le goüt des

plaisirs virils; il prefere la deesse de la cbasse ä celle de l’amour.

C’est cette demiere qui s’est vengee de ses dedains. La deesse

de l’amour est Aphrodite, mais c’est aussi Phaidra „la brillante“,

qu’ Hippolyte a outragee en repoussant ses avances. 2 La partie

proprement romanesque de l’histoire, l’episode de Phedre qui

punit la froideur d’Hippolyte en le calomniant, est le theme

connu d’un conte populaire dejä familier ä l’Egypte et dont

l’histoire biblique de Joseph fournit un exemple. Quant ä

l’introduction de Thesee dans l’histoire, eile s’explique soit par

les relations du heros athenien avec les Amazones, hero'ines

1 Poseidon lance un taureau marin contre les chevaux d’Hippolyte;
le taureau est si bien un animal sacre de Poseidon que des pretres de
ce dieu ä Ephese s’appellent ravgot (Athände, X, 25, p. 426 c).

1 On a dejä reconnu que Phedre est une „hypostase“ d’Aphrodite
(Wide De Sacris Troezeniorum, p. 86).



Hippolyte 59

equestres et chasseresses — Hippolyte etait fils de Thesee et

d’une Amazone — soit par la part que les tragiques atheniens

du V* siede, Sophocle et Euripide, prirent a la fixation definitive
de la tradition.

L’association etroite qui existe entre Hippolyte et Artemis,

comme entre le Virbius latin et la Diane d’Aricie, comporte

Sans doute une explication mythologique; mais pour presenter

ä ce sujet des hypotheses acceptables, il faudrait m’engager

dans de longs developpements sur les composantes animales

d’Artemis et les relations de cette deesse avec les Amazones

de la fable. Ce n’est pas ici le lieu d’aborder ces difficiles

questions.

Je n’ai pas juge utile, au debut de ce memoire, d’examiner

et de refuter les rares explications du mytbe d’Hippolyte qui

ont ete tentees de nos jours. Peut-on vraiment discuter l’opinion

d’Ulrich Köhler, qui voit dans le recit de la mort d’Hippolyte

pres de Trezene un Souvenir des eruptions sous-marines, assez

frequentes, nous dit-on, sur cette cöte volcanique? 1 Mais cette

opinion est encore raisonnable en comparaison de celles qui

sont nees, ä la honte de la pbilologie du XIX 6 siede, dans

l’ecole et sous l’inspiration d’Adalbert Kuhn. D’apres l’Anglais

Cox, auteur de l’ouvrage extravagant Mythology of the Aryan

Nations t , Hippolyte fils de Thesee serait un doublet de Phaeton

fils d’Helios, le soleil congu non plus comme un heros triomphant,

mais comme un heros malheureux, victime du taureau marin

qui symbolise la nuee d’orage. Decharme observe avec raison

que cette explication — ainsi qualifiee par un exces d’indulgence

— ne rend pas compte de toute la legende d’Hippolyte; mais

lui-meme, marchant sur les traces de Preller, aboutit a des

conclusions non moins absurdes.3 Hippolyte serait, cette fois,

un doublet de Phosphoros, l’etoile matinale, qui, avant le lever

du jour, brille au ciel, oü la lune, sa mere, regne encore en

1 Köhler Hermes, t. III, p. 312. s Cox Mythology, t. II. p. 60.
s Decharme Mythologie de la Grecc, p. 520.



60 Salomon Reinach Hippolyte

maitresse (la lune, c’est 1’Amazone mere d’Hippolyte); bientot

l’etoile Hippolyte excite les desirs de i’Aurore, qui est Phedre,

comme Phosplioros eveilla ceux d’Aphrodite et, chasse du

ciel par le soleil, il disparait ä l’horizon au milieu des vapeurs

de la mer. 1

Quelque opinion que l’on puisse avoir ‘sur la nouvelle

methode d’exegese dont j’ai dejä soumis aux savants plusieurs

exemples 2 , je veux croire qu’on lui rendra du moins cette

justice qu’ eile s’appuie sur des faits rituels, sur des donnees

et des analogies precises, et qu’ eile ne va pas, comme celle

qui l’a precedee, se perdre „ä l’horizon au milieu des vapeurs

de la mer“, sans rien expliquer, sans tenir compte d’aucun rite

et sans menager, circonstance tres aggravante, les plus audacieux
defis au bous sens.

1 Ddja Pott avait voulu expliquer la mort d’Hippolyte victime de
Phedre comme une image du crepuscule!

s Dans mes deux volumes intitules Cultes, mythes et religions, ainsi
que dans mon memoire sur Acteon (Conferences du Musee Guhnet, Paris, 1906i.



Feralis exercitus

Von Ludwig Weniger in Weimar

H Das weiße Heer der Phoker

III

1. Lobeck bat die Behauptung aufgestellt und daran fest-

gehalten, daß sich vor Onomakritos keine Spur des Mythos

vom Tode des Zagreus linde. Er tritt der Auffassung Otfried

Müllers entgegen, welcher örtliche Sage von Delphi als die

Quelle bezeichnet, aus der Onomakritos seine Darstellung der

Orgien abgeleitet habe. 0. Müller beruft sich auf die im

zweiten Abschnitt unserer Darstellung behandelte Kriegslist

der Phoker. 1 Offenbar wird man seiner Ansicht beipflichten

müssen. „Den Grund und Kern solcher Orgien zu erdichten“,

sagt Welcker mit Recht, „und ihnen, ohne an im Volk von

jeher gegründete Vorstellungen von der Natur des Gottes

anzuknüpfen, so große Gewalt über die Gemüter auf Jahr-

hunderte hin zu verschaffen, vermochte ein einzelner nicht.“ 2

Onomakritos lebte zur Zeit der Peisistratiden und verweilte

noch um 01. 73, 4 (485 v. Ohr.) beim Perserkönige (Hdt. 7, 6f.).

Die Zeugnisse über Zagreus aber reichen bis auf das epische

Gedicht Alkmaionis und Aischvlos' Tragödie Sisyphos hinauf.*

Als daher nicht viele Jahre vor dem Kriegszuge des Xerxes von

1 Feralis exercitus II, Archiv f. Bel. IV. IX, 190G S. 223 tf.
s Lobeck de morte Bacchi 13, 1; Aglaophamus S. 615. K. O. Müller

1‘rolegomena 390 ff. Welcker Gr. Götterl. 2, 637.
5 Etym. Gud. S. 227 Zaygcvg 6 (ieyäXa>± Sc/Qtviov. co s- 'Ilorvlct -///

Zaygev tc 9rä>v TTUvvniQxati navziav’ 6 ri)v ’AXx/ia novida ypdyu$ l<f it
rivks äh xov ’Zaynla vtbv "Aiäov tpaeiv, Ai ayvXog iv —iOv(p(o 'Zocyyfi
rt vvv ge xal ?roXv£hr<p yarteftv’.



62 Ludwig Weniger

01. 75 (480 y. Chr.) die Plioker, durch den elischen Seher Tellias

angestiftet, jene Kriegslist anwandten, muß der Mythos von der

Zerreißung des Dionysos durch grimme Unholde, die in weißer

Färbung ihren Überfall unternahmen, bereits in weiteren Kreisen

bekannt gewesen sein. So viel ist festzuhalten, um danach eine

oft besprochene Behauptung des Pausanias (8,37,5) zu beurteilen.

„Titanen“, heißt es dort, „hat zuerst Homer in die Dichtung ein-

geführt, und zwar als Götter unter dem sogenannten Tartaros. Die

Worte stehen im Eide der Hera. Von Homer hat Onomakritos

den Namen der Titanen übernommen, als er dem Dionysos

die Orgien zusammenstellte, und er hat gedichtet, daß die

Titanen dem Dionysos die Vollzieher seiner Leiden waren“:

Tixävag de xgäxog ig noitjßiv ißrjyayev "Ofirjgog, -freovg elvai

ßtpäg vjc'o Tä xaXov/ieva Tagxaga‘ xal eßxiv £v "Hgag 5gxco xd

htrj. nagd de 'Otitjgov ’Ovofiaxgixog xagaXaßcov x&v Tird-

vav tö ovo aa zhovvßo) re ßvve&rjxev ogyia, xal elvai xovg

Tirävag rm Zhovvöco x&v xa&rjudxav ixoCrjßev avxovgyovg.

Die Stelle des Homer, auf die sich Pausanias bezieht, die

einzige, in der das Wort Tixrjveg vorkommt, ist Ilias 14, 278 f.,

wo Hera dem Schlafgotte schwört, ihm Pasithea zum Weibe

zu geben: üfivve d’ Sg ixe'Xeve, freovg d’ dvöfirjvev imavxag

xovg vnoxagxaglovg, ol Tixf\veg xaXeovxai. Gemeint sind die

Titanen kurz vorher auch in den auffordernden Worten des

Hypnos 273f.: iva v&iv axavxeg pagxvgoi mß’ ol evegfre n9-soi

Kgövov apupig eövxeg. Ohne ausdrückliche Bezeichnung als

Titanen werden Iapetos und Kronos genannt Ilias 8, 479:

ßtfrev d ’ eyco ovx aXeyl^a jjoio{isvrjg, ovd’ ei xe xd veiaxa

neCgad-’ ixtjai yalrjg xal xovxov, iv’ ’laxexog xe Kgövog xe

rjjievoi ovx’ avyfjg ’TxegCovog rjeXioio xegxovx’ ovx’ avefioißi, ßaftvg

de xe Tägxagog aucplg. Ferner steht 5, 898 evegxegog Ovgu-

vicbvav, wobei an die verstoßenen Uranoskinder gedacht ist.

Endlich wird 8,13 ff. der Tartaros beschrieben als neblig, in weiter

Ferne gelegen, wo der tiefste Abgrund unter der Erde liegt,

mit eisernen Toren und eherner Schwelle, so weit unter



Feralis exercitus 63

dem Hades befindlich, wie der Himmel von der Erde ent-

fernt ist.

Hat Pausanias recht in dem, was er von Onomakritos’

Neuerung sagt, — und es ist kein Grund, daran zu zweifeln —, hat

er also recht darin, daß Onomakritos aus der einen, oben an-

geführten Homerstelle, in der die hjpotartarischen Götter

Titanen genannt werden, — eine Stelle, welche durch die übrigen

nur unwesentlich erweitert wird —, den Namen „Titanen“

bei der Zusammenstellung der dionysischen Orgien entlehnt

hat, so folgt daraus, daß vor dieser Entlehnung der Name

Titanen für die Dämonen, die das Dionysoskind überfallen

und zerrissen haben, noch nicht bekannt war. Wohl aber

mußten diese Wesen selbst, wenn auch namenlos, bereits im

Glauben der Menschen vorhanden sein. Das liegt in den Worten

y.ul ilvai xovg Tix&vag xm zJlovvög) xäv ita&r}(ia.x(av inolr\6Ev

txvxovQyovg, in welchen Worten auf Tixävug der Ton zu legen

ist. Er dichtete, daß die Titanen die Vollzieher der Leiden

waren; vorher sah man irgendwelche andere dafür an, solche,

die bis dahin noch niemand mit den Titanen identifiziert hatte.

Für die folgende Untersuchung kommt nicht viel darauf

an, welcher Umstand den Onomakritos veranlaßt haben mag,

den Titanennamen aus Homer auf die Verfolger des Dionysos

zu übertragen. Die Ilias bietet nur insoweit Anhalt, als es

Götter sind, die in die tiefste Tiefe verstoßen waren, wobei

der Dichter ohne Zweifel vorausgesetzt hat, daß diese Ver-

stoßung eine Strafe war, die sie wegen ihrer Feindschaft gegen

die himmlischen Götter erlitten. Vermutlich hat die durch

Hesiod (Th. 468ff.) bezeugte, zu Onomakritos’ Zeit bereits vor-

handene, besonders in Kreta ausgebildete, an dortige Örtlich-

keiten geknüpfte, jetzt auch durch merkwürdige Funde aus

ältester Zeit bestätigte Sage von der Geburt des Zeuskindes

und seiner Verfolgung durch Kronos und andere Titanen die

Veranlassung gegeben, diese Gestalten auf den ähnlichen

Mythenkreis von den Leiden des Dionysos zu übertragen.



64 Ludwig Weniger

Allerdings waren ja auffallende Vergleicliungspunkte vorhanden.

Auch hier bildete ein Gotteskind den Mittelpunkt, dessen Er-

scheinen eine neue Götterverehrung einleitet, das auf Höhen

eines Waldgebirges von göttlichen Pflegerinnen aufgezogen

wurde, um das sich freudejubelndes Treiben entfaltete, von

Kureten und Nymphen umgeben, die ebenso tanzen und lärmen,

wie Satyrn und Mainaden um den jungen Dionysos. Auch

vom Tode des Zeus wurde in Kreta gefabelt und sein Grab

gezeigt, wie das des Dionysos in Delphi. 1 Lauter Erschei-

nungen übereinstimmender Art. Es konnte nicht fehlen, daß

auch sonst die beiden Sagenkreise und Dienste vermischt

wurden. 8 Durch diese Tatsachen durfte Onomakritos wohl ver-

anlaßt werden, die, auch in anderer Hinsicht für die Rolle

der verfolgenden Unholde brauchbaren, Titanen Homers in

seine orphische Dichtung 3 aufzunehmen, aus der sich dann

die Vulgata der Orphiker und des Volksglaubens nieder-

geschlagen hat.

Für unsere Zwecke ist es wichtig, festzustellen, daß die

Dämonen, welche das göttliche Kind und seine Umgebung auf

den Höhen des Parnassos dort oben über Delphi überfielen

und in Stücke zerrissen, nach der älteren, vor Onomakritos’

Dichtung vorhandenen Auffassung nicht als Titanen gegolten

haben. Daß sie aber in weißer Färbung sich nahten und in

solcher Erscheinung ihr Werk der Vernichtung verrichteten,

1 Daß Onomakritos die kretische Sage benutzte, führt bereits
0. Müller aus, Prol. 392. 395. Grab des Zeus: die Stellen bei Lobeck
Agl. 903. Rohde Psyche' 122.

- Vgl. besonders das schon früher herangezogene Bruchstück aus

Euripides’ Kretern, wo der kretische Priester des mystischen Zeus spricht
v. 10 ff. dyvbv äh ßiov ztivopev, ov Albs ’läuLov (ivGzris yev6p.r\v, xal
vvxzinoXov Zayghtos ßiozag zag z’ lüfioifdyovg äalzas zeXiaag Mijrpi x’
ögeia äääag ävaeytav, xal Kovpr/zoiv Baxyog ixXr\{hjv öffKOttei's- TldX-
Xevxa ä’ fymv ei/iaza tpevyto . . . (aus Porphyr, de abstin. 4, 19). Feralis
exercitus II, Archiv f. Mel. W. IX, 1906 S. 241.

5 Das Hauptwerk waren die zeltzai, darin die Zagreussage. Lobeck
Agl. 384; Gerhard Orpheus u. d. O. S. 72. 147; Abel Orphica S. 224f.



Feralis exereitus 65

darf als ursprünglicher Sagenzug angesehen werden. 1 Die

Titanen überhaupt, also Kronos, Rhea, Iapetos, Atlas und die

anderen, hat man sich nie als weiße Gestalten gedacht. Nir-

gends findet sich eine Nachricht dieser Art; dem widerspricht

es ja auch, wenn gesagt wird, daß jene Unholde sich die Ge-

sichter beschmierten, um dadurch unkenntlich zu werden. 2

2. Die Untersuchung hat nun darauf einzugehen, welche

Grundlagen es waren, auf denen die dämonischen Verfolger des

Dionysos auf dem Parnassos entstanden sind.

Für uns bildet das in der Ilias (6, 130f.) von der Miß-

handlung des Gottes und seiner Ammen durch den thrakischen

Lykurgos Berichtete die älteste Form der Sage. Lykurgos

wird als xquteqös bezeichnet, der mit den himmlischen Göttern

den Streit aufnahm, des rasenden Dionysos Pflegerinnen über

das heilige Nyseion hinjagte, so daß sie alle miteinander die

&V0&XCC (d. i. eigentlich Opfergerät, hier wohl Fackeln und

Thyrsosstäbe) auf die Erde warfen, da sie von dem männer-

tötenden Lykurgos mit dem Ochsenschläger, dem Doppelbeile,

verletzt wurden. Dionysos, in die Flucht gejagt, taucht in

die Meereswoge, und Thetis nahm den Geängsteten auf ihren

Schoß; denn gewaltiges Zittern vor dem Schreien des Mannes

hatte ihn ergriffen. Dem Lykurgos zürnten von da an die

Götter; Zeus machte ihn blind, da er allen Unsterblichen ver-

haßt geworden war: Agvccvrog vibg XQaxsgbg Avxöogyog

og non pcm'opaVoio AicovvOoio xc&rjvag 6svs xar’ rjyd&aov

Nverjiov al S' dua näOca &v6&Xa %apcä xaTsj'svav, vn’

ccvSgocpövoto Avxovgyov d’Ecvofiavac ßovitXfyyc. AiövvOog de

tpoßri&ELg duffsfU ctXbg y.uxd xvficc, &itig d' vnsSt^axo xoXnco

1 Wenn das Bestreichen des Gesichts mit Gips später auch im
mystischen Apparate des kretischen Zeus begegnet, so liegt darin
eine Übertragung vor.

5 Nonn. Dion. 6, 169 yvxjtto xepäaXey zpKStteertv:. äoXto d’ vno-
ävvrcov Tnaviov Clemens Cohort. S. 5. Vgl. Abel Orphica S. 9*25. 230.

Archiv f. KeligionBwinsenschaft X fj



Ludwig Weniger«6

Ssidiöxa' xpaxspog yäp £%£ xpöpog avdp'og 6poxX'fj' Tip pev

ansix ’ ödvßuvxo d’sol paia £<bovxsg, xcd f.uv tvtpXov eftrjxs

Kqovov rtdig ovS’ dp’ exi Srjv rjv, Enal u&avdxoißiv aitrii&ETO

XÜßl &EOlßlV.

In dieser einfachen Gestaltung des Mythos sind die Grund-

züge der von den Orphikern nachmals bis in viele Einzel-

heiten ausgebildeten Leiden des Dionysos enthalten: Spiel des

Gottes und seiner Begleitung auf Bergeshöhe, Angriff und

Mißhandlung durch rohe Gewalt, Verschwinden des Über-

fallenen, Bestrafung des Frevlers. Aischylos’ Lykurgia, eine

Tetralogie, hatte dies im ersten Stücke, den Edonen, an das

Sophokles im Chorgesange der Antigone 955 ff. anknüpft 1,

weiter ausgeführt. Dionysos erscheint an der Spitze seines

Thiasos, dem außer den Mainaden auch Männer angehören,

und übernimmt selber die Strafe des Übeltäters. 2 Weiteres

bietet die boiotische Sage von Pentheus, die Aischylos und

Euripides für die Bühne bearbeitet hatten. In Euripides’ Bak-

chen heißt Pentheus, der Sohn des aus der Drachensaat ent-

sprossenen Echion und der Kadmostochter Agaue, ein wild-

blickendes Ungeheuer, nicht ein menschliches Geschöpf,

einem mordgierigen Giganten gleich: öv 'Eylav EqvxavßE

Xfroviog, dyqiconbv xepag, ov (pärcc ßpoxsiov, ipoviov ö’

ücSjcsq ylyavt’ dvxlitaXov fteoig (540ff.). Ein wirklicher Kampf

zwischen zwei Heeren, des Pentheus und seiner Krieger gegen

Dionysos und seine Mainaden, findet statt. Den Übeltäter er-

eilt auch hier die Strafe von seiten des Gottes selbst; seine

Mutter Agaue sieht ihn; die Mainaden machen Jagd auf ihn

und reißen ihn in Stücke. Man erkennt: das Abweichende in

der Pentheussage liegt beidemal darin, daß nicht Dionysos ver-

nichtet wird, sondern selbst das Strafgericht durch Zerreißen

' 961 ff. xtivog iitiyvio paviaig tpavcov xov debv iv xegtopLoig
ylmaßaig. navcexe piv yag iv&fovg yvvalxag iviov rt tcvq , cpiXavlovg
ä’ ijoEihJf povßag.

- Aeschyli fr. 57 Nauck.



Feralis exercitus 67

vollziehen läßt. Was auf dem Parnassos ihm widerfahren,

das verrichtet auf dem Kithairon er an Pentheus. Und so

auch anderwärts. Das Zerreißen jedoch ist charakteristischer

Zug in beiden Fällen und bleibt es auch sonst. Die Mainaden

zerreißen Tiere, als Rehe, Ziegen, Kälber, Stiere, und verschlingen

das rohe Fleisch, jc«r« filfirjöiv rov itepl Aio'vvdov itd&ovg. 1

Der Gott selbst wird zu einem wilden Dämon, ’Aygi&viog, der

gleichfalls rohes Fleisch verzehrt, ’Slpdöiog, Stiere

vertilgt, TavQOcpccyog, Menschen umbringt, ’AvfrQcoiioQQulßtrig.

Was Pentheus von den Mainaden erlitt, traf in gleicher Weise

den thrakischen Orpheus, dessen Zerreißung durch die bak-

chischen Weiber das göttliche Drama wiederholt.2 Der gleiche

Zug ist es, wenn auch Medeia den Absyrtos zerstückelt; ebenso

den greisen Aison, um ihn zu verjüngen, und selbst den Iason.

Dasselbe geschieht dem Pelias durch seine Töchter. Der Sage

entspricht der Kultus. Yor allem in Boiotien. Der Name des

Monats Agrionios zeugt von dem Ansehen des Festes, das ihm

den Namen gab, und das in Orchomenos, wie in Theben,

trieterisch gefeiert wurde. Die Minyaden widerstrebten dem

Dionysosdienst und wurden zur Strafe in Raserei versetzt, so

daß sie, nach Menschenfleisch lüstern, das Los warfen, welche

von ihnen den eigenen Sohn zum Opfer weihen sollte, der

nun, wie ein Reh, zerrissen ward. Seitdem hießen die Männer

des unseligen Hauses WoAösig, „Rauchgeschwärzte“, wegen der

Trauerkleidung, die sie trugen, die Frauen ’OXbIcu, in dem Sinne

von 6loa(, Verderberinnen, Mörderinnen.3 Ein Jahr über das

andere wurde in Orchomenos an den Agrionien eine Flucht dieser

Frauen und ihre Verfolgung durch den Priester des Dionysos

veranstaltet, der ein Schwert trug und das Recht hatte, zu

1 Phot, vcßgi&tv.
1 Procl. ad Plat. Remp. S. 398 ’Ogcpevg axe x&v diovvcov xsXexäv

ry/efiwv yiviuevog zu opoitx nadeiv Xiycxai xm eqpcxlga fhä.
8 Vgl. Motg’ öXorj 11. 16, 849. 21, 83. Od. 24, 29. Kfjg 6X07}

11. 18, 636.



68 Ludwig Weniger

töten, welche er einholte. 1 Daß der nachjagende Priester die

Rolle des Dionysos spielt, der vom einst Verfolgten zum Ver-

folger geworden ist, leuchtet ein. In Chaironeia 2 suchen an

den Agrionien die Frauen den Dionysos als Entflohenen; dann

lassen sie davon ab und sagen, er sei zu den Musen gegangen

und halte sich bei ihnen verborgen; darauf folgt ein Festmahl,

an dessen Schlüsse sie sich Rätsel aufgeben. Zu Potniai

wurde dem Dionysos Aigobolos statt eines blühenden Knaben,

den sie früher nach delphischer Weisung geopfert hatten, eine

Ziege dargebracht (Paus. 9, 8, 2). Von Theben soll Dionysos

nach Argos gekommen sein. Auch dort hatte man ein Fest

Agrionien; es war mit Totendienst verbunden, und die Sage

erzählte von rasenden Weibern, die das Fleisch ihrer Kinder

verzehrt hatten, insbesondere auch von den Töchtern des

Proitos.11 In Kreta wurde von den Mainaden ein lebendiger

Stier mit den Zähnen zerrissen, ln Chios, Lesbos, Tenedos

opferte man dem Dionysos Omadios einen Menschen und riß

ihn in Stücke. In Athen wurden noch unter Themistokles dem

Dionysos Omestes drei persische Jünglinge geschlachtet.4 Über-

all begegnen in verschiedenen Brechungen die nämlichen Züge,

wie in der an den Pamassos geknüpften und von den Orphikern

im einzelnen ausgeführten Legende: Verfolgen, Jagen, Zerreißen,

sei es des Gottes durch seine Feinde, oder in Vertauschung

der Rollen eben dieser Feinde durch den Gott selber und die

Seinen. Im einzelnen treten Örtlichkeit auf Bergeshöhe, Nacht,

Fackeln, Opfer, Weingenuß, Rausch, Lärm, Tanz, Vermummung
hinzu.

1 Plut. <ju. Gr. 88 S. 21(9 (Feralis ex. II a. 0. 241, 2). Dies geschah
wirklich einmal durch den Priester Zo'ilos. Aber die Untat hatte sich

überlebt, und den fanatischen Pfaffen traf die Strafe der Götter und

Menschen. 1 „Bei uns“ sagt Plutarch Symp. 8 pr. S. 717.
5 Hesych. Aypiäviu vexveia napä k^yiioig' £oqtt] iv "Agyti ixl piä

Tutv Tlfoirov 9vyatiQiav. Apollodor. 3, 5, 2. 2, 2, 2.

4 Jul. Firm. S. 9. Porph. ile abetin. 2, 55. Clemens l'rotr. 42 S. 86.
Plut. Them. 13.



Feralis exercitus 69

Die zügellose Raserei des Dionysos und seines Thiasos

kann der wilden Jagd der germanischen Sage, mitunter auch

dem wütenden Heere verglichen werden, und wie gelegentlich

aus der festlichen Darstellung gedachter Vorgänge im Kultus

nüchterne Wirklichkeit wurde, lehrt die Geschichte der Chier,

die ins Gebiet von Smyrna eingefallen waren, als die Leute

sich der Orgien wegen in die Berge begeben hatten. Denn

vom Waffentanze zu Ehren des Gottes stürzten die Männer,

ein wütendes Heer, auf die Feinde und vollzogen den bak-

chischen Ritus an deren Leibern. 1

3. Wir sehen, das Urbild jener Dämonen, die als erster

Onomakritos mit dem Namen Titanen bezeichnet hat, ist in

solchen Gestalten, wie der thrakische Lykurgos, des Dryas

Sohn, und der von dem Mainadenchor als „wildblickendes

Ungetüm, nicht von menschlicher Art, sondern einem blut-

gierigen Giganten gleichend“ geschilderte Pentheus gegeben.

’AyQiOL freoi heißen die Titanen bei Hesychios. Man hat sie

sich auch in riesiger Gestalt vorzustellen, wie die später ihnen

oft gleichgestellten Giganten. 2

Um das Wesen dieser ungeheuerlichen Dämonen und ihre

mythologische Bedeutung weiter zu ermitteln, empfiehlt es sich,

von den weiblichen Gliedern des bakchischen Thiasos aus-

zugehen, die als MutväSsg, Gviccdsg, Ar\vca bezeichnet

werden, bakchische, rasende, stürmende, packende Weiber. Auf

dem Parnassos heißen sie ausschließlich Gviccdsg. Bei Hesiod

(fr. 36 Götti.) wird Thyia Tochter des Deukalion genannt.

1 Aristid. Or. in Smyrn. 1, 230 Xlot nore nlevaavxes inl xi/v ndhv
cic £pij/ij]v aipijdovTEs xmv dvöglbv ditövrav iv xü 5pti, anixvzov rrje
nnpag, ivonXiov ärj tote ÖQ%rfiafitvmv xm ehovvato Kal xä ßaxxeta fV xoi$
ixcivmv ampaai xeleeajitvoiv.

* Auch im dionysischen Mythos gleichgestellt, z. 11. von Vano bei

Servius V. Georg. 1, 160 Liber pater — quem Orpheus a Gigantibus
dicites8e discerptum. Über den in Tritaia und Ampliissa in die bakchische
Winterzeit fallenden Monat Gigantios s. Feralis ex. II, a. 0. 289.



70 Ludwig Weniger

Deukalion galt als alter König von Lykoreia oder soll mit der

Arche dort gelandet sein; von ihm stammte das priesterliche

Geschlecht der Hosier ab. Auf dem Unterweltsbilde des Poly-

gnotos in der delphischen Lesche war Chloris dargestellt, auf

den Schoß der Thyia gelehnt. Pausanias (10, 29, 5) bemerkt

dazu, Thyia habe den Poseidon, Chloris dessen Sohn Neleus,

zum Ehemanne gehabt. Poseidons Beziehungen zu Delphi

sind bekannt.1 Thyia galt als Tochter des Autochthonen

Kastalios und Mutter des Delphos von Apollon. Diese Thyia

nun soll zuerst dem Dionysos geopfert und Orgien geführt

haben: Pausanias 10, 6, 4 legaßfraC xe rrjv ®vCav zhovvdm

nqäxov xal ogyia dyayalv x<p dsei. Nach ihr sollen dann alle

die Weiber, welche dem Dionysos rasen, von den Menschen

Thyiaden genannt worden sein. Bei Herodot 7, 178 wird

Thyia als Tochter des Kephissos bezeichnet, des Landesstromes

von Phokis, und von ihr soll ein Ort Thyia den Namen be-

kommen haben, wo noch zu des Geschichtschreibers Zeit ihr

Temenos bestand. In dieser Ortschaft Thyia hatten die Delphier

den Winden einen Altar errichtet und brachten ihnen Opfer:

oi dsXcpoi xoiaiv avipoidiv ßcofiöv xe anaÖE^av ev ®vly, xfj

jceq xrjg K^cpidov d-vyaxpbg ®v(rjg x'o xspsvog iöxi, in' rjg xal

6 %äqog ovxog xijv inavvfiCyv xal d-vdlyoC 0cpeag psrijiöav.

Dieses Zeugnis bietet neben der Etymologie des Wortes den

Schlüssel für das Verständnis der Bedeutung.

&VLÜg oder dvag ist im wesentlichen dasselbe wie 'thfeiUa:

Sturmwind, Windin, Windsbraut. Schon bei Homer ist 0-v6>Uk

oder sind die d-vsklai, wie persönliche Wesen gedacht, die

rauben und davontragen, wie Helena spricht (II. 6, 345) äg fi

b(fitk' ftfiaxL xü, oxe jj.s nqäxov xtxe [itjxtjq, olxEd&ai nQocpEQOvöa

xaxij avifioio frvEkka alg ’ÖQog ij slg xvfia nokvqvkoCeßoio

&aXcc66rig, und ähnlich an anderen Stellen. 3 Mit der Auf-

lassung der Thyiaden als Dämoninnen des Windes stimmt die

1 l’aus. 10, 29, 6. 6, 6. 24, 4. Aesch. Eum. 27. Plut. Symp. 9, 6 p. 741a.
* Vgl. Od. 4, 615. 727. 5, 419. 10, 48. 20, 63. 23, 316.



Feralis exercitus 71

Sage, wie ihre gottesdienstliche Verrichtung. Thyiaden und

Mainaden rasen, toben, lärmen, jagen, fangen, zerreißen, wie

der Sturm; sie singen, tanzen, spielen, wie der Wind es tut,

der, im Wirbel sich drehend, mit singendem Geräusch einher-

fährt, heult und braust, die Wolken vor sich hintreibt, den

Staub emporjagt, Blätter hascht und damit spielt, Sträucher

und Buschwerk, auch Werke der Menschen, zerreißt, Aste und

Stämme zerbricht, je höher oben, desto stärker, nirgends so sehr,

als auf den Gipfeln der Berge. Diese Anschauung bekundet sich in

der Umgegend des pythischen Heiligtums ganz deutlich eben in

dem Windorte Thyia, wo von Delphi aus den Winden geopfert

wurde. Wahrscheinlich war es dieselbe Ortschaft, welche sonst

Anemoreia, „Windbergen" heißt, schon bei Homer (II. 2, 521)>

das heutige Arachova, die gleichfalls ihren Namen erhalten

hatte, weil sie den Winden ausgesetzt und rauh war. 1 „Es

liegt 3000 Fuß über der Meeresfläche, erreicht also fast die

Höhe des Brockens. Die Witterung ist im Winter sehr rauh, und

der Petrites, die darüber emporragende Felswand, sendet heftige

Nordstürme und Schneegestöber auf das Dorf herab, die im

November des Jahres 1826 nicht weniger als das Schwert des

Karaiskakis und seines tapferen Heeres der großen türkischen

Armee des Mustambe'i den Untergang bereiteten.“ 2 Eine In-

schrift erwähnt den Ortsnamen 'Avsyittiai. Auch der Name

der nach Herodot zwischen Daulis und Delphi zu suchenden

Ortschaft AloUdui (oder Alohdseg) ist zu beachten, insofern,

als die Bewohner als Söhne des Windgottes Aiolos gelten
mochten.3

1 Schol. II. 2, 521 Avi/rmgetav avrt] ficxa^v xeixai 4>coxiSog xal
zltXcpäv ’ vtprjlov xönov, oder xal ovxcog aivo/uJta&rj nagä ro xuxanvti-
cd'oci abrriv atpoägü>s. Strabon 9, 423 ’H S’ An (ingeia ävofiaexai &no
zov av/ißaivovzog na&ovs xazatylget yag tlg avxi/v 6 xalov/ievog
xaxomrjgioe (Ulrichs: Kaxonxtvnjgios) j;ä>ßos, xgrj/ivos ng ixo toü Uap-
vaaov btijxtov. Schol. 11. a. O. &vt/unir) xal ävayei/icgov nagbc ro xar-
aiyi£s6&ai ccnb tov Kaxonxcvxx\giov.

s Ulrichs K. u V. 1, 129. 140 • C1G 1688. Hdt. 8, 35.



72 Ludwig Weniger

Somit dürfen die Thyiaden der Sage alsWindfrauen gelten,

ähnliche Gestalten, wie die Harpyien, die in der Odyssee den

Thyellen gleichgestellt sind. 1 In der Ilias ist die Harpyia

Podarge die Mutter der göttlichen Rosse Xanthos und Balios,

die sie in Stutengestalt vom Windgotte Zephyros geboren

hatte (16, 149). Harpyien sind der Wortbedeutung nach

dcdpoveg uQitaxxixaC (Suid.), raffende, packende Dämonen, und

dem entspricht, was von ihnen im Mythos berichtet wird. Den

gleichen Sinn hat Aijvrj, die Packende, die, wie der Jagdhund,

ihre Beute ergreift und zerreißt. 2 Zur Winterzeit und auf

Bergeshöhe treiben die Windgeister am liebsten ihr Wesen.

Dem delphischen Monate Dadophorios entspricht der attische

Maimakterion, der von Zeus Mutpaxtris, d. i. dem wütenden

Stürmer, den Namen hat s, und die ganze Winterzeit galt in

Delphi als bakchische, thyiadische.

Ist Dionysos Zagreus seinem Namen nach der Erzjäger,

6 [isyäXcos otypevcov, wie er in Euripides’ Bakchen 1020 der

&T]QayQ£VTrjs heißt, so bilden die Thyiaden des großen Jägers

Jagdgefolge, daher sie denn auch ganz gewöhnlich mit der

Jagdbeute, Stücken erlegter Tiere, versehen und mit dem Fell

eines Hirschkalbes, der Nebris, bekleidet sind. Thyone heißt

Dionysos’ Mutter neben Semele.4 Man erkennt, daß der Gott

dem wilden Jäger der germanischen Sage verglichen werden

darf. Er und sein Thiasos bilden die wilde Jagd der Griechen.

Wie das Hoto, Hoto des wilden Jägers, so erscholl in dunkler

1 <)d. 20, 66. 77; vgl. 1, 241. 14, 371.

5 0. Ribbeck Anfänge und Entwickelung des JJionysoskultes in
Attika 1869, S. 13, 3. Vgl. Dilthey Arch. Z. 6, 1873, 90. Roscher Her-
mes d. Windgott 39. A. Dieterich Nexvia 56, 1. 2.

5 Harpocr. S. 191 gaigAxtr^g 3’ iazlv 6 iv&ovaico3ris xal rapaxrixo's,
a>s qpj)6t Av6ifiu^idi]S iv zä> nsQi zon> 'A&rjvflai grjvöjv • &QXV V ^ ka/ißävov-
zos zov zeifiuwos iv zovzm ztn firjvl ä ärjp zugazzezca xai g.fzaßoXi)V fjjti..

* Hymn. Hom. 34, 21 avv /ir]Zfl Scgilg ijvncp xalfovai Svcovrjv.
So auch im delphischen Hymnos des Philodamos; ferner Find. Pyth.
3, 177 mit Schol. Schol. Ap. lih. 1, 636. Diod. 4, 25. Charax fr. 13 bei
Müller FUG 3, 639 Nonnos 1, 26 ff. 80 u. ö. Cic. „V. 1). 3, 23.



Feralis exercitus 73

Sturmnacht das evol, evol der Bakchen; wie jener den erlegten

Eber, Pferdeschenkel, menschliche Glieder, so führen die Mai-

naden Teile von Rehen oder Stieren und zerreißen Kinder. 1 Den

Zwölfnächten entspricht die heilige Winterzeit um die Bruma.

Aber Zagreus, der göttliche Jäger, wird selbst wieder von

höheren Gewalten gejagt, jenen „Titanen“ des Onomakritos.

Wir sahen oben, wie vielfach dieser Rollentausch begegnet,

und sind daher berechtigt, die für Zagreus, den Erzjäger, er-

kannte Wesenheit, jedoch in gesteigertem Grad, auf seine

Verfolger zu übertragen. Er selber tut anderen, was ihm

widerfährt. „Wenn ein starker Gewappneter seinen Palast be-

wahrt, so bleibet das Seine mit Frieden; wenn aber ein Stärkerer

über ihn kommt, so nimmt er ihm seinen Harnisch, darauf er

sich verließ, und teilt seinen Raub aus.“ Ist Zagreus der starke

Gewappnete, so sind die Stärkeren, die über ihn kommen, die

weißgefärbten Unholde. Somit wird man in der Urform dieser

Gestalten gleichfalls Sturmdämonen erkennen. In Titane bei

Sikyon, wo nach der Ortssage Titan auf Bergeshöhe zuerst

gewohnt haben soll, war ein Altar der Winde, wo der Priester

alljährlich in einer bestimmten Nacht Opfer brachte und auch

außerdem eine geheimnisvolle Darbringung in vier Gruben

vornahm, um die Wildheit der „Geister“ zu zähmen; dabei

sang er Zauberlieder der Medeia.2 Daß die vier Gruben die

Himmelsgegenden bezeichnen, liegt nahe; unter den Geistern

(itvevfiura) aber sind offenbar die wehenden Stürme zu ver-

stehen. Die Titanen des Onomakritos erscheinen hiernach als

Sturmriesen, die zwar auf dem Pamassos hausen, aber nicht

als eigentümliche Dämonen bloß Delphi angehören, sondern

1 Auch die Hexen tun dies, vgl. J. Grimm D. Myth. 2, 884f.
5 Paus. 2, 11, 6: — ig xoQvcprjv öqovg fäaaiv, ivxav&a Xtyoveiv oi

ijuympioi Tlx&va olxfjaai ngmxov. 2, 12, 1: ix xovxov xov Xötpov xocxa-
ß&atv, mxoSiyrixai yag inl lo'qpto to (iv Tixavy ’AQxjv&gy Icq6v, ßcofiög
itxtv ävificov, i(p‘ ov xolg Myoig 6 hgivg f**« vvxxl &va xt&v txos 9vn.
Sqü Sh xctl &XXa &%6qqi]xu lg ßö&Qovg xieoaQag, ij^egoviitvog xärv xvev-

fuxxtav to &yt>iov, xal Sx) xal MrjSelag, mg Xiyovoiv, ixcpSäg tndSti.



74 Ludwig Weniger

dem Gebirg überhaupt, auch der Gegend von Tithorea, Ge-

stalten der germanischen Sage entsprechend, am meisten den

Reifriesen der nordischen. 1 Die weiße Färbung erklärt sich

aus dem Schnee und Eis der winterlichen Jahreszeit auf

dem Hochgebirge. Wenn, wie Plutarch berichtet, die Ge-

nossinnen des geschichtlichen Thyiadenkollegiums wirklich ein-

mal in Gefahr waren, unter Schnee und Eis zu erstarren 2, so

lernt man daraus das Wesen ihrer Verfolger erkennen: an

ihnen, den Ammen des Dionysos, zeigten eben die Winterriesen

einmal in voller Wirklichkeit ihre Macht und ihren Zorn. 1

Um Winters Anfang, wenn der Dithyrambos erweckt wird,

treiben die minder rauhen Windgottheiten, Zagreus und seine

Jagdgenossinnen, kurze Zeit noch unbehelligt, ihr „Spiel, die

Wolkenjagd“; dann kommen über sie jene starken Gewapp-

neten, die eisigen Stürme der Winternacht, und treten an ihre

Stelle, zerreißen die Wolken in Schneegestöber und Hagel-

schauer. Da erstirbt der Pflanzenwuchs bis auf den innersten

Kern; nur tief in Stamm und Wurzel bleibt der Lebenskeim

bis zur Auferstehung und Wiedergeburt, wenn die linden Lüfte

erwachen, im jungen Lenze, wie aus dem Herzen des zerrissenen

Gottes ein neubelebter Leib ersteht. Analogien zur germanischen

Sage bietet auch das Kochen der Glieder des zerrissenen Gottes

im Kessel und das menschenfresserische Gelüste der Unholde.4

* Vgl. Mogk Mythologie in l’auls Grundriß I, 1041.

* de primo frigore 18 S. 953; iv dl Jtltpolg abrog yxoveg, Sri tä»
elg tov riapvucbv dvaßavxatv ßor^eai rate Bvaaiv dxulrjfiutvaig vnö
nvevfiaTOS ^altTtoü xal jiovog ovtaig iytvov-.ro diä tov ndyov tJxlrjQal xal
fcvhbdetg ui ylafiodtg, wg xal dgavte&ui iiaxuvofiivag xal fijyvva&ai.

9 In Elis beißt der Sobn des Dionysos und der Physkoa Narkaios,

der Erstarrte. Darüber und über die Beziehung zu den ozolischen Lokrern
s. Weniger Kollegium d. 16 Frauen 2. 14. 16.

4 Vom Herzen s. Lobeck Agl. 557. 569 ff. Wir haben die Einzel-
heiten der orpbischen Lehre absichtlich übergangen und ebenso die er-

staunlich ähnlichen Einzelzüge der germanischen Sage, verweisen aber
auf J. Grimm 454. 874 3, 307; Wolf Beitr. 362. 365. Vgl. H. E. Meyer
Myth. 148 ff. 150. 158. Roscher Hermes d. Windgott 39.



Feralis exercitus 75

In Wolkenkesseln brauen die Riesen nach deutschem Volks-

glauben, und der Ausdruck vom Brauen, wenn die Nebel um

das Waldgebirge wogen, ist noch heut im Schwange. Dort

haust der Unhold, der den Namen „Wind und Wetter“ trägt,

hoch auf den Bergen, von denen er die Wolken wegschiebt,

wie Zeus im homerischen Gleichnis (Ilias 16, 297), und helle,

kalte Luft herstellt. 1

Darf man nach alledem die von Onomakritos als „Titanen“

benannten weißen Dämonen, die auf dem Parnassos hausten,

den Zagreus zerrissen und seine Geuossen verjagten, als Sturm-

recken, Reifriesen, Winterunholde auffassen, Zagreus

als wilden Jäger und die Thyiaden als Windinnen, so ist der

Schluß, daß die örtliche Sage in ihrem Kern auf ein höheres

Alter, als den Beginn des fünften Jahrhunderts, da Onomakritos

noch lebte und die phokische Kriegslist spielte, zurückreicht,

wohl gerechtfertigt. Sie mag durch die Eindrücke der groß-

artigen und eigentümlichen Natur des Hochgebirges gefordert

worden sein, wie die Geschichten vom Rübezahl in Schlesien

und die Teufels- und Heiensagen im Harz. Anregung und

Ausbildung aber verdankt sie dem thrakischeu Volksstamme,

von dem der orgiastische Dionysosdienst nach Phokis und

Boiotien und weiterhin in Griechenland gekommen ist.

4. Daß der Dionysosdienst, nach seiner wilden Seite, thra-

kisehen Ursprungs ist, darf als eine Tatsache bezeichnet

werden, die seit lange feststeht und von A Rapp und E. Rohde

1 J. Grimm 1). Myth. (üt. — Schließlich fiUirt der Blitz unter die
Titanen und stürzt sie in die äußerste Tiefe des Tartaros. Vgl. J. Grimm

a. 0. 836: „Die schwedische Volkssage weiß von Kiesen, die, wenn Thors
Blitz durch die Lüfte Fährt, aus Furcht davor unter manchen Gestalten,

zumeist aU Knäuel oder Kugeln, vom Berge herab auf die Wiesen rollen
und Schutz bei den Mähdern suchen.“ Weiteres gibt Manuhardt Antike
Wald- und Feldkulte 89, 1. Ein Gleiches geschah vom Berge des Kronos

bei Olympia; der Zusammenhang weist auf die Titanomachie. Vgl.
Derkylos bei [I’lutarchJ de /luv. 19, 4



iß Ludwig Weniger

mit neuen Mitteln erwiesen worden ist. 1 Er blühte besonders sic

bei den südlichen Stämmen der Thrake, welche die Hellenen be

am besten kannten, von der Mündung des Axios bis zum Hebros un

in den Berglandschaften des Pangaios, des Orbelos, der ßhodope, p8

bis hin zum Haimos. Dort ist auch die Ljkurgos- und Orpheus-

sage heimisch. Herodot nennt Dionysos neben Ares und Artemis

als einzigen Gott der Thraker. 2 Sein geläufigster Name ist k

Sabos oder Sabazios, ebenso bei den benachbarten und stamm- g

verwandten Phrygern 3, die Glauben und Kultus weiter aus- v

gestaltet haben. Auch in Makedonien hatte der orgiastische t

Dienst des Gottes Boden gefunden und wurde noch zu Alexanders <

Zeit eifrig gepflegt.4 Stämme oder Schwärme dieser Thraker ,

sind frühzeitig über Thessalien, wo einzelne hängen blieben, j

in Griechenland eingewandert und haben ihre Religion nach

Phokis und Boiotien mitgebracht. Das phokische Daulis ist

als thrakischer Königssitz aus Thukydides (2, 29) bekannt;

noch zu Pausanias’ Zeit wohnte dort ein durch Größe und Kraft

hervorragender Menschenschlag/’ Südöstlich davon, an der

boiotischen Grenze, lag die Ortschaft Trachis, das ist Thrakis.

Nach Aristoteles war Euboia von Thrakern besiedelt, die von

Abai in Phokis kamen. Nach Hellanikos hatten Thraker Orcho-

menos genommen und die Einwohner vertrieben.6 Auch in

Theben saßen einmal Thraker; sie wurden verjagt und ließen

1 A. Happ Die Beziehungen des Dionysoskultus zu 'Jhrakien und
Kleinasien, Progr. 1882. E. Roh de Psyche 299if. 319 ff.

s Hdt. 5, 7 Ueovs Sh asßovxai /iovvovc; tovaSr, "Ageu xtc't Atovvauv
xal “Apxifuv.

s Strabon 12 8. 572. A. Rapp a. O. 13 ff.
4 Plut. Alex. 2; vgl. Lobeck Agl. 292.

1 Paus. 10, 4, 7 ol Sh e’vxccv&a av&pioitOL itlrftog giv sltiv uv itoXXoi,
fityffftt Sh xcd aXxy xcd t 5- igh Ixi Soxiucoxtzxoi <Pcoxscav.

u Aristoteles bei Strabon 10, 445. Hellanikos fr. 71 Müller, aus
IJlpianus ad Demosth. de cor. S. 73 (ed. H. Wolf Bas. 1572» ixlrför. Sh
\Iovvh%iov, ma qtrfiiv ii AiöStagoa, nccpatpepiüv ia EXXuvixov Xiyovzog,
oxi Spüxzi noxt CxQuxsveccvxts xuxcc x&v oixovvxcav ’Oqxousvov xov Mivvttuv
xija BotoixtiCi igißccXor «vxov<; ixtt&ev Vgl. Rapp a. 0. S. 0.

tu<1



sich am Parnassos nieder. 1 Mit solchen Nachrichten zusammen

bekundet die Übereinstimmung in den Grundzügen von Sage

und Dienst ausreichend und einleuchtend die Herkunft der

parnassisch-delphischen Dionysosverehrung von den Thrakern.

Vielleicht ist Dionysos im pythischen Heiligtume früher zu

Hause gewesen als Apollon. Sein Dienst mag von den thra-

kischen Einwanderern, die ihren Gott auf Bergen zu verehren

gewohnt waren, unter den Eindrücken der großartigen und

wechselnden Gebirgsnatur des Parnassos auf diese Höhen über-

tragen und zugleich nach Pytho übermittelt worden sein, wo

das bereits vorhandene Erdorakel den Thrakern bekannte Züge

und Anknüpfungspunkte darbot. Denn auch die tbrakischen

Satrer besaßen auf ihren Bergen ein Orakel, in dem durch

Frauenmund geweissagt wurde; es gehörte dem Dionysos.2

Feuerschein im Dionysosheiligtume zeigte den Bisalten ein

fruchtbares Jahr an; ihm entspricht der ähnliche Vorgang in

der korykischen Grotte.3 Daß die Gedanken an thrakischeu

Einfluß in Delphi selbst lebendig waren, sogar in verhältnis-

mäßig später Zeit noch, beweist das Geschlecht der Thrakiden,

das Philomelos im phokischen Krieg ausgerottet hat.4

Hierzu kommt die im Dionysosdienste zu Delphi, wie an

anderen Orten Griechenlands, festgehaltene und auch bei den

1 Kphoros bei Strabon 9, 401: (Bouazoi) vno &quxo/v xr.l TltXuoyin'
ixmeovres iv OtTiaXia evvean/aavTO tt]v &qxbv — — «fr« — — cßu-
lov rovs fihv IhXaOyovs elf ’A^ijvag — — tov< dl OgäxaQ ini rbv Tlccg-
vaooov.

5 Hdt. 7, 111 ovzoi oi tov Aiovvoov rb i±ui’ti]iov siai ixrrnitvoi. rb
di (iavnr\iov tovto lari fiiv int row ovgitov twv vipTjlordrcüv, Btjoaot di
Ton' Xazgicov tlci ol ngutprjrsvovres tov Iqov, ngöficcrru di Tj ygiovou
xutcl Jttp iv AeXtpoißi. Vgl. Eurip. Hec. 1267. Suet. August. 04. ['aus.
9, 30, 9.

a Aristot. mir. 122. Philoxen. fr. 14. Antig. tnirab. 127, 141. So
beruhen wohl auch die mehrfach erwähnten tpavat Baxyjov auf einem
verwandten Sagenzuge. S. Feralis ex. II a. O. S. 237.

4 Diod. 16 24 xaTccXaßbfievos rb gavTtlov roty re (igaxidug xorloy-

fiivovz tö>v AtXqjüv ivavziovuivovs «veile xctt röy oi'Cioy ainmv idigitvet

Feralis exercitus



78 Ludwig Weniger

Thrakern bestehende Einrichtung der Trieteris. Die Boioter,

sagt Diodor, und die anderen Hellenen und Thraker hatten die

trieterischen Opferdarbringungen für den Gott eingeführt und

lebten des Glaubens, Dionysos vollziehe in dieser Zeit seine

Erscheinungen bei den Menschen. Daher finden sich in vielen

der hellenischen Städte ein über das andere Jahr die Weiber

zu den Bakchosfeiem zusammen, und die Mädchen schwingen

den Thyrsos und nehmen in jubelnder Begeisterung an der

Verehrung des Gottes teil. 1 Wenn man sieht, daß der griechi-

schen Zeitrechnung in geschichtlicher Zeit fast überall die mehr

oder minder ausgebildete Schaltform der Oktaeteris zugrunde

liegt, die weiter als ein Jahrhundert über den Beginn der

Olympiadenrechnung zurückreicht, so erscheint die Benutzung

einer ganz anderen Schaltform — denn eine solche ist die Trieteris

und keineswegs eine Aufteilung der Tetraeteris — in hohem Grade

bemerkenswert. Es wird sich kaum ausmachen lassen, ob

diese Einrichtung uralter, gemeinsamer Völkerbesitz der Zeit

vor der besseren Schaltung durch das achtjährige Großjahr ge-

wesen ist, oder ob sie erst von den Thrakern mitgebracht

wurde, die sie mit anderen Völkern des Nordens teilten.2

Offenbar beruht die Trieteris auf einem Jahre von 360 Ta<mnÖ 7

das die Monate rund zu je 30 Tagen rechnete und nach zwei

Jahren das entstehende Zurückbleiben von 10 Tagen und

11 Stunden hinter dem Sonnenjahr als besondere Zeit zugab.

In diesen rund 11 Tagen ist die Julzeit der Germanen mit den

12 heiligen Nächten inbegriffen, eine Einrichtung von so un-

' Diod. 4, 3 xal xovg fiev Bonozovg xal xoüg aXXovg "EXXrjvag xal
ftgäxag — — xazaöel^ai rag zgitxrjgiäag 9vaiag Jiovvaco xal xov 9tbv

vo/iifciv xaxa xov zqovov xovxov ztoitlo9at zag zzagcz zoig &v9g<n7toig izzi-
tpuvHag. äio xal ztaga zioXXulg xgjv 'EXXz]vL3g)v tzoXegjv 3ia xgitöv izorv
ßaxj(Eiu zi yvvaixütv ü9got£cG9at, xal zaig ztag9ivoig vofit/iov tlvai 9vg-
ttorfOQEiv xal gvvev9ovgtafciv Eva&vGaig xal zi/ia>Gaig xov O’cov. Von der
allgemeinen Anschauung zeugt Ovid. M. 9, 641ff. 6, 587 ff.

* 7.. B. den skythischen Budinern jenseits deB Tanais nach Hdt. 4,
10« xal zip JiovvGü) zgitzrjgidag ävayovGi xal ßaxyfvovai; Herodot glaubt
an hellenischen Kinlluß



Feralis oxercitus 79

verwüstlicher Dauer und so hohem Alter, wie die ersten astro-

nomischen Erkenntnisse überall. Sie ist auch heute noch in

Sage und Aberglauben der Völker nicht ausgestorben.1

Zu diesem gemeinsamen Besitze der Hellenen und Thraker

kamen endlich die verwandten Beziehungen des dionysischen

Glaubens zu Tod und Grab, Verschwinden und Auferstehen.

Wie stark diese Gedanken im thrakischen Volksbewußtsein

lebendig waren, war längst bekannt; neuerdings ist es auch

durch Inschriften bestätigt worden. 2 Gerade diese Gedanken

wurden von den Orphikern weiter gebildet und besonders

von den delphischen Theologen gepflegt. Ist Dionysos Zagreus,

wie wir früher sahen, Nyktelios und Isodaites, so bekundet

das seine Bedeutung als Hades. Schon Herakleitos hat diese

beiden Götter einander gleichgesetzt.3 „Um Gott der Toten

zu werden, mußte er ihnen vorangehen“, sagt Welcker mit

Recht, und so bekommt er sein Grab in der Orakelhöhle von

Delphi und macht diese Stätte in ihrer Art zur heiligsten der

alten Welt. Daraus erklärt sich denn auch, daß dem Dienste

des Gottes ein Zug der Trauer anhaftet. Himmelhoch jauchzend,

zum Tode betrübt: beides findet sich im dionysischen Glauben

und Kultus vereint, wie denn Tragödie und Komödie aus ihm

entsprungen sind. So erscheinen auch die Thyiaden oft düster

und schweigend, und ein schwermütiger und stummer Ernst

1 Wo die Julzeit jährlich gefeiert wird, beruht sie auf dem Unter-
schiede des SonneDjahres von 365'/, und des Mondjahres von 354 Tagen.
Auch die Ägypter schalteten jährlich, indem sie ihrem 360tägigen
Jahre 5, und alle 4 Jahre 6 Schalttage zufügten. Daß in Delphi der-
einst das Jahr um die Winterwende begann, bekundet die Semester-
teilung seines Kalenders. In Boiotien hatte sich der alte Jahresanfang
erhalten.

• Vgl. A. Rapp in dem mehrerwähnten Programm Uber die Be-

ziehungen des Dionysoskultus zu Thrakien und Kleinasien. E. Rohdc
Psyche 319 ff. A. Dieterich Ntxvia S. 73f.

3 Plut. de Ei 9, S. 389 a. Is. 28, S. 362 a. xal fievroi ’HguxXtitov tov

(fvaixov Xiyovros '"Aiä7jg xal Jiovveog mvzog, orscg gaivovzai xal IrjvafJov-
oiv’ xrl. Clemens Protr. II S. 30 P.



80 Ludwig Weniger

haftet ihnen selbst in der Kunst an. 1 Mainadengräber gab es,

wie wir sahen, mehrere in Griechenland. Die Sechzehn Frauen

von Elis verrichteten Grabesdienst zu Ehren der heimischen

Heroen und Heroinen.2 Der Monat Poitropios in Delphi war,

als der der Grabesruhe des Gottes, ernst, der Buße gewidmet.8

Dionysos selbst wird Heros, im Sinn eines Verstorbenen — so

rufen ihn die Sechzehn in Elis in dem erhaltenen Advents-

liede 4 —, Herr der Seelen und Geister. Der uralte Seelen-

glaube kommt in seiner Verehrung mit besonderer Stärke zur

Geltung. In diesem Sinn ist Zagreus, der wilde Jäger, nun

auch Totengott und Seelenfänger geworden. Das gottbegeisterte

Rasen priesterlicher Frauen ist nachahmende Darstellung des

schwärmenden Totenzuges.8 So findet die Bezeichnung FercUis

cxerdtiis auch auf diesem Gebiet Anwendung.

Daß die Seelen in Wind und Sturm einherfahren, wurde

zur Erläuterung germanischen Glaubens früher dargelegt.6 Da

ist es denn bemerkenswert, daß, wie in Delphi, so auch in

der thrakischen Heimat der Windkultus eine große Rolle spielt.

Thrakien galt den Griechen als Land der Winde. „Bei dem

Doppelfelsen der dunklen Klippen ist das Gestade des Bosporos

und der Thraker ungastliches Salmydessos, wo des Boreas und

der Windsbraut Oreithyia Tochter dem Phineus vermählt war

und unerhörtes Leid erfuhr.“ 7 Aus den Schluchten der thra-

kischen Berge fährt der Nordwind und wühlt das Meer auf;

auch in den Rhipaien wird er hausend gedacht, einem fabel-

haften Gehirg im höchsten Norden, bei den Hyperborei-

1 Dilthey Arcli. X. 6, 1874, 81 ff. 91 f. Rohde Psyche 305, 1. 333, 1.
Roscher M.L. 2, 2, 2565 f. s. v. Melaina. Weniger Köll. d. 16 Fr. 18 ff.

s Mainadengräber s. Feralis ex. a. 0. S. 240. Abh. 16 Fr. S. 20.
3 Weniger T). Collegium d. Thyiaden S. 13.

4 ’El&civ, tjqco Aiövvet, J-allwv ig vaov ayvov, £s vuov ovv Xagirea-
oiv rät ßoclcg itodl Hvtov, &£ie tctvQti Plut. Qu. Gr. 36 S. 299. Is. 35 S. 364.
Weniger Koll. d. 16 Fr. S. 8.

n' Dilthey a. 0. S. 91. 11 Fernlis exerdtus II, a. 0. S. 217ff.
7 Soph. Ant. 966<f.



Feralis exercitus 81

ern. 1 Wenn Boreas eigentlich Oreas mit Digamma ist, so paßt

seine Bedeutung als Bergsturm um so mehr zur Oreithyia, der

Bergwindin, der Thyiade der Höhen.2 Aber auch Zephyros hat

bei Homer seine Höhle in Thrake, wo ja Iris ihn aufsucht, um

den Leichenbrand des Patroklos anzufachen, und die anderen

Winde bei ihm schmausend antrifft. Am anderen Morgen

kehren Boreas und Zephyros über das thrakische Meer wiederheim.

1 Rhipäen, d. i. Windstöße; vgl. Sophokles Ant. 137 §iitais ix&Larwv&viu,oiv.

* ’Slgei&vibc gleich ’OQsidviu. Etym. AI. S. 823, 43 tcccqu rr\v oqsl
d<iTLXTli> xod to Uva> t6 d(jficö ylvBTca ät^el&via, x«t ’ Ixzaoiv tov o eis a>.
Vgl. Wörner in Roschers M. L. 3, 1, 948.

[Der Schluß des Aufsatzes folgt im nächsten Heft.]

Archiv f. lloligiouswissniseliaft N



Der Robbengott Phokos

Von Otto Kern in Rostock

L. Radermacher hat seinen Aufsatz über den Schutz-

heiligen zur See St. Phokas in diesem Archiv VII 1904 S. 445

mit den Worten geschlossen: 'Vielleicht ist der Name Phokas,

an cpcbxrj phoca erinnernd und von dem gleichen Stamme ab-

geleitet, schuld daran, daß der Heilige zum Schutzgeist der

Schüfe wurde; seine Verehrung in einem Zentrum des öst-

lichen Seeverkehrs [Sinope] wird dazu beigetragen haben, den

Ruf seines Namens weithin zu verbreiten ’ Wenn sich jetzt

unabhängig von christlichen Zeugnissen Phokos als ein grie-

chischer Sondergott nachweisen lassen sollte, werden Rader-

machers Ausführungen erhöhte Bedeutung bekommen, und es

wird dann schwerlich noch zweifelhaft sein können, daß der

Klabautermann des Schwarzen Meeres St. Phokas, den Asterins

für das (3. Jahrhundert bezeugt, Namen und Bedeutung einem

dem Ursprung nach wahrscheinlich thessalischen Gott verdankt.

Daß es einen Heros Phokos im griechischen Altertum ge-

geben hat, ist aus mannigfachen Zeugnissen längst bekannt.

Auch seine Beziehung zum Meere ist schon betont worden

(v. Wilamowitz, Homerische Untersuchungen S. 245 Anm. 9);

nur muß jetzt, da es sich um die Wiedergewinnung des Sonder-

gottes Phokos handelt, von dieser atisgegangen werden. Zu-

nächst ist der Name von cpay.rj, Robbe, nicht zu trennen. Phokos

ist der Robbengott, der über eine Herde dieser Meereswesen

genau so gebietet, wie der Meergreis Proteus bei Ägypten auf

der Insel Pharos, dessen Herkunft aus den Gewässern der

Chalkidike Wilamowitz a. a. 0. S. 27 nacbgewiesen hat. Pro-



Otto Kern Der Robbengott Phokos 83

teus ist der Aufseher über die Robbenherde der Meereskönigin

Halosydne; Pbokos ist der Sohn der Nereide Psamathe schon

im Anhang zu Hesiods Theogonie V. 1004. Die Personifika-

tion des Meeressandes als Mutter des Robbengottes ist schwer-

lich die Erfindung eines Dichters oder Genealogen, sondern alte

Yolkssage. Auch der berühmtere Rohbenherrscher Proteus ist

später in nahe Verbindung mit der Psamathe gebracht worden.

Nach Euripides Helena 7 ist Psamathe nämlich die Gemahlin

des Proteus und die Mutter des Theoklymenos und der Eido

(Eidothea).

In dem Anhang zur Theogonie wird die Nereide Psamathe

in Parallele zur Thetis gesetzt: Psamathe diu ftsucov gebiert

als Gattin des Aiakos diu ’^<PQodCTrjv den Phokos,

Thetis als Gemahlin des Peleus den Achilleus. Nicht zufällig

stehen diese beiden Nereiden hier zusammen; sondern zwei

thessalische Sagen stellt der Nachdichter Hesiods in engere

Beziehung. Das eine Meermädchen, die n9'fd ©mg ugyvQÖns^u,

vermählt sich mit dem Mann vom Pelion, das andere, Psamathe,

mit dem Robbengott der Halbinsel, auf der das Peliongebirge

liegt. Denn eng ist die Verbindung von Peleus und Phokos

in der Sage, nach der beide Halbbrüder sind. Schon die

Alkmaionis erzählte von der Ermordung des Phokos durch

Peleus und seinen anderen Stiefbruder Telamon (Schol.

Eurip. Andromache 687). Mit dem Eponym der Phoker hat

diese Geschichte wohl ursprünglich nichts zu tun, hat doch

auch Wilamowitz a. a. 0. S. 246 Anm. 9 mit Recht bemerkt,

daß die Ermordung des Phokos durch die phokische Sage auf-

gehoben sei. Der Eponym der Phoker ist von dem Gott Phokos

zunächst jedenfalls ganz fernzuhalten. Letzterer aber ist als

thessalischer Heros bereits vor 600 mit Aiakos und seinem

Hause verbunden worden; denn die Alkmaionis (vgl. über ihr

Alter E. Bethe, Thebanische Heldenlieder S. 156) setzt dies

voraus. Aiakos zeugt mit Endeis, der Tochter des Skiron,

zunächst den Telamon und Peleus und darauf mit Psamathe

6



Otto Kern*4

den Phokos. Auf seine Vermählung mit Psamathe ist nun

ein Motiv übertragen, das aus der Peleus- und Thetissage all-

bekannt ist: Psamathe verwandelt sich in eine qptoxrj diä ro

fii) ßovlsöd'at GvveX&bIv avtä und gebiert ihm danach den

Phokos (Schol. Eurip. Andromache a. a. 0.; Apollodor Biblio-

thek III 158). Die Verbindung des Aiakos mit Psamathe be-

zeugt indirekt dann auch Pindar Nem. V 13 ’E/. äh Kqövov

y.al Ztjvog rjijuag cdx(iatccg cpvTEv&evtag xal ano %qv0e&v

NrjQrjiöcov Alu/.Cdag syEQUt,QEv. Die Geschichte von dem un-

natürlichen Tode des Phokos ist eine Legende, die an das

magnetische Heiligtum anknüpft. Auch St. Phokas ist den

Märtyrertod gestorben.

Über das Wesen des Robbengottes von Magnesia sagt das

Beste sein Name, der zum alten Fetischkult hinführt. Viel-

leicht wurde der alte Robbengott in Gestalt eines ausgestopften

Robbenfells verehrt wie der Triton von Tanagra (vgl dazu

•/.. B. Wernicke, Archäol. Jahrbuch III 1887, 114). Über den

Schutz, den das Robbenleder gegen Hagel gewährt, vgl. die

Stellen bei 0. Gruppe, Griech. Mythologie und Religions-

geschichte II S. 800, 3.

Diesem Phokos und nicht dem späteren Eponym der

Phoker, wie Pausanias meint, hat schließlich wohl auch Polygnot

in seiner Nekyia ein Denkmal gesetzt (Pausanias X 30, 3;

C. Robert, Nekyia des Polygnot S. 14, der seine dort vor-

getragene Konjektur auf S. 66 zurückgenommen hat). Nach

Pausanias waren Phokos und Iaseus dargestellt, der eine in

knabenhaftem Alter, der andere biirtig (so ist dem Sinn nach

die Überlieferung mit Siebelis, Bekker und Schuhart zu ändern).

Iaseus nimmt aus der linken Hand des Phokos einen Ring.

Pausanias faßt den Siegelring als Symbol der Freundschaft

zwischen Phokos und Iaseus auf, und Robert hat S. 82 die

scharfsinnige Vermutung vorgetragen, daß unter lasos der

Triopassohn Iaseus zu verstehen sei, und so Iaseus und Phoko6

die die Stiftung der Lesohe symbolisierende Gruppe bilden,



Der Robbengott Phokos 85

lasos als Vertreter der Stifterin Knidos, Phokos als der von

Delphi. Aber Robert hat gegen diese Deutung selber einen

schwerwiegenden Einwand gemacht, der jedoch leicht entkräftet

werden kann, wenn man eine ungenaue Beschreibung des
Pausanias annimmt. Denn nach ihr betrachtet lasos den ihm

von Phokos übergebenen Ring. Ist Roberts Erklärung richtig,

müßte Phokos als der Empfänger des Ringes auf dem Bilde

dargestellt sein. So schwer es mir wird, von der so überaus

blendenden Vermutung meines verehrten Lehrers abzugehen,

scheint mir doch der Weg zu einer anderen Deutung offen zu

stehen. lasos ist seinem Ursprung nach höchst wahrschein-

lich ein alter thessalischer Heilheros und von Iason, dem

Führer der Argonauten, nicht zu trennen (Usener, Götter-

namen S. 15G). Die Verbindung des alten Robbengottes mit dem

Heilheros kann also eine sehr alte sein. Den Ring aber, den

Phokos dem lasos übergeben hat, kann man wohl mit dem

Meer in Verbindung setzen. Nicht nur an den aus der Theseus-

sage bekannten Bing ist zu erinnern. Sondern viel näher liegt

noch der Gedanke an einen im Bereich von Seegöttern vor-

kommenden Ring, an den eisernen Ring von Samothrake

(Lucretius VI 1040 und Plinius, Nat. hist. XIII 6, 23; vgl.

Archäol. Anz. 1893 S. 130). So mag auch das Vorkommen

des lasion in der Kultlegende der Kabiren von Samothrake

von Bedeutung sein (Preller-Robert, Griech. Mythologie I4
S. 855. 857).

Diese Ausführungen über den Gott Phokos scheint nun

ein kleiner Inschriftfund zu bestätigen. Im Jahre 1899 bereits

habe ich in Larisa im Volksschullehrerseminar, dessen weiter

Hof ein wahres Inschriftmuseum geworden ist, eine aus nur

fünf Buchstaben bestehende Inschrift wohl des vierten vor-

christlichen Jahrhunderts abgeschrieben, die daun von Zekidis

in der ’E<prj(i£Qls «pzaioAoyix^ 1900 S. 62 Nr. 24 herausgegeben
ist. Der Stein stammt aus der Nähe des ehemals bedeutenderen

Hafens Tchaiesi, der eine halbe Stunde südlich von der Miin-



86 Otto Kern

düng des Salamvria (Peneios) gelegen ist. Aus dem in der

Nähe des jetzt verödeten Hafens auf umwaldeter Höhe der

Ossa liegenden Kloster 'Aylov Atj^tqCov Kouvrjvov (Geor-

giadis 0s66alCa. ’Ev 'Afrrfvcus 1880 S. 146) soll die Inschrift

im Sommer 1899 nach Larisa gebracht worden sein. Sie steht

auf dem weißen Marmorfragment einer kleinen mit einem

Giebel gekrönten Stele (0,41 m hoch, 0,08 m dick und breit

0,018 m).

Die hier folgende Abbildung ist nach meiner Skizze und

Abklatsch gefertigt worden und lehrt, daß

nur zwei Buchstaben rechts ergänzt werden

können.

Für einen Grabstein scheint die Stele

— nach meiner Kenntnis der thessalischen

Grabmonumente wenigstens — gar zu klein

zu sein; es läge dann die Ergänzung ©sfcov]

&6/.[ov] nahe, wie ich mir vor dem Steine

notiert habe, oder auch 0£ [mv] <&03x[ai«vs],

wie mir F. v. Hiller vorschlägt. Zekidis wagt

keine Vermutung. Die Stellung des © erst

über dem £1 und die Analogie einer ganz ähn-

lich geformten Weihstele, die ich in der Nähe

des alten Glaphyrae im Dorfe Kapurna im

Hause des Demetrios Agiotes abgeschrieben habe (IG IX 2

nr. 411: "Eqiicov «vjja, usvog Atovv 6cn rrjvdt (sc. öTtjürjv 1) j

avefrrj/.s \ xal JTappsVt| %os xcä NCj x[«]vdpog), legen mir den

Gedanken nahe, die Buchstabenreste zu einer Weihinschrift für
den Gott Phokos auszudeuten:

®t[öi]

^ 03 X [ö t].

Da nun das Kloster des heiligen Demetrios zwischen

Tchaiesi und dem in wundervoller romantischer Gegend ge-

1 Vgl. Wilhelm Hüll. Hell. XXIX 1905 S. 405 ff.



Der Robbengott Phokos 87

legenen Koxxlvo Nsqö (oder Pavfia) liegt, in dessen Nähe sich

altgriechische Mauerreste und eine Inschrift aus römischer Zeit

gefunden haben, und wo deshalb gewöhnlich die Lage des

alten Eurymenai vermutet wird, stammt diese Weihinschrift

wohl aus einem in der Nähe dieser Stadt unmittelbar am

felsigen Strande Magnesias einst befindlichen Heiligtum des

Phokos. Dieses Heiligtum braucht kein Tempel gewesen zu

sein, sondern nur ein Temenos, wie vermutlich jener xfjitog des

St. Phokas bei Sinope war, von dem Asterios erzählt. Man

könnte dann auch, was Hiller vielleicht mit Recht vorzieht,

annehmen, daß der Stein ein Grenzstein des Temenos war, und

demnach ©«[ov] <Z>rax[ot/) ergänzen. Dann hätte die Inschrift

ihre beste Parallele in dem Horosstein fJeov TavQov von

Thespiai (IG VII 1787).

Diese Zeilen waren schon gedruckt, als ich auf Ernst

Maaßens Aufsatz „Die Griechen in Südgallien“ (Osterr. Jahres-

hefte IX 1906, 181) aufmerksam wurde, der den Phokas von

Sinope als Nachfolger des alten Robben- oder Delphinreiters

auffaßt, über den er „Griechen und Semiten“ S. 75 gehandelt hat.



Mythologische Fragen

Von Richard M. Meyer in Berlin

[Schluß]

II Mythologische Schemata

In seiner „Poetik“ hat Scherer nachdrücklich auf „vor-

mythologische Novellenschemata“ hingewiesen; aber wie dies

prächtige Buch so merkwürdig wenig Wirkung getan hat —

zum Teil mag Ungeschick des jugendlichen Herausgebers die

Schuld tragen, mehr noch die Angriffe, die nach des Gefürchteten

Tode ein geradezu fanatischer Haß hervorsprudeln ließ —, so

ist auch dieser Wink wenig beachtet worden. Immer wieder

bin ich erstaunt, in höchst sorgsamen Arbeiten, nicht selten

auch gerade bei unseren Herren Lehrern von der klassischen

Philologie, Ähnlichkeiten der Form und des Inhalts vermischt

zu sehen: Übereinstimmungen, die sich einfach aus der Be-

nutzung analoger Schemata ergeben, werden als Beweise für

innere Abhängigkeit mißbraucht, wie wenn man etwa aus

den Anklageformularen zweier Staatsanwälte deduzieren wolle,

X habe von Y abgeschrieben.

Gewisse Mittel der Erzählungskunst stellen sich last un-

vermeidlich bei jedem besseren Erzähler ein: steigende Spannung

(gern durch bestimmte Zahlen erhöht: drei immer schwierigere

Hindernisse u. dgl.; vgl. Müllenhoff, Märchen und Sagen aus

Schleswig-Holstein und Lauenburg, S. XIII; allgemein meine

Stilistik S. 1(56f., 172f.; L. F. Weber, Märchen und Schwank

S. IS), Ausmalen der Situation, wirksamer Schlußeffekt (des

Näheren s. R. Petsch, Formelhafte Schlüsse im Volksmärchen;

vgl. meine „Kriterien der Aneignung“ S. 11). Kommen nun



Richard M. Meyer Mythologische Fragen 89

solche psychologische Details noch zu einem gemeinsamen

„Schema“ hinzu, so kann eine so weit gehende Ähnlichkeit

nicht in Verwunderung setzen, wie ein isländischer Mythus

und eine ozeanische Sage (vgl. ebd. S. 14; Ztschr. d. Phil. 32,

137 f.) sie aufweisen. Von direkter Abhängigkeit ist deshalb

noch keine Rede. Hierüber später noch mehr.

Ich möchte nun ein paar der geläufigsten Schablonen auf-

weisen, durch die die primitive Erzählungskunst ihre Farben

hindurchzuzeichnen pflegt.

Zwei von ihnen hängen miteinander eng zusammen. In

den „Rechtsaltertümem“ (Vierte Ausgabe bes. v. A. Heusler und

R. Hübner, 1, 298) hat J. Grimm darauf hingewiesen, daß

die Zahlen 11, 12, 13, d. h. die Zwölfzahl, ihre Vermehrung

und ihre Verminderung um Eins oft gleichwertig auftreten.

Daß hier mehr als Zufall vorliegt, verbürgt schon eine tief-

greifende Erscheinung: die Bildung von Kardinalzahlen durch

Abzählen oder Zuzählen zu einer Grundzahl: got. tvalib, lat.

undeviginti u. dgl. In der Tat handelt es sich um zwei uralte

und überallhin verbreitete Ausdrucksformen, die man algebraisch

mit den Formeln n + 1 und n — 1 ausdrücken könnte. Mytho-

logisch ist die zweite, folkloristisch die erste häufiger und

wichtiger. Ich bezeichne hier das erste Schema mit dem

Schlagwort „Der Überschüssige“, das zweite mit der Über-

schrift „Alle außer —

1 Der Überschüssige

Unter den biblischen Anklängen im Freidank führt

W. Grimm (Erste Ausgabe S. LXXIV) zwei an, die auf

das häufige Schema „heilige Zahl mit Überschuß“ zurück-

gehen:

Prov. 30, 15, 16 Tria sunt insaturabilia, et quartum, quod

nunquam dicit 'sufficit’: infirmus, et os vulvae, et terra, quae

non satiatur aqua; ignis vero nunquam dicit 'sufficit’; vgl.

Vrid. 69, 5.



90 Richard M. Meyer

Prov. 30, 18, 19 Tria sunt difficilia mihi, et quartum

penitus ignoro: viam aquilae in coelo, viam colubri super

petram, viam navis in medio mari, et viam viri in adolescentia;

vgl. Vrid. 128, 6.

Die drei zuerst aufgezählten Stücke also dienen nur als

Vorbereitung, als Türhüter, die für das vierte Hauptstück die

Pforte weit öffnen. Dies tritt noch deutlicher z. B. in Walthers

von der Vogelweide berühmtestem Spruch hervor (8, 4f.):

drei Dinge will er erwerben — zwei davon sind Ehre und

Habe, das dritte aber, das sie ganz in den Schatten stellt, ist
die Gnade Gottes.

Nun wäre aber aus dieser Ähnlichkeit für W. Grimms

Lieblingshypothese, daß Walther der Dichter des Vridanc sei,

keinerlei Nahrung zu ziehen; denn die bigur ist so allgemein

volkstümlich deutsch, wie sie es hebräisch ist. In den „Rechts-

altertümern“ spielen (a. a. 0. S. 303f.) die „Zugabzahlen“ eine

große Rolle, besonders hei Fristen: 50 Jahr und ein Tag,

100 Jahr und ein Tag (S. 309), woraus dann allgemein die

Redensart „nach Jahr und Tag“ stammt (Alb. Richter,

Deutsche Redensarten, S. 63). Die Frist gilt erst dann als

voll verstrichen, „wann in die außer ihr liegende Zeit ein-

getreten wird“ (R.A. S. 304). Doch gilt das gleiche Prinzip

auch hei anderen Maßbestimmungen: die „Priestermandel“

(fehlt Deutsches Wörterb. 7, 2123) hat nach Büchseis Zeugnis

(Erinnerungen eines Landgeistlichen, S. 59) ein Ei mehr; und

ebenso verlangt man bei Zins und Tribut ein gehäuftes Maß,

gerüttelt und geschüttelt voll. Ob damit wirklich nur dem

Geiz entgegengewirkt werden soll? Ich glaube eher, es soll

der Schein der Freiwilligkeit durch den Überschuß gewahrt
werden. Jedenfalls ist diese Art zu messen und zu rechnen

dermaßen volkstümlich, daß Zeitangaben wie „eine gute Stunde“

einigen Zuwachs, Preisangaben wie „ein guter Groschen“ eine

bestimmte Vermehrung allgemein verständlich voraussetzen.

Vielleicht von hier aus, aus dem volkstümlichen Gebrauch der



Mythologische Fragen 91

„Zugabe“ (des „Trinkgeldes“), erklärt sieb die Sitte der

101 Salutschüsse (während anderswo, s. u., 101 eine Unglücks-

zahl ist). Ebenso wird hei den Franzosen der Zeitraum von

14 Tagen als 'une quinzieme’ bezeichnet, und so ließen sich die

Belege für den „Überschüssigen“ im Volksgebrauch leicht häufen.

Von hier aber gleiten wir leicht in die Mythologie. In

kleinbürgerlichen Familien gilt es noch heute als Anstands-

regel, daß ein Stück auf der Schüssel liegen bleiben muß;

man nannte es sonst wohl „den Respekt“, und H. Heine hat

aus seiner Kindheit von diesem unverletzlichen Restbissen

erzählt. Weshalb blieb er übrig? Weil es zu gierig ausgesehen

hätte, die Schüssel leer zu essen? So wird man es rationa-

listisch aufgefaßt haben; ursprünglich aber blieb wohl ein

Stück übrig für die Hausgeister oder für andere hohe Gäste:

die Juden ließen für den Propheten Elias, fromme Christen

wohl für den Herrn Christus einen Platz am Tische frei.

Der „Überschüssige“ ist also eigentlich der Meistberechtigte,

wie in der griechischen Gerichtsverfassung das 31. Mitglied

des Areopags der König ist (J. Grimm S. 303 Anm.). Jeden-

falls gehört er durchaus in die Zahl, und deshalb ist bei uns

n + 1 eine grammatische Einheit geworden: „mit tausend und

ein Gründen“, nicht „mit tausend und einem Grunde“ (Wül-

fing, Was mancher nicht weiß, S. 165). Ist doch auch in

dem berühmtesten Fall dieser Zählung, den 1001 Nächten der

Scheherasade, die letzte, entscheidende Nacht in die Zahl ein-

geschmolzen: wogegen etwa in Leporellos 'ma in Hispagna

mille e tre’ man nur die unglaublich große Zahl hört. In

dieser hyperbolischen Verwendung ist das Schema ebenfalls

volkstümlich; z. B. in der armenischen Heldensage (Ztschr. d.

Vereins f. Volksk. XII, 1902, S. 268 Anm.):

Nach ihrem Wuchs, ihrer Figur du etwa fragst:

Vierzig Ellen und noch eine dazu.

Nach ihrer Stirne Breite du etwa fragst:
Sieben Ellen und uoch eine dazu.



92 Richard M. Meyer

Wir haben also das Schema des „Überschüssigen“ in drei-

facher Verwendung: 1) die Hauptsache wird aufgespart, 2) eine

freiwillige (oder so scheinende) Zugabe wird geleistet, 3) ein

Riesenmaß wird ausgedrückt. Von diesen Verwendungen ist

die dritte stilistisch, die zweite folkloristisch zu beachten;

mythologisch kommt nur die erste in Betracht.

Wir sprachen schon von dem Stuhl für den Propheten

Elias; mit solchen Sitten ist vielleicht auch der von Shake-

speare so meisterhaft ausgenutzte leere Stuhl Banquos in

Verbindung zu bringen. Jedenfalls aber liegt das Schema

zwei weltberühmten Mythen zugrunde. Bei der Geburt Dorn-

röschens werden die Feen eingeladen: „Es waren ihrer dreizehn

im Reiche; weil der König aber nur zwölf goldene Teller

hatte, so mußte eine von ihnen daheim bleiben.“ Also: es

waren zwölf Feen im Lande, und die dreizehnte; diese aber

ist die wichtigste, und weil sie außen bleibt, rächt sie sich,

indem sie Zank stiftet — ganz genau wie Eris bei der Hoch-

zeit des Peleus! Man braucht also nicht mit Löning (Deutsche

Mythen-Märchen, S. 20) die dreizehn Monate des altgerma-

nischen Jahres zu bemühen, wobei die Unterscheidung der

zwölf guten und der einen mächtigsten bösen Fee ganz auf-

gehoben wird: es handelt sich einfach um die Vernachlässigung

der „Überschüssigen“. Denn genau so erscheint auch in dem

eddischen Gedicht Lokasenna der ungeladene Loki, als zwölf

göttliche Wesen mit Odin als dem Dreizehnten versammelt

sind, und rächt sich durch Zank und Zwist.

Von hier aus versteht man denn, wie bei den Indern 101

eine Unglückszahl wird (Grill, 100 Lieder des Atharva-Veda,

S. 187): die Zahl ist voll, was dazu kommt, verdirbt die heilige

Rundung. Also gerade das Gegenteil jener anderen An-

schauung, wonach erst der Überschüssige die Zahl voll macht.

Diese Vorstellung von der Schädlichkeit des Überzähligen

lebt ja noch kräftig in der abergläubischen Furcht vor dem

Dreizehnten fort: Judas ist der Loki in der Gemeinschaft Christi.



Mythologische Fragen 93

Natürlich darf nicht jeder Fall eines „Überschüssigen“ auf

dies Schema zurückgeführt werden: es kann sich auch ein Tag

(wie der „krumme Mittwoch“: Bilfinger, Ztschr. f. d. Wort-

forschung 4,254) oder ein Monat (Schaltmonat) aus rechne-

rischen Notwendigkeiten ergeben. Wo aber in Mythen oder

Riten die Überzahlung begegnet, da liegt das yielverbreitete

Schema vor, auf dessen mehrfache Benutzung also keinerlei

Annahme speziellerer Zusammenhänge gestützt werden darf.

2 Alle außer —

Vielleicht ist auf keinem Gebiet menschlicher Wißbegier

mehr Scharfsinn verschwendet worden, als auf dem der Mytho-

logie — besonders wenn wir die philosophische Metaphysik

in diesen Begriff mit einbeziehen —; und wiederum kaum

irgend in einer Mythologie mehr als in der germanischen.

Und, um die Klimax zum Gipfel zu führen: die größten

Triumphe hat dieser (wie ich wenigstens glaube) irregehende

Scharfsinn in der Herleitung der Mythen von Odin und Balder

aus christlichen Quellen gefeiert. (Ich sage: in ihrer Herleitung

aus diesen Quellen; eine leichte christliche Anfärbung der

späten Berichte ist ein ganz anderes Ding.)

Die Vergleichungen der Balderlegende mit der Passions-

geschichte stützen sich nun durchweg mit Nachdruck auf zwei

Punkte. Erstens: vor Balders Tod werden alle schädlichen

Werkzeuge und Waffen „in Bann getan“; nur ein Mistelzweig

wird übersehen, mit dem ihn dann der blinde Hödur erschießt,

und ebenso berichtet (worauf zuerst Conrad Hofmann hin-

wies) das jüdische Pamphlet Toledoth Jeschu, daß Jesus sich

gegen alles Holz fest gemacht hatte, indem er es in Eid nahm,

so daß er nur an einem großen Kohlstengel erhängt werden

konnte. Zweitens: die Unterwelt will Balder wiedergeben, wenn

die ganze Welt um ihn weint; die ganze Welt weint um ihn

— außer dem als Riesin Thökk verkleideten Bösewicht Loki.

Und ebenso weint um Christi IW die ganze Natur. Hier



94 Richard M. Meyer

allerdings verwischen die Identifibatoren fast durchweg den

wesentlichen Unterschied, daß um Christus alles weint (Bugge,

Studien über d. Entstehung d. nord. Götter- u. Heldensagen,

übers, von 0. Brenner, S. 59; Golther, Handbuch d. germ.

Mythol., S. 372; E. H. Meyer, Mythol. d. Germanen, S. 401),

um Balder — alles außer einem Wesen, wogegen auf Parallelen,

die zu dem christlichen Bericht genauer stimmen (insbeson-

dere die Adonisklage) Bugge selbst (a. a. 0.) aufmerksam ge-
macht hat.

Aber in beiden Fällen beruht die Ähnlichkeit, wie ich

meine, nur auf der Verwendung des Schemas „Alle außer —“

durch den altnordischen Mythus.

Der erste Fall, daß dem Gott-Helden nichts schaden

kann — außer einem Ding, gehört zusammen mit den zahl-

losen Belegen der „relativen Unverwundbarkeit“ in

Heldensage und Mythus. Achilleus ist unverwundbar — außer

an der Ferse. Siegfried ist unverwundbar — außer an der

Stelle, die das Lindenblatt bedeckt hat. Oder in anderer Form:

wie Balder nur durch den Mistelzweig verwundet werden kann,

läßt sich Ilion nur durch die Pfeile des Herakles (die Philoktet

verwahrt) einnehmen. Ganz ebenso in der „höfischen Volks-

epik“, z. B. bei Ariost (12, 48 — 49; 15, 78). Oder wieder in

anderer Gestalt: Macbeth kann von niemand gefällt werden,

der vom Weibe geboren ist — Macduff aber ist vor der Zeit

aus der Mutter Leib geschnitten. So bis in die anekdotische

Entartung der neueren Zeit hinein: Jud Süß sagte höhnisch,

man könne ihn nicht höher hängen, als der Galgen sei; des-

halb ward ein Galgen über dem Galgen errichtet. Wo irgendein

Körper durch Zauber „fest“ ist, da gibt es ein Mittel, durch

das der Zauber aufgehoben wird, und wenn er mit Keulen tot-

geschlagen werden müßte.

Mythus und Sage sind unerschöpflich in Variationen des

Themas. Dem Kaiser Friedrich II. wird prophezeit: er werde

in der Blumenstadt sterben, d. h. er werde nicht sterben, ehe



Mythologische Fragen 95

er sie betritt; so vermeidet er Florenz — und stirbt in Firen-

zuola. Der Königin Elisabeth von England wird Tod im Bett

prophezeit; sie legt sich nicht mehr hinein, stirbt aber doch

in den Bettkissen. Oder die Pointe wird wieder anekdotisch

umgebogen, wie in der von Platen behandelten Harmosan-
Fabel.

Pie psychologische Wurzel der Formel ist leicht zu er-

raten: es ist die Spannung. Der Held ist eigentlich unver-

wundbar — und soll doch sterben, und zwar als Held sterben.

Es liegt also eigentlich ein Unterfall der „erfüllten Un-

möglichkeiten“ vor, eines häufigen Schemas in Sage und

Mythologie: Tannhäuser kann nur absolviert werden, wenn die

dürre Gerte blüht, d. h. eigentlich nie — nun aber blüht sie.

Oder, auf die Spitze getrieben, wieder in einer Heiligenanekdote:

Gott und der Teufel würfeln um eine Seele; Satan wirft mit

drei Würfeln 18, Gott aber — 19 (vgl. Kästners „Sinngedichte

und Einfälle“, Zweite Sammlung, Frankfurt und Leipzig 1800,

S. 2132. Noch H. Kurz hat in „Schillers Heimatsjahren“ das

Motiv bei Oberst lliegers Zwangswerbung verwertet).

Wie nahe sich dies Schema mit dem vorigen berührt,

machen Grenzfälle ersichtlich. In dem eddischen Gedicht

Reginsmal z. B. soll für den getöteten Ottar Lösegeld gezahlt

werden: der Otterbalg (er hatte sich in den Fisch verwandelt)

soll innen und außen ganz mit Gold bedeckt werden. Das

geschieht — aber ein Barthaar sieht noch heraus; und daran

knüpft sich weiteres Verhängnis. Also: alles war bedeckt

außer — und deshalb wird als letzter Beitrag zum Lösegeld

dem bloßen Gold das Allerwichtigste, der goldtropfende Ring

Andvaranant, erst noch hinzugefügt.

Wie schon hier das Märchenhafte besonders zu betonen

ist, liebt auch sonst das Märchen dies Schema besonders. So

etwa in dem Märchen von den zwölf Brüdern (Br. Grimm 1,

Nr. 9): elf gehen aus und holen Essen, Benjamin bleibt zu

Hause; oder am schönsten in dem Märchen von den sieben



9(5 Richard M. Meyer

Raben: alle Brüder hat das Schwesterchen erlösen können —

nur einer hat statt eines Armes noch den Rabenflügel.

Bei der Beliebtheit dieses Schemas also dürfen wir auf

seine Verwendung in zwei einander fernen Mythen nichts bauen.

Und das gilt erst recht von dem zweiten Fall, in dem Balder-

mythus und Passionsgeschichte — diese wieder erst in später

Ausschmückung! — eine Schablone gemein haben. Alles weint

um Balder — außer Loki. Alles weint um Christus — und

hier kann man in der Parallele sogar über Bugge heraus-

gehen, denn die Volkssage erzählt, die Zitterespe allein habe

sich geweigert; deshalb zittere sie zur Strafe bis auf diesen

Tag. Ich nehme eine sicher unabhängige weitere Parallele,

aus Japan. Eine Göttin treibt alle Fische zusammen und fragt

sie: „Wollt ihr dem erlauchten Sohne der himmlischen Gott-

heit ehrfurchtsvoll dienen?“ (nämlich als Nahrung). Alle er-

klären sich bereit. „Nur der Trepang sagte nichts“ — deshalb

wurde sein stummer Mund aufgeschlitzt. „Daher ist heut-

zutage der Mund des Trepang geschlitzt“ (Florenz, Japanische

Mythologie, S. 273). Die beiden ätiologischen Märchen von

Zitterespe und Trepang sind auf das gleiche Schema gebaut —

auf dasselbe, dem die einschränkende Vollständigkeitsangabe

bei Balders Tod angehört: alle sind bereit, außer —.

Man vergleiche mit solchen rein technischen Überein-

stimmungen die sachlichen, z. B. zwischen dem Baldermythus

und dem finnischen von Lemminkäinens Tod (Kauffmann,

Balder, S. 2421'.; K. Krohn, Finnische Beiträge zur gerrn. Mytho-

logie, bes. S. 212), so sieht man handgreiflich, wo die Ver-

gleichbarkeit aufhört, rein stilistisch zu sein.

Natürlich ist auch hier zu warnen, daß man nicht überall,

wo „einer gegen die Welt“ steht, unsere Formel suche. Stets

hat sich der Dichter als Einsamer gefühlt, von dem alten

Minnesänger Dietmar von Aist („wenn die ganze Welt Ruhe

hat, kann ich allein nicht schlafen“, „Minnesangs Frühling“, 32,9)

bis zu V tctor Hugo („et s'il n’cn raste qu'un, je serai celui-li//“).



Mythologische Fragen 97

Stets hat der Sänger seinen Helden weit über alle gestellt

(„Der Mann ist er gewesen, da alles versank, der mutig auf

zum Himmel den Säbel noch schwang“). Aber wo das Schema

„Alle außer —“ zur Grundlage der Handlung gemacht wird,

da haben wir überall ein Beispiel uralter, weil in der Psycho-

logie der Erzählung selbst begründeter Erzählungskunst.

3 Raub des Rangzeichens

Uber den Begriff des mythologischen Rangzeichens habe

ich in meiner schon erwähnten Untersuchung über das Wunder

in der Edda (Ztschr. f. d. Phil. 31, 3181'.) gehandelt. Ich ver-

stehe darunter das begriffliche Gegenstück zu dem konkreten

„Attribut“: diejenige auszeichnende Eigenschaft oder Kraft,

durch die ein Wesen als Angehöriges seiner Klasse kenntlich

wird. Rangzeichen der indischen Götter ist zum Beispiel, daß

sie nicht schwitzen; Rangzeichen der Riesen überall ihre

Körperkraft, der Zwerge ihre Gewandtheit. Oft wird das Rang-

zeichen unmittelbar zum Attribut: Thor, der Riese unter den

Göttern, besitzt einen Kraftgürtel, wie Aphrodite einen Schön-

heitsgürtel; die Pfeile symbolisieren Apollons sichere Treff-

kraft u. dgl. m.

Wie die Primitiven bekanntlich durchaus nicht „formlos“

sind, sondern Europens übertünchter Höflichkeit ein strenges

Zeremoniell gegenüberstellen können, so beachten sie auch die

Rangverhältnisse der göttlichen Wesen mit Genauigkeit. Auch

das Märchen ist darin sehr sorgfältig, wie L. F. Weber (Märchen

und Schwank, S. 5G) hübsch nachweist. Ein Zauberer, der

auftritt, muß natürlich zaubern, wie der König in der Volks-

phantasie immer die Krone auf dem Haupt und der Onkel in

der Kinderzeichnung immer die Zigarre im Mund hat — oder

aber — es ist etwas Besonderes vorgegangen.

Diese Anschauungsweise geht unmittelbar ins Christentum

über. Schon die Urchristen verlangen von den „Geistesträgern"

Erkennungszeichen der charismatischen Gabe (v. Dobschütz, Das
Archiv f. Kiligionswigseuschuft X 7



98 Richard M. Meyer

apostolische Zeitalter, S. 57). Allmählich bildet sich ein ganz

bestimmter Typus des „Heiligen“ heraus, zu dessen Rangzeichen

nahe Berührung mit dem Überirdischen gehört: Ankündigung

vor der Geburt, Begleitung durch Engel — vor allem aber

die Wunderkraft (Delehaye, Les legendes hagiographiques,

S. 56). Gewiß betont H. Joly (Psychologie des saints, S. 69f.)

mit Recht: „Nicht die Enthüllungen, Visionen, Weissagungen

machen das Wesen der Heiligkeit aus, sondern die Heiligkeit

der Person verleiht ihnen Wert“; gewiß gibt es Heilige ohne

Wundertaten und kein Geringerer als Johannes der Täufer ist

das berühmteste Beispiel. Nichtsdestoweniger hat die Kirche

wie das Volk immer entschiedener äußere Beglaubigung

verlangt, und Joly selbst wie lange vor ihm viel ausführlicher

Görres in der „Christlichen Mystik“ stellt diese Rangzeichen

zusammen — z. B. die Gebetkraft, die Fernsicht, die Aufhebung

der Schwerkraft — gerade wie päpstliche Bullen bestimmte

Bedingungen für die Heiligsprechung aufstellen. Je naiver aber

das Volk denkt, desto materieller faßt es diese Attribute; „heilig

sein“, sagt Bernoulli in seinem mythologisch so ungemein

ergiebigen Werk über die „Heiligen der Merowinger“ aus der

Anschauung jener Zeit heraus, „heißt mit Himmelskraft geladen

sein“ (S. 268 f.). Aber auch der moderne Psycholog muß nach

greifbaren Kennzeichen suchen, wie es James in seinen be-

rühmten Varieties of rcligious expcrience unternimmt.

Bei der Wichtigkeit dieser Abzeichen ist es von größter

Bedeutung, daß ihr Träger sie wahrt. Wenn dem Gott Thor

(in dem berühmten Gedicht Hamarsheimt) sein Hammer ge-

stohlen wird, so ist er nicht nur seiner wichtigsten Watte

beraubt, sondern auch seiner Ehre, wie ein Merowingerkönig,

dem man die langen Haare abgeschnitten hat, wie ein moderner

Offizier, dem man Degen und Portepee nimmt.

Aber gerade diese Paradoxie reizt; und deshalb fehlt nirgends

das mythologische Schema vom Raub des Rangzeichens.

Hebräisch: Simsons, des Nasiräers, Kraft liegt in seinen Locken;



Mythologische Fragen 99

sie werden ihm abgeschnitten und er ist ohnmächtig. Bei den

Indern: die reine hohe Frau des edlen Brahmen hat einen

sündigen Blick — und das Wasser ballt sich nicht mehr in

ihrer Hand. Bei den Germanen: der Riesenfürst entwendet

dem Riesengott den Hammer, und der stolzeste der Äsen muß

sich beugen, sich verkleiden, sich verstellen.

In der Regel wird das Rangzeichen wiedergewonnen; doch

bleibt es z. B. in der Parialegende verloren. Natürlich aber

sucht stets der Verlierer es wiederzugewinnen.

Ein besonders geeignetes Motiv ist nun ein Rangzeichen,

dessen Verlust übermenschliche Wesen zu menschlichen degradiert.

Gewisse göttliche Frauen, Walküren, Schwanenjungfrauen kenn-

zeichnet das Federgewand: es ist das äußere Sinnbild der

Flugkraft. Für die nordische Walküre lautet die feststehende

Formel: „sie ritt durch Luft und Meer“, d. h. sie bewegt sich

frei in allen Elementen. Eingeschränkter ist die Gabe, nur

in der Luft sich bewegen zu können. Diese eben ist an das

Federkleid gebunden. Wie nun aber Harun al raschid sein

Königskleid ablegt, machen auch diese Halbgöttinnen es sich

zuweilen bequem: wollen sie sich im Wasser bewegen, so

hindert das Fluggewand. Sie legen es ah — gleich ist ein

Räuber zur Stelle und sie sind auf die Erde gebannt.

Für dies fast a priori zu deduzierende Schema gab ich

schon früher (vgl. oben S. 89) eine altnordische und eine ozea-

nische Parallele; nun füge ich drittens eine japanische hinzu

(Florenz, Japanische Mythologie, S. 305).

Der kleine See Ikago (das Federkleid).

Nach der Überlieferung der Alten:

„Der kleine See Ikago im Gau Jogo im Distrikt Ikago im Lande Afumi
liegt im Süden des Gaues. Acht Himmelsmädchen kamen alle in
Schwäne verwandelt vom Himmel hernieder und badeten sich im süd-

lichen Hafen des Sees. Da bemerkte (ein gewisser) Ikatomi, der sich
auf dem Berge im Westen befand, von ferne das Ungewöhnliche in der
Gestalt dieser Schwäne, und indem er bei sich dachte, daß es wohl

7*



100 Richard M. Meyer

Göttinnen sein müßten, ging er heran und fand, daß es Göttinnen waren.
Da verliebte sich Ikatomi in sie und vermochte sich nicht wieder hinweg

von der Stelle zu begeben. Heimlich schickte er seinen weißen Hund
(vor), ließ durch ihn das himmlische Gefiederkleid der jüngsten der
Schwestern wegstehlen und verbarg es.

Die Himmelsmädchen bemerkten alles, und die sieben älteren flogen

in den Himmel hinauf. Die jüngste allein konnte nicht wegfliegen, alle
Himmelspfade waren für sie ewig versperrt, und sie wurde eine Erd-
bewohnerin. Diese Bucht, wo die Himmelsmädchen sich badeten, ist es,
die man in der Jetztzeit Conni-ura, d. i. Götterbucht, nennt. Ikatomi

vermählte sich mit der jüngsten Schwester der Himmelsmädchen und
wohnte hier mit ihr. Sie bekamen endlich Söhne und Töchter. Der
Söhne waren zwei und der Töchter zwei. Der ältere der Söhne hieß

Omischiru, der jüngere Nashitomi; die ältere Tochter hieß Iseri-hime
und die nächste Naserihime. Sie wurden die Urahnen der Murazi von

Ikago. Nachher suchte die Mutter ihr Himmelsflügelkleid heraus, zog
es an und stieg in den Himmel hinauf.

Ikatomi lag nun allein im verlassenen Bette und seufzte ohne Unterlaß.

Mag selbst — was ich mir nicht denken kann — zwischen

den beiden exotischen Versionen ein Zusammenhang bestehen

— mit der Völundavkrida wird man dies schwerlich behaupten

wollen, und dennoch teilt sie mit der japanischen Mythe sogar

das lyrische Ausmalen der erotischen Sehnsucht des verlassenen

Gatten! Ich kenne kein überraschenderes Beispiel für die Macht,

die das gemeinschaftliche Schema auf die Gestaltung der ganzen

Erzählung ausübt.

Es sei darum hiermit genug. Ich möchte wohl noch

andere Fälle hinzufügen, z. B. das Schema der Vorzeichen,

das als ein Einzelfall der Rangzeichen aufgefaßt werden kann:

besonders wichtige Ereignisse kündigen sich an, schicken ihre

Diener voraus. So die Geburt des Heiligen (Delehaye a. a. 0.;

Christus und Buddha!), ihr Tod (die Vorahnung, durch be-

ängstigende Träume veranlaßt, hat wieder in der Behandlung

der Balderlegende eine große Rolle gespielt, als ob weder

Julius Cäsar noch die Könige im Nibelungenlied dergleichen

erlebten; vgl. Hensen, Über die Träume in der altnordischen

Literatur). Vor allem sendet natürlich das Jüngste Gericht

Boten vor sich her, in der Apokalypse wie in der Völuspa;



Mythologische Fragen 101

und auch ihre Eigenart ist verwandt, weil sie eben überall den

Zusammenbruch aller natürlichen und sittlichen Weltordnung

symbolisieren.

Doch unsere Beispiele genügen wohl schon, um zu be-

weisen, wie viel stärker, als es in der Regel geschieht, mit

formalen Elementen in der Mythen- und Sagenvergleichung

gerechnet werden muß. Dem unschätzbaren Vorrat inhalt-

licher Übereinstimmungen, wie ihn der unendliche Sammler-

fleiß der Felix Liebrecht, Wilhelm Hertz, Reinhold

Köhler, Johannes Bolte und gleich verdienter ausländischer

Forscher — ich nenne nur Joseph Bedier — zusammen-

getragen und wie ihn nun Frazers „Golden bough“ zu einer Art

abschließender Ordnung gebracht hat, muß eine Übersicht der

formalen Übereinstimmungen, eine Tabelle der wichtigsten

mythologischen Schemata und epischen Kunstmittel zur Seite

treten, damit wir nicht so oft Tokayer und Johannisberger

für den gleichen Wein erklären, weil sich die Flaschen ähn-
lich sehen!

III Ein religionsgeschichtliches Dogma

Nur anhangsweise sei hier ein Problem angerührt, das

zwar für die meisten Religionsforscher gar kein Problem mehr

zu sein scheint. J. Burckhardt formuliert es in seinen

„Weltgeschichtlichen Betrachtungen" (S. 40) so: „Wieweit

sind die Religionen gestiftet?"

Darauf antwortet man heute unisono: gar nicht! Sie

sind das Produkt langsamer, volkstümlicher Entwickelung;

es gibt keine Religionsstifter. Ganz apodiktisch erklärt schon

1811 der Philosoph Fr. H. Jacobi: „So haben einzelne

Menschen ebensowenig Religion und Sprache erfunden und

erdacht, als das Sehen und Hören“ (Th. Mundt, Der Philosoph

für die Welt, S. 224).

Auch hier ist der Einfluß einer herrschenden Grund-

anschauung nicht zu verkennen. Gegen die rationalistische Vor-



102 Richard M. Meyer

Stellung der tres inipostores oder doch der ein „Lügengewebe“

spinnenden Priester hat sich seit der Romantik eine berechtigte

Opposition erhoben. Nun soll der einzelne ganz verschwinden,

so daß z. B. Schräder (Reallexikon der indogerm. Altertums-

kunde, 2, 736) sich nicht einmal mehr einen einzelnen Erfinder

der germanischen Runenschrift vorzustellen vermag, wie ihn

Wimmer so durchaus wahrscheinlich gemacht hat.

Aber schon regt sich auch wieder gegen diese „Vertilgung

des Einen“ eine Reaktion. Ivo Bruns nennt (Vorträge und

Aufsätze, S. 28) Sokrates geradezu einen „Religionsstifter

ohne Dogma, ohne Mythus“; Wilamowitz hält wenigstens

die Gestalt des Charon für Erfindung eines einzelnen Dichters

(vgl. Archiv f. Religionswissenschaft, 8,197); Rohde hat den alten

Spruch, daß Homer die griechischen Götter gemacht habe, bis zu

einem gewissen Grade zur Anerkennung gebracht. Vor allem

aber ist es der alte Burckhardt, dessen postumes Wort sich

kräftig zugunsten der alten Anschauung erhebt. „Jedenfalls“,

fährt er (a. a. 0.) fort, „sind die Religionen wesentlich als die

Schöpfungen einzelner Menschen oder einzelner Momente, d. h.

eben der Fixierungsmomente ruckweise, strahlenweise entstanden.“

„Ein deutliches Zeichen einmaliger Stiftung“, fügt er hinzu,

„und ohne solche gar nicht denkbar ist z. B. das Aufkommen

von zwölf Zodiakalgöttern.“ Ebenso entschieden äußert er

sich (S. 108) über die Zendreligion: „Und zwar kann diese

nur eine einmalige und plötzliche von einem großen (sehr

großen) Individuum getragene gewesen sein, weshalb denn an

Zerduschts Persönlichkeit nicht zu zweifeln ist.“ In der Tat

hält die neueste Forschung (Bartholomae, Zarathustras Vers-

predigten, S. 132) diese für ausgemacht, wenn sie auch die

Originalität seiner Leistung einschränkt.

Und in der Tat kommt hierauf ja alles an. Man lese nur

in dem schönen von R. Steig kürzlich herausgegebenen Brief-

wechsel Achims v. Arnim mit den Brüdern Grimm die

Kontroverse über das Wesen der Volkspoesie —, und wie schwer



Mythologische Fragen 103

ist der Begriff des poetischen „Schaffens“ zu erfassen! Wo fängt

das jcoielv an?

Wie nun aber niemand individuelle künstlerische Schöpfung

ganz leugnen wird, so steht doch auch weitgreifender Einfluß

einzelner auf die Entstehung von Religionen fest. Man mag

sich gegen die merkwürdige „Reformation“ des Pharaos

Amenophis IV. skeptisch verhalten; man mag die heute so laut

geäußerte Ansicht, Paulus oder gar Augustinus sei der wahre

Stifter der christlichen Religion, verwerfen. Aber auch für

den Propheten des Islam nimmt Grimme (Mohammed, S. 72)

eine wirkliche Religionsstiftung an; und vor allem: haben wir

nicht im hellen Licht der Geschichte die Tatsache des Mormonen-

tums? Ein einzelner hat diese Religion gestiftet — in An-

lehnung an das Christentum gewiß; aber welche Religion ent-

stand ohne solche Anlehnung? Eine Winkelreligion, mag man

verächtlich meinen; aber die Ausdehnung einer Religion ist

schließlich doch nicht ihr wesentlichstes Merkmal!

Ich glaube, auch hier müssen wir uns vor doktrinärer

Verallgemeinerung hüten. Gewiß, kein Lykurg hat unabhängig

von aller Welt ein Gesetzbuch gebraut; aber der Code Napoleon

ist doch wesentlich das Werk von einzelnen. Auch Religions-

stifter sind nicht deshalb unmöglich, weil sie dem modernen

Geschmack widersprechen; und die undogmatische Religions-

forschung soll vor allem sich selber vor wissenschaftlichen

(d. h. unwissenschaftlichen) Dogmen behüten!



II Berichte

Die Berichte erstreben durchaus nicht bibliographische Voll-

ständigkeit und wollen die Bibliographien und Literaturberichte

nicht ersetzen, die für verschiedene der in Betracht kommenden

Gebiete bestehen. Hauptsächliche Erscheinungen und wesentliche
Fortschritte der einzelnen Gebiete sollen kurz nach ihrer Wichtig-

keit für religionsgeschiehtliche Forschung herausgehoben und beurteilt

werden (s. Band VII, S. 4f.). Bei der Fülle des zu bewältigenden
Stolfes kann sich der Kreis der Berichte jedesmal erst in 8 Heften

von 2 Jahrgängen schließen. Mit Band IX (1906) beginnt die neue

Serie, und es wird nun jedesmal über die Erscheinungen der Zeit

seit Abschluß des vorigen Berichts bis zum Abschluß des betr.
neuen Berichts referiert.

1 Babylonisch - assyrische Religion

Von C. Bezold in Heidelberg

Die deutschen. Ausgrabungen in Westasien haben seit

unserem letzten Bericht 1 eine erfreuliche Erweiterung erfahren,

indem vom 18. September 1903 an außer in Babylon 2 auch

in Kalat Schirgät, der Stätte der alten assyrischen Reichs-

1 Bd. VII, S. 193 ff. — Für die bibliographische Vervollständigung
der nachstehenden Ausführungen vgl. L. Schermans Orientalische Biblio-
graphie Bd. XVII, Ss. 192 ff., 221 tf. ; Bd. XVIII, S. 21«ff; ferner ZA XVIII,
Ss. 107ff., 236ff, 397ff.; XIX, Ss. 163ff, 433ff und C. Brockelmanns
kurze Übersichten ZDMG 58, 1904, S. 252ff; 59, 1905, S. 193 und 60,
1906, S. 255 f.

! Dort wurden von K. Koldewey im Xinmagh-Tempel zwei
Statuenpostamente gefunden: Mitteilungen der Deutschen Orientgesell-
schaft. März 1904, Xr. 21, S. 6f.



C. Bezold Babylonisch-assyrische Religion 105

hauptstadt Assur, gegraben wird, über deren bloßzulegende

Tempel und andere Baulichkeiten Frdr. Delitzsch eine Art

Programm entwarf. 1 W. Andraes umfangreiche Arbeiten an

dieser Stätte sind erfolgreich gewesen: zumal die sehr aus-

gedehnten, dem Landesgott Assur geweihten Tempelanlagen

Escharra, bzw. Echarsag(gal)kurkura, an deren Stelle vielleicht

in parthischer Zeit ein Herakles (?)-Tempel trat 2, sind aus-

reichend bestimmt 3 und die Ruinen des Anu- und Adad-

Tempels in Angriff genommen worden. 4 Die althergebrachte

Annahme von der Orientierung solcher Anlagen wird durch

Andraes Messungen stark in Zweifel gezogen.5 Von Klein-

funden sind hier besonders ein gewellter dreigeflammter Blitz

aus Gold, sowie getriebene Kupferbeschläge einer Götterstatue

zu nennen. 11 Interesse erwecken die verschiedenen, meist aus

assyrischer Zeit und zum Teil kontemporär nachweisbaren

Bestattungsarten in Grüften, Topf-, Hock- und Wannensarko-

phagen, Stülp-, Kapsel-, Ziegel-, Scherben- und Erdgräbern 1

und die gelegentlichen Beigaben, die auf mehr oder minder

zeremonielle Totenopfer deuten.8 Die Feststellung von 32, zum

Teil ziemlich vollständig erhaltenen Hausgrundrissen einer neu-

und spätassyrischen 0 Privatansiedelung läßt kaum einen Zweifel

darüber, daß hier ebenso wie in Babylon die Toten nicht auf

gemeinsamen Friedhöfen, sondern in den Häusern der Stadt,

’ In denselben Mitteilungen, Dez. 1903, Nr. 20, Ss. 18, 33ff.
5 Ebd. Sept. 1905, Nr. 28, S. 58 f.
s Ebd. März 1904, Nr. 21, S. 30ff; Juni 1904, Nr. 22, Ss. 12ff,

37ff; April 1905, Nr. 26, S. 23ff (dort auch Weihinscbriften); Mai 1905,
Nr. 27, S. 12 ff

4 Ebd. Sept. 1905, Nr. 28, S. 19 ff; Mai 1906, Nr. 31, S. 29 ff
" Ebd. S. 41 ff.

6 Ebd. Ss. 17 f., 38.

7 Ebd. Mai 1905, Nr. 27, S. 19ff.; Sept. 1905, Nr. 28, Ss. 29, 37;
Nov. 1906, Nr. 32, S. 25.

9 Ebd. Nov. 1904, Nr. 26, S. 62ff; Mai 1905, Nr. 27, S. 29ff.;
Mai 1906, Nr. 31, S. 8 ff.

9 Zur Datierung vgl. ebd. Nov. 1906, Nr. 32, S. 9f.



106 C. Bezold

dicht unter dem Fußboden beigesetzt wurden. 1 — Ein Resümee

über die Resultate der neuen französischen Ausgrabungen in

Susa, über die vier reichillustrierte Prachtbände mir erst kurz

vor der Niederschrift dieser Zeilen zu Gesicht kamen 2, muß

einem künftigen Bericht Vorbehalten bleiben. — H. V. Hil-

prechts Vortrag über die Ausgrabungen im Bel-Tempel zu

Nippur ist in englischer Sprache erschienen. 1 Von der zum

Teil unerquicklichen Literatur über die Kontroverse der „Tempel-

bibliothek“ dieses Bel-Heiligtums sei nur M. Jastrows jüngste,

besonnene Schrift „Did the Babylonian Temples have Libraries?“ 1

erwähnt. — Über die von J. E. Banks an den babylonischen

Ruinenstätten des alten Larsa und zu Bismaya oder Bismya

geleiteten Ausgrabungen, darunter der Entdeckung eines Tempels

mit Pyramide und einer durch Statuen geschmückten Plattform

sind mir zunächst nur vorläufige Berichte bekannt geworden.5

— Eine dankenswerte gedrängte Gesamtübersicht über die

neueren westasiatischen Ausgrabungen enthält Ch. Fosseys

„Manuel d’Assyriologie“. 6

Von großem Wert für die Religionsgeschichte versprechen

neue, zum Teil umfangreiche Keilschrifttexte zu werden,

die in den Berichtjahren teils ohne teils mit Übersetzungen

und Erklärungen erschienen sind. Von der offiziellen Publikation

des Britischen Museums „Cuneiform Texts“ sind seit unserem

1 Ebd. Juni 1904, Nr. 22, S. 22; Mai 1906, Nr. 31, S. 46.
5 J. de Morgan, Delegation en Verse. Mcmoires. Tome V, Paris

1904; tornes VI—VIII, Paris 1905.

s In the temple of Bel at Nippur. With 57 illustrations. Phila-
delphia 1904.

4 Im Journal of the American Oriental Society XXVII, 1906, p. 147 ff.
0 Vgl. R. Fr. Harper im Amer. Journ. of Sem. lang, and liter. XX,

pp. 207f., 260ff.; J. E. Banks ebd. XXI, pp. 57ff., 64; XXII, pp. 29tf.,
139ff. und in der Sunday School Times vom 8. Juli 1905, p. 375 sowie
H. N. Fowler im Amer. Journ. of Arch. 1905, pp. 100, 340 und 1906, p. 96.

6 Tome premier (Explorations et fouilles, etc.), Paris 1904, p. 48 ff.

Dazu dess. Verfassers L’Assyriologie en 1903 im Journ. asiat., Sept.-Oct.
1904, p. 244 ff.



Babylonisch - assyrische Religion 107

letzten Bericht sechs neue Teile ausgegeben worden 1, von denen

vier religiöse Texte enthalten. Außer einer Reihe altbaby-

lonischer Weihinschriften (in Part XXI), einem in zwei Exemplaren

erhaltenen Brief eines Königs (Assurbanipal?) über Kopien

magischer Texte (Pt. XXII, plate 1) und der Wiederholung der

sogenannten Mappa Mundi aus ZA IV, 369f. (ebd. pl. 48) sind

an dieser Stelle die Ausgaben mehrerer Tafelserien zu nennen,

die in gewohnter Weise nach den Angaben in des Ref. „Cata-

logue“ und ohne dessen Nennung zum erstenmal ediert wurden.

Drei dieser Serien berühren sich eng mit den Texten über Leber-

schau und werden von dem alten, in der Bibliothek zu Ninive

an gefertigten Katalog solcher Texte eingeleitet (Pt. XX); drei

weitere Serien (Pt. XXIII) enthalten kurze Gebete und Be-

schwörungen gegen allerlei Krankheiten, gegen die Belästigung

durch die Geister der Abgeschiedenen, verbunden mit Toten-

opfern, und gegen Fiebererscheinungen.2 — Aber auch an

Textpublikationen von privater Seite ist kein Mangel. Fr. Thu-

reau-Dangin beschenkte uns mit einer sorgfältigen Edition

altbabylonischer Inschriften aus Tello, die zum Teil schon

durch ihre Daten mit der Angabe von Tempelbauten und

Stelenweihungen Interesse beanspruchen.3 Als besonders wert-

voll erweisen sich die trefflichen Transkriptionen und Über-

setzungen, die derselbe Gelehrte von den Inschriften aller

Priesterfürsten und Könige von „Sumer und Akkad“ in einem

handlichen Bande vereinigt hat. 4 Ein Einblick in das Wesen

der „sumerischen“ Religion wird durch diese verlässige Grund-

lage nun auch Nichtassyriologen ermöglicht. Dazu mag anhangs-

* Cuneiform texts from Babylonian tablets, etc., in thc British
Museum, Parts XVIII — XXIII (300 Plates). Printed liy Order of tke
Trustees. London 1904/06.

8 Wenn anders der Serientitel „Wenn auf einen Mann ein „Feuer“ =
Fieber herabkommt“ vor sechzehn Jahren von mir richtig erfaßt wurde.

8 Recueil de tablettes chaldeennes. Paris 1903.

4 Bes inscriptions de Sumer et d’Akkad. Transcription et traduction.
Paris 1905.



108 C. Bezold

weise die Bemerkung verstattet sein, daß endlich in den letzten

Jahren die nachgerade ins Stocken gekommene Erforschung des

Sumerischen auf breiter Grundlage eine nachhaltige Förderung

erfahren hat, die auch der Religionswissenschaft zugute

zu kommen verspricht.1 — Aus assyrischer Zeit reihen sich

hieran die Fortsetzungen von Ch. Yirolleauds Arbeiten über

astrologische Inschriften und Omentexte. Von dem in unserem

letzten Berichte (Bd. VII, S. 196f.) erwähnten astrologischen

Werk erschienen die 6. und 8. Lieferung (über die Sonne

und die „Atmosphäre“) in verbesserter Auflage 2, und als Vor-

läufer für eine zweite Auflage von Lieff. 5 und 7 gab der

Verfasser zwei Bogen in Transkription. 3 Von der Omen-

sammlung betitelt „Wenn eine Stadt auf einer Anhöhe (?) liegt“

(vgl. des Ref. Catal., p. 2140) transkribierte Virolleaud gleich-
falls mehrere Tafeln 4 und versuchte sich auch sonst in der

Deutung vereinzelter Omentexte. 5 Sichere Anhaltspunkte

zu einem besseren Verständnis dieser schwierigen Inschriften

werden sich aber erst gewinnen lassen, wenn verlässige Text-

editionen ganzer Serien oder aller zu einer Gattung gehörigen

Inschriften vorliegen. — Mit viel größerem Material als Virolleaud

arbeitet A. Boissier, dessen neues Werk über „Divination“ 6 eine

1 S. J. D. Prince, Materials for a Sumerian Lexicon: Assyriologische
Bibliothek XIX, 1. und 2. Leipzig 1905/06. Vgl. auch V. Brummer,
Die sumerischen Verbal-Afformative, Leipzig 1905 und zuletzt Fr. Hrozny,
Das Problem der sumerischen Dialekte und das geographische System der
Sumerier in der Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes,
Bd. XX (Wien 1906), S. 281 ff.

8 L’Astrologie chaldeenne. Fase. 6. Transcription. Shamash. 2. ed.
autographiert Paris 1904 und in Typendruck Paria 1905. Fase. 8. Trscr.
Adad. 2. ed. Paris 1904.

8 Etudes sur l’Astrologie chaldeenne. Poitiers 1904.
4 Etudes sur la divination chaldeenne. Premine partie. Poitiers

1903 und vermehrt Paris 1904.

5 In der Revue semitique 1904, S. 269ff.; 1905, S. 361 ff. und in
Babyloniaca, fase. 1. Paris 1906.

6 Choix de textes relatifs ä la divination assyro-babylcnienne. Vol. I,
Genfcve 1905. Vol. II, fase. 1, Geneve 1906.



Babylonisch - assyrische Religion 109

Menge bisher unzugänglicher Texte bringt und vor allem für

die Erklärung der „Leberschau"-Omina einen tüchtigen Fort-

schritt bekundet. Zu diesem bedeutsamen Abschnitt der assy-

rischen Literatur, der in ihr einen unverhältnismäßig breiten Raum

einnimmt, mag schon an dieser Stelle auf einige Bemerkungen

C. Bezolds, die noch vor das Erscheinen des Werkes Boissiers

fallen', und auf den wichtigen Artikel M. Jastrows über die

verschiedenen Bezeichnungen der Leber in den Keilinschriften

verwiesen werden.2 Freilich harren hier auch jetzt noch Rätsel

genug der Lösung.3 — Mit liebevoller und fast durchaus

schweigsamer Benützung des Katalogs der Kujundschiksamm-

lung, aber ohne irgend ersichtliche wissenschaftliche Auswahl

hat K. D. Macmillan 66, von A.Ungnad autographierte Texte

dieser Londoner Sammlung herausgegeben, mehrere davon auch

transkribiert, übersetzt und mit einem brauchbaren Glossar

versehen: 4 unilingue und bilingue Gebete, Hymnen, Be-

schwörungen und Ritualfragmente, für deren Erklärung in

einzelnen Fällen die von G. Reisner bearbeitete Sammlung

ähnlicher Inschriften im Berliner Museum mit Glück heran-

gezogen wurde. Im übrigen wird die Assyriologie durch die

1 In G. lllechers De extispicio capita tria (Gießen 1905), p. 248—252.
* The Signs and Names for the Liter in Babylonian: ZA XX,1907, S. 105 ff.

3 Wenn C. Thulin, Die Götter des Martianus Capelia und der
Bromeleber von Piacenza (Gießen 1906), S. 19 ausführt: „Ich glaube . ..
daß die Bronze [von Piacenza] uns die der Himmelsschau eigene Ein-
teilung auf die Leber übertragen darstellt . . . Der Anfang dazu, die
Götter in der Leber zu lokalisieren, ist . . . schon hier [auf der baby-
lonischen Leber] zu erkennen . . .“, so berührt er sich merkwürdig nahe mit
meiner alten, ihm sicher unbekannten Anschauung (ZA IX, 1894, S. 143',
„daß hier mathematisch-astrologische Vorbedeutungen vorliegen“. Das
„mathematisch“ ist allerdings unbedingt zu streichen, der Zusammen-
hang mit der Astrologie aber zunächst noch nicht ohne weiteres zuverwerfen.

* Borne cuneiform tablets bearing on the Beligion of Babylonia and
Assyria, in Beiträge zur Assyriologie V, S. 531 ff. — Fr. Martins Textes
religicux (Paris 1903) scheinen dem Verf. unbekannt geblieben zn sein.



110 C. Bezold

hier beliebte Aneinanderreihung heterogener Fragmente — um

mindestens zehn Jahre „verjüngt“.

Dagegen ist eine Anzahl systematischer Inschriften-

bearbeitungen, denen die Originaltexte oder doch diese

getreu wiedergebende Transkriptionen beigefügt sind, warm

zu begrüßen. Die Edition von J. Hehns „Hymnen und Gebete

an Marduk“, 1 auf deren gehaltvolle Einleitung schon in

unserem letzten Bericht (Bd. VII, S. 198) hingewiesen werden

konnte, bringt die erstmalige Veröffentlichung von neun an Mar-

duk gerichteten, teilweise zweisprachig abgefaßten Hymnen nach

der (unerwähnten!) Zusammenstellung in des Ref. „Catalogue“

p. 2044a, sowie eine genaue Transkription und wörtliche Über-

setzung — nebst erläuternden Bemerkungen — von diesen und

sechzehn weiteren nahe verwandten Texten der Bibliothek aus

Kujundschik: eine für die Erkenntnis des Mardukkults zur Zeit

Assurbanipals wichtige Sammlung. — Was Hehn für diesen, das hat

J. Böllenrücher für den Nergalkult geleistet. In einer besonnen

und klar geschriebenen „Einleitung“ zu acht in Transkription

und Übersetzung mitgeteilten „Gebeten und Hymnen an Nergal“ 2

werden die verschiedenen Attribute und Erscheinungsformen

dieser im A. T. nur 2 Kö. 17,30 genannten Gottheit besprochen:

der — wohl ursprünglich — solare Charakter des Gottes als

glühende Süd-, Mittag- und Sommersonne; Nergal als Gott

des Krieges und der Jagd, der Pest, des Fiebers und Todes;

Nergal als Herr der Unterwelt; seine Beziehungen zu anderen

Göttern und Göttinnen: seine astrologische Bedeutung; sein

„Januscharakter“; seine Titel und seine Kultmetropole. Auch

die Anmerkungen zu Böllenrüchers Übersetzungen enthalten

mancherlei für die Religionsgeschichte Beachtenswertes. — Das

gleiche gilt von der Arbeit Fr. Hroznys, die dem Kult des

Gottes Ninib (nach einem erwägenswerten Vorschlag des Verf.

1 In den Beitrügen zur Assyriologie V, S. 279 tf.
3 In A. Fischer und H. Zimmern» Leipziger Seinitistische Studien

I, 6. Leipzig 1904.



Babylonisch-assyrische Religion 111

Ninrag zu lesen?) gewidmet ist. 1 Besondere Beachtung ver-

dient, daß Hrozny in den mit dieser Gottheit verknüpften, meist

zweisprachigen Mythen zwei offenbar alte Gedichte entdeckt hat,

deren eines „den steten Einfluß“ schildert, „welchen die Sonne

im Laufe der Zeit auf die Natur ausgeübt hat und noch

immer ausübt“, während in dem anderen, in mindestens drei

Exemplaren erhaltenen, der tägliche Siegeslauf der Sonne am

Himmel verherrlicht wird. -— Auch E. Guthrie Perrys Aus-

gabe von „Hymnen an Sin“ schließt sich, soweit sie bis jetzt

erschienen ist 2, den vorerwähnten Studien würdig an. — Die

schon im letzten Bericht (Bd. VII, S. 195) erwähnte Arbeit

R. C. Thompsons über die sumerisch - assyrischen Be-

schwörungen der „Bösen Geister“, von der mittlerweile der

zweite Band erschien 3, ist mir auch jetzt noch nicht zugänglich

geworden. — Hingegen freue ich mich, als Nachtrag zu jenem

Bericht hier nochmals auf Ch. Fossey s Werk über die assyrische

Magie 4 hinweisen zu können, in dessen erstem Teil der Verf.

— hauptsächlich auf Tallqvists und Zimmerns Forschungen

basierend — nützliche Zusammenstellungen über Dämonen

und Genien, Hexenmeister und Hexen, Bann und Krankheit

gibt; ferner die magischen Rituale erläutert: Waschung und

Räucherung, Zauber an Bildern der zu behexenden Personen,

Knotenschlingung, pharmazeutische Behandlung, Anrufungen,

Beschwörungen und Verwendung von Amuletten; und endlich

den Zusammenhang der Magie mit der Religion zu ergründen

sucht. Der zweite Teil des Buches enthält die Transkription

und Übersetzung von 46 „magischen“ Texten, denen kurze

erläuternde Anmerkungen folgen. — Sehr verdienstlich ist

eine Arbeit E. Behrens’, den ein sorgfältiges Studium der

1 Sumerisch-babylonische Mythen von dem Gotte Ninrag (Nimb):
Mitteilungen der Vorderasiatischen Gesellschaft 1903, Nr. 5.

* Als Dissertation, die, um einige Hymnen vermehrt, das 4. Heft
von lld. II der Leipziger Semitistischcn Studien bilden soll.

s The Ifevils and Evil Spirits of Babylonia. Vol. II. London 1901
4 Vgl. Bd. VII, S. 199, N. 3.



112 C. Bezold

Harperschen Briefsammlung in den Stand setzte, acht „assyrisch-

babylonische Briefe kultischen Inhalts aus der Sargonidenzeit “ 1

bis in Einzelheiten zu erklären und von einer bedeutenden

Anzahl weiterer Briefe zum erstenmal den allgemeinen Inhalt

anzugeben. Die Resultate der Entzifferung dieser schwierigen

Dokumente sind in der „Einleitung“ zusammengefaßt, die sich

u. a. über die Vollzugspersonen der kultischen Handlungen

und ihre Rangordnung, über Feste und Prozessionen, über

Gestirndienst, Magie und Krankenkult in der Briefliteratur

aus Ninive verbreitet. — Endlich verdient hier noch

B. Telonis Katalog der Siegelzylinder und anderer ge-

schnittener Steine im Museo etrusco e romano zu Perugia 2

Erwähnung, in dem sich mehrere prägnante Darstellungen

religiöser Natur finden: Opferszenen, Adorationen, Kultakte

und Szenen aus dem Gilgamisch-Epos. — Auch Th. Fried-

richs sorgfältige, durch Photographien und Zeichnungen er-

läuterte Abhandlung über die Darstellungen auf den Siegel-

abdrücken einer Reihe von Scheil in Sippar ausgegrabener

Geschäftsurkunden 3, Abbildungen von Gottheiten und Dar-

stellungen aus Epen, vermitteln Einblicke in die Entwickelung

der bildenden Kunst Altbabyloniens im Dienste der Religion.

Vier weitere Siegelzylinder aus derselben Periode hat J. M. Price

bekanntgegeben.4

Von Neuausgaben oder Bearbeitungen einzelner In-

schriften ist aus frühbabylonischer Zeit der Schlußartikel von

Fr. Thureau-Dangins ausgezeichneter Übersetzung der Gudea-

Inschrift „Zylinder A“ zu nennen.5 Eine revidierte Tran-

skription und Übersetzung der beiden Zylinderinschriften,

1 In den Leipziger Semitistischen Studien II, 1. Leipzig 1906.
a Pietre incise orientali del Museo di Perugia. Estratto dal Giomale

della Societä Asiatica Italiana, Yol. XVIII. Firenze 1905.
5 Altbabylonische Urkunden aus Sippara, in Beiträge zur Assyrio-

logie V, S. 413ff., besonders S. 456ff.

4 Im Amer. Journ. of Sem. lang, and liier. XX, p. 190ff.
5 ZA XVIII, S. 119ff.



Babylonisch-assyrische Religion 113

der später ein Kommentar folgen soll, gab in handlicher

Form derselbe Gelehrte 1, dem auch die Erklärung des Textes

einer neugefundenen Statue Gudeas — einer Weihinschrift

für den chthonischen Gott Ningisch-zida — sowie die Mit-

teilung eines merkwürdigen alten Dokuments über die Ein-

äscherung einer Reihe von Tempeln in Tello zu verdanken ist. 2 —

Auf die Übersetzung des Gudea- Zylinders A bezieht sich auch

eine der letzten Arbeiten des Altmeisters der Assyriologie,

Julius Oppert 3, des genialen Keilschriftentzifferers, der

am 21. August 1905 der Wissenschaft durch den Tod ent-

rissen wurde. — Zwei Weihinschriften der altbabylonischen

Könige Enannadu und Bursin erklärte P. Dhorme 4, während

L. J. Delaporte mehrere Texte aus der Zeit Naramsins über

Tempeleinkünfte (Lieferung von Fischen und Räucherwerk usw.)

herausgab und übersetzte. 5 — In die neuassyrische Zeit führt

Ch. Fosseys Bearbeitung eines Assurbanipaltextes über die

Wiederherstellung des Tempels Esagil 6, in die chaldäische

St. Langdons Abdruck einer Nebukadnezarinschrift über den

Bau der Tempelpyramide Etemenanki. 7 — Endlich sei noch auf

H. Zimmerns sehr verdienstliche Sammlung „Babylonische

Hymnen und Gebete in Auswahl“ 8, auf J. D. Princes Be-

arbeitung einer Hymne an die Göttin Belit 9, auf Ch. Yirolleauds

I Les Cylindres de Goude'a. Transcription, traduction, commentaire,
grammaire et lexique. Premiere partie: Transcription et traduction.
Paris 1905.

5 Nouvelle inscription de Goudea. La rnine de Stiirpourla (Lagash)
sous le regne d'Ourou-Kagina. Extrait de la lieoue d’Assyriologie et
d’Archeologie orientale VI, 1 ;1904).

5 Die Übersetzung des großen Cylinders A von Gudea, iu deu Ver-
handlungen des XIII. internationalen Orientalist* n - Kongresses (^Leiden
1904), S. 258«'.

4 ZA XIX, S. 391«'. •' ZA XVIII, S. 245«'.
II ZA XIX, S. 371«. » ZA XIX, S. 142«.
* Der alte Orient VII, Heft 3. Leipzig 1905.

Journal of the American Oriental Society, Yol. XXIV, p. 103«.
Iler Text der betreffenden Tafel ist durch die liinzufügung eines die

Archiv f. Iteligionftwissenachftft X 8



114 C. Bezold

Ausgabe einiger Fragmente astrologischer Inschriften 1 und auf

Ch. Fosseys Mitteilung und Erklärung eines Heilmittels gegen

Skorpionenstich 2 hingewiesen.

Als zuverlässige Gesamtdarstellung der babylonisch-

assyrischen Religion ist M. Jastrows treffliches Handbuch zu

begrüßen, von dem in den Berichtjahren der Schluß des ersten

Bandes (Lieff. 5 — 7) und vom zweiten Band die ersten beiden

Lieferungen erschienen sind.3 Es ist rühmend hervorzuheben,

daß sich der Verfasser mit der Vertiefung in die Einzelmaterien

des weitausgedehnten Gebiets in immer sorgfältiger durch-

gearbeitete Studien über seine Probleme eingelebt hat und wir

ihm für vielfach originelle Forschung zu besonderem Dank

verpflichtet sind. Gerade die in . den diesjährigen Bericht

fallenden Teile des Buches, über die Götter, das Ritual und

die Formeln der Zaubertexte, die Gebete und Hymnen, die

Klagelieder und Bußgebete, und der erste Teil des Kapitels

über das Orakelwesen, legen auf Schritt und Tritt von diesen

großen Vollzügen des Werkes Zeugnis ab, dem ein ähnliches

in der assyriologischen Literatur nicht zur Seite gestellt werden

kann. — In B. Telonis gedrängter, aber sehr nützlicher

Übersicht über die Keilschriftliteratur 4 sind die Kapitel XI ff.

einer kurzen Beschreibung ihrer religiösen Bestandteile, der

Magie und Omendeutung, der Ependichtung, den Hymnen,

Gebeten, Fabeln und der populären Literatur gewidmet. — Auf

obere rechte Ecke bildenden Fragments jetzt etwas vollständiger wie
vor einem Vierteljahrhundert, wodurch die Ergänzungen des Yerf. teil-
weise zu modifizieren sind, z. li. Obv. 9: „. . . bin ich nicht die hehre,
die starke, die Herrin der Götter?“ (. . . rubätum sirtum bilit Haiti ul

analen). Ähnliches gilt auch von K. 138; s. u. S. 119, Z. 4.
1 ZA XVIII, S. 228ff.; XIX, S. 377ff.
: ZA XIX, S. 175ff.

3 l) 'te Jleligion Babyloniens und Assyriens. Vom Verfasser revidierte
und wesentlich erweiterte Übersetzung. Erster Hand. Gießen 1905.
Zweiter Hand, S. 1 —IGO. Gießen 1905/06.

4 Letleratura assira (Munutili lloepli, Serie scienti/ica, 337—338,
Milano 1903), p. 181 ff.



Babylonisch-assyrische Religion 115

einige bemerkenswerte Äußerlichkeiten der Keilschriftdokumente

religiösen Inhalts hat C. Bezold hingewiesen 1 und die wich-

tigsten Teile dieser Literatur in knappstem Rahmen angedeutet 2,

während er in einem kurzgefaßten Artikel „Die babylonisch-

assyrische Religion“ seine Gesamtauffassung von dieser Dis-

ziplin darzulegen versuchte. 3

Von Einzeluntersuchungen ist in erster Linie K. Franks

besonnene Arbeit über „Bilder und Symbole babylonisch-

assyrischer Götter“ 4 hervorzuheben, die sich mit der emble-

matischen Ausstattung der Darstellungen von Anu, Bel, Ea, Sin,

Schamasch, Ischtar und ihren Parallelerscheinungen, von Marduk,

Nebo, Assur, Ninib, Nergal, Adad und Nusku, besonders den

diesen Gottheiten zugeteilten Waffen, Gerätschaften und heiligen

Tieren — allerdings mit Ausschluß des Quellenmaterials der Siegel-

zylinder — befaßt. Sehr erfreulich ist, daß der Verfasser sich

dabei einmal der jetzt über alles beliebten astral-mythologischen

Deutungen enthalten und den Schwerpunkt seiner Arbeit viel-

mehr auf verlässige Materialsammlung gelegt hat. Selbst in

den Symbolen auf den babylonischen „Grenzsteinen“ vermag

er, im Gegensatz zu R. Redlich 5 , keine Darstellungen der

Tierkreisbilder der Ekliptik bzw. des Äquators zu erkennen:

„es liegt kein Anlaß vor, diese Darstellungen zunächst für

etwas anderes als für Göttersymbole zu halten.“ Im Anschluß

an Frank hat H. Zimmern speziell die Symbole des Nazi-

maruttasch-Steines in sachlicher Weise, „ohne irgend einen

Seitenblick etwa auf Tierkreis- oder sonstige Sternbilder“

erläutert und dabei einige neue ansprechende Identifizierungen

1 Bibliotheks - und Schriftwesen im alten Ninive: Zentralblatt für
Bibliothekswesen XXI, S. 267 ff., besonders S. 267 ff.

1 In P. Hinnebergs Die Kultur der Gegemvart, Teil I, Abt. VII
(Berlin 1906), S. 44 ff.

8 Ebd. Teil I, Abt. III, 1 (Berlin 1906), S. 39ff.
4 In den Leipziger Semitistischen Studien II, 2. Leipzig 1906.
8 Vom Drachen zu Babel. Eine Tierkreisstudie: Globus LXXXIV

(1903), Nr. 23, S. 364 ff.; Nr. 24, S. 384 ff.
8



116 C. Bezold

umstrittener Embleme gegeben. 1 — Auch Fr. Sarres Be-

schreibung eines altorientalischen „Feldzeichens“ in seiner

eigenen prachtvollen Sammlung orientalischer Kunstwerke ver-

dient in diesem Zusammenhang Erwähnung.2 — DaßFr.Hommels

Auslassungen über den Zusammenhang der Tierkreiszeichen

mit den Göttersymbolen 3 noch der Nachprüfung bedürfen, ist

nach dem Obigen selbstverständlich. — Auch C.F. Lehmann-

Haupts Vermutung über eine keilinschriftliche Anspielung auf

die Sphärenharmonie 1 entbehrt zunächst, wie der gewissen-

hafte Verfasser selbst zugibt, noch des „Vollbeweises“. — Gründ-

liche und erfolgreiche Arbeit ist auf die Namensforschung

verwandt worden. Abgesehen von einem Artikel über Rimmon-

llammän von W. v. Baudissin, der das einschlägige Material

in trefflicher Orientierung an die Hand gibt 5, und einem Auf-

satz M. J. Offords über die schon von Oppert vorgeschlagene

Gleichsetzung von Nusku mit Nisrok 6 sind hier mehrere umfäng-

liche Werke zu nennen. Die altbabylonischen Eigennamen der

Ohammurabi-Dynastie hat H. Ranke in einem ausgezeichneten

Buche vereinigt, in dem die namenbildenden, Gottheiten be-

zeichnenden Elemente in verlässiger und übersichtlicher Weise

‘ Lp:. Sem. St. II, 2, S. 33 ff.

* S. Beitrüge zur alten Geschichte (fortan im Anschluß an die
Herausgeber als Klio zitiert) III, S. 333ff.; dazu C. H. Hecker in diesem

Archiv VII. S. 276 und zuletzt Sammlung F. Sarre. Bearbeitet von
Fr. Sarre mit epigraphischen Beiträgen von E. Mittwoch, Teil I
(Berlin 1906-, S. 4 und Taf I.

* Xuletzt in der gewiß sehr interessanten, aber an gewagten
Schlüssen und kühnen, meines Erachtens hilutig unbewiesenen Einfällen

überreichen zweiten Auflage seines Grundriß der Geographie und Geschichte
des Alten Orients, erste Hälfte (I. v. Müller s Handbuch der klassischen
AHertnmsKissentchaft, Bd. III, 1. Abt., 1. Hälfte, München 1904;, S. 239,
auf ilie nach der Vollendung des Huches noch zurückzukommen
sein wird.

* Kedinschriftlirhe» zur Sphärenmusik?: Klio IV, S. 266tf.

Iu Herzog-Haucks Bealencgklopädie, 3. Aull., Bd. XVII, S. 311.

'n In AI-Mailing 1905, S. 375 H



Babylonisch - assyrische Religion 117

zusammengestellt sind. 1 Auch A. T. ClayB treffliche Aus-

gaben von Dokumenten aus den Tempelarchiven zu Nippur 5

und die neue Folge seiner Veröffentlichung von Geschäfts-

urkunden aus der Zeit Darius’ II. 8 enthalten wertvolle Unter-

suchungen und Zusammenstellungen über die dort enthaltenen

theophoren Namen. Besonders umfassendes Material aber hat

in langjähriger, ausdauernder Arbeit für die neubabylonische

Zeit K. L. Tallqvist 4 gesammelt und durfte mit Recht die

Hoffnung aussprechen, daß die „Einleitung“ zu seinem Werke

„besonders Religionshistoriker interessieren wird“: ein eigenes

Kapitel des Buches beschäftigt sich eingehend mit dem „reli-

giösen Gehalt“ der babylonischen Personennamen, d. h. nicht

nur derer, die die Bezeichnung einer Gottheit unter ihren

Elementen enthalten, sondern auch solcher, in denen irgendwie

„auf das Walten der Götter und auf das Verhältnis der

Menschen zu den göttlichen Wesen Bezug“ genommen wird.

Ein umfangreiches Spezialverzeichnis theophorer Personen-

namen und eine Liste von Tempelnam u erhöhen die Brauch-

barkeit dieser grundlegenden Arbeit. — Über den Namen des

berühmten Tempels des Mondgottes in Ur hat M. Jastrow

eine längere Untersuchung geführt 5 , über die Bezeich-

1 Early Babylonüin personal nanies from the published tablets of
thc so-called llammurabi Dynasty (B. C. 2000). Philadelphia 1906;
8. besonders p. 197 ff.

* Documenls from the Temple Archives of Nippur, Vols. XIV und
XV von The Babylonian Expedition of the l'niversity of Pennsylvania,
Eeries A: Cuneiform Texte. Edited by H. V. Hilprecht. Philadelphia

1906. Vgl. besonder* Bd. XIV, p. 69f.; Ud. XV, p. Mi!'. — R. J. Laus
vorzügliche Bearbeitung ähnlicher Tempelurkunden aus Tello erreicht
mich kurz vor Abschluß dieses Berichts: Old Babylonian temple records,

Vol. III der Columbia University Oriental Studies New York 1906.
' Business Documenls of Murashü Sons of A'ippur dated in the

reign of Darius II. (424 — 404 B. C), Vol. X derselben Expedition.
Philadelphia 1904. Vgl. besonders p. 70f.

* Neubabylonisches Namenbuch zu den Geschaftsurkünden aus der
Zeit des Samassumukin bis Xerxes: Acta Societatis scientiarum Fennicar,

t. XXXII, no. S. Helsingfor* 1906. * ZA XIX, 8. U5ff.



118 C. Bezold

nungen der Gottheiten des elamitischen Pantheons H. deGenou-

illac eine nützliche Studie beigesteuert. 1

Zur kultischen bzw. magischen Literatur ist auch an

dieser Stelle eine Erwähnung der trefflichen Arbeit Fr. Küch-

lers 51 geboten, in der zum erstenmal Keilschrifttexte medi-

zinischen Inhalts in wissenschaftlicher Weise veröffentlicht,

übersetzt und kommentiert werden. Schon der Umstand, daß

die aus diesen ersichtliche babylonisch-assyrische Therapie auf

Schritt und Tritt von Beschwörungen durchsetzt ist, genügt,

um das Interesse des Religionshistorikers zu fesseln. Küchler

selbst 3 hat mit Recht auch darauf hingewiesen, daß ge-

rade diese medizinischen Inschriften das grassierende astral-

mythologische „System“ in keiner Weise stützen. Eher dürften

wohl in solchen Texten Trümmer einer untergegangenen Natur-

religion in Spuren fortleben. — In diesem Zusammenhang

ist ferner H. Zimmerns umsichtige Erörterung der Ausdrücke

„Öffnen des Mundes“ und „Waschen des Mundes“ zu nennen,

in denen der Verfasser vom Priester an einzuweihenden Götter-

bildern vorgenommene Kulthandlungen bzw. Reinigungszere-

monien erblickt, die später mit veränderter Funktion, als eine

Parallele zum christlichen Abendmahl, in den Kultus der

Mandäer übergegangen sein sollen.4 — Die Reinigungskulte

verschiedener Art und die Abwehr böser Geister hat auch

J. Morgenstern zum Gegenstand einer gründlich gearbeiteten

1 Des Dieux de l’Elam, in den Travaux relatifs ä la Philologie
et ä l’Archeologie egyptiennes et assyriennes, Vol. XXVII. Paris 1905.

* Beiträge zur Kenntnis der assyrisch-babylonischen Medizin: Assyrio-
logische Bibliothek XVIII. Leipzig 1904.

5 In der Vorrede (S. VII f.) zu seiner auch für assyriologische
Leser wertvollen Schrift Die Stellung des Propheten Jesaja zur Politik
seiner Zeit. Tübingen 1906.

4 Das vermutliche babylonische Vorbild des Pehtä und Mambüha
der Mandäer, in Orientalische Studien Theodor Nöldeke zum sieb-

zigsten Geburtstag (2. März 1906) gewidmet von Freunden und Schülern

und in ihrem Auftrag herausgegeben von C. Bezold (Gießen 1906),
Bd. II, S. 959 ff. Vgl. dieses Archiv IX, S. 520 ff



Babylonisch-assyrische Religion 119

und in mancher Hinsicht interessanten Monographie gemacht. 1

— Das Vorkommen des Bockes als Versöhnungsopfertieres ver-

teidigt gegen Fossej unter Berufung auf eine hier zum erstenmal

übersetzte, rein sumerisch abgefaßte Inschrift, K. 138, J. D.Prince.2

— Hungers in unserem letzten Bericht (Bd. VII, S. 197) gewürdigte

Studien über babylonische Olwahrsagung sind durch G. Quincke

von kompetentester Seite naturwissenschaftlich beleuchtet 3

und philologisch von B. Meißner in einigen Punkten ergänzt

worden.4 — Auch die Bedeutung des in unserem Vorbericht

(Bd. VII, S. 195) erwähnten „mythologisch-magischen“ Textes

über den „Wurm“ hat Meißner zuerst richtig erkannt. 5

Die Rede des „Wurms“ vor Schamasch und Ea ist als „drei-

mal zu sprechende“ Beschwörung zu fassen, der „Wurm“

selbst als der „Zahnwurm“ oder Zahnschmerz, gegen den eine

Mixtur aus Pflanzensubstanz und Ol, nach von Ofele 6 wahr-

scheinlich „von Bilsenkraut und Oxycedrusharz resp. -teer“ ver-

ordnet wird. — Im Bereich der epischen Literatur hat M. Jast-

row den babylonischen Weltschöpfungsbericht auf die für

diesen vorauszusetzenden Quellen geprüft 7 und P. D hörme

assyriologische Beiträge zu dem Thema „Mutter Erde“ gegeben.8

Eine Übersicht der Beiträge über Teile der babylonisch-

assyrischen Literatur, in denen biblische Parallelen heran-

gezogen wurden, führt uns auch in diesem Berichtjahre auf

die reiche Literatur über das Gesetzbuch Chammurabis, die

1 The doctrine of Sin in the Babylonian religion: Mitteilungen der
Vorderasiatischen Gesellschaft 1905, Heft 3.

2 Le bouc emisxaire chez les Babyloniens. Extrait du Journal
asiatique, Juillet-Aoüt 1903, p. 133ff. Vgl. auch Amer. Journ. of Sem.
lang, and liter. XX, p. 173 ff.

s ZA XVIII, S. 223 ff. 4 ZDMG 58, S. 247.
5 In Mitteilungen der Vorderasiatischen Gesellschaft 1904, Heft 3,

S. 40ff. Unser letzter Bericht scheint Meißner unbekannt geblieben zu sein.
0 ZA XVIII, S. 234 f.

7 Oh the composite character of the Babylonian Creation Story:
Orientalische Studien Th. Nöldeke . . . gewidmet, Bd. II, S. 969ff.

8 In diesem Archiv VIII, S. 550 ff.



120 C. Bezold

hier nur in aller Kürze zu berühren ist. Außer einer brauch-

baren und dabei sehr handlichen Neuausgahe des „Code“ von

R. Pr. Harper 1, der verbesserten und mit Transkription und

Wörterbuchversehenen,nützlichenÜbersetzungvon H.Winckler2

und der durch die juristische Darstellung interessanten Be-

arbeitung von J. Köhler und F. E. Peiser8 sei nur noch auf

S. Daiches’ gründliche Untersuchung gleichzeitiger Rechts-

urkunden 4, auf B. Meißners ausgezeichneten Artikel „Theorie

und Praxis im altbabylonischen Recht“5 und auf D. H. Müllers

Erörterungen zu einigen strittigen Punkten dieser Arbeit 6 ver-
wiesen.

F. Perles’ „Babylonisch-biblische“ 7 und „Babylonisch-tal-

mudische Glossen“8 enthalten mancherlei brauchbare Vorschläge

und Bemerkungen, sind aber sorgfältiger Nachprüfung zu emp-

fehlen, die auch für A. Wünsch es Abhandlung über Schöp-

fung und Sündenfall !) angezeigt erscheint. — Die Abhängigkeit

von Ezech. 14, 12—20 von dem babylonischen Sintflutbericht

' The Code of Hamnurabi King of Babylon about 2250 B. C.
Chicago und London 1904.

1 Die Gesetze Hammurabis in Umschrift und ÜberSetzung. Leipzig 1904.
8 Hammurabi’s Gesetz. Band I: Übersetzung, juristische Wieder-

gabe, Erläuterung. Leipzig 1904.

4 Altbabylonische Rechtsurkunden aus der Zeit der Hammurabi-
Dynastie: Leipziger Semitistische Studien I, 2. Leipzig 1903.

r‘ In Mitteilungen der Vorderasiatischen Gesellschaft 1906, Heft 4,
S. 25ff. Vgl. auch die populäre Schrift Meißners: Aus dem alt-
babylonischen Recht: Der alte Ch'icnt VII, Heft 1. Leipzig 1905.

8 In den Sitzungsberichten der Kais. Ak. d. TFi'ss. in Wien, philos.-
hist. Kl. Bd. CLIII, Abt. 3, S. 19ff. und Bd. CLIV, Abt. 3, S. lff,

7 In der Orientalistischen Litteratur- Zeitung VIII, Spp. 125 ff., 179 ff.
• Ebd. Spp. 335ff., 381 ff.

" Schöpfung und Sündenfall des ersten Menschenpaares im jüdischen
und moslemischen Sagenkreise mit Rücksicht auf die Überlieferungen in
der Keilschrift-Literatur. Leipzig 1906. — Des gleichen Verfassers
Schriften: Die Sagen vom Lebensbaum und Lebensicasser, Leipzig 1905,
und Salomos Thron und Hippodrom Abbilder des babylonischen Himmels-
bildes, Leipzig 1906, habe ich bisher nicht zu Gesiebt bekommen.



Babylonisch-assyrische Religion 121

sucht S. Daiches wahrscheinlich zu machen.1 — Auch die

von gründlichen Kenntnissen und vorurteilsfreiem Blick zeugende,
in der Lehranstalt für die Wissenschaft des Judentums in Berlin

gehaltene Antrittsvorlesung A. S. Yahudas 2, die zu rascher

Orientierung wohlgeeignete Materialsammlung J. Nikels3, der

inhaltreiche Berliner Vortrag E. Sellins4 und die populäre

Schrift St. Langdons 5 sind hier zu nennen. Als Probe aus

einer von A. T. Clay vorbereiteten Arbeit ähnlichen Inhalts

erschien kurz vor dem Abschluß dieses Berichts ein Artikel

über die babylonische Schöpfungssage.6

Die Babel-Bibel-Flut als solche verläuft sich sachte. In

einer Auseinandersetzung mit seinen Gegnern nebst Vorschlägen

zu einer Zurechtmachung des Alten Testaments für die Schule,

die außerhalb des Rahmens unserer Berichterstattung liegen,

verspricht Frdr. Delitzsch7 u. a. eine „befriedigende und

durchaus einwandfreie“ Erklärung des Namens Mose „durch

ganz analoge babylonische Namen“ (S. 21), berührt aufs neue

das Sabbatproblem (S. 27 f.) und bescheidet sich, ab-

gesehen davon und von den „Urgeschichten“, mit der Auf-

zeigung von „Parallelen“ zwischen Babel und Bibel, in dem

Grade, daß ihm „die Abhängigkeit oder Unabhängigkeit der

Bibel von Babel total gleichgültig ist“ (S. 30). Der „Schluß-

1 Ezechiel and the Babylonian account of the Belüge, reprinted
from the Jewish Quarterly Review, April, 1906.

* Die biblische Exegese in ihren Beziehungen zur semitischen Philo-
logie. Separatabdruck aus dem 24. Bericht der Lehranstalt für die
Wissenschaft des Judentums in Berlin. Berlin 1906.

3 Genesis und Keilschriftforschung. Ein Beitrag zum Verständnis
der biblischen Ur- und Patriarchengeschichte. Freiburg i. B. 1908.

* Der Eintrag der Ausgrabungen im Orient für die Erkenntnis der
Entwicklung der Religion Israels. Leipzig 1905.

6 Lectures on Baibylonia and Palestine. Paris 1906.

8 The Babylonian Story of the Creation, in der Sunday School
Time» vom 22. Dez. 1906, p. 740.

7 Babel und Bibel. Ein Rückblick und Ausblick. Stuttgart 1904.



122 C. Bezold

vortrag“ desselben Gelehrten 1 enthält u. a. eine dankenswerte

Beleuchtung der sumerischen Kultur und eine kurzgefaßte Be-

sprechung der sittlich-religiösen Anschauungen der Babylonier

und Assyrer nebst Übersetzungsproben aus ihren Psalmen. —

Für die noch immer recht ansehnliche Zahl der Schriften, die

sich an diesen und die früheren Vorträge Delitzschs angeschlossen

haben, darf auch im jetzigen Bericht auf die sachlich gehaltenen,

durch Fachkenntnis und Ruhe ausgezeichneten Besprechungen

der einzelnen Beiträge von Fr. Küchler verwiesen werden.2

Das astral-mythologische System H. Wincklers nähert

sich, wenn nicht alles trügt, dem Höhepunkt seiner Entwickelung.

Die zahlreichen öffentlichen Kundgebungen 3, die die Ausbildung

dieses Systems betreffen, tragen zum Teil ausgesprochen

polemischen Charakter, sind reich an Wiederholungen, dazu

nicht selten durch überflüssiges Beiwerk rein persönlicher Natur

belastet und stehen durch eine, wie es scheint, unvermeidliche

Werbesucht in schroffem Gegensatz zu den seinerzeitigen, vor-

nehm gehaltenen Ausführungen Wellhausens. In ungewöhnlich

klarer Weise entwickelt Winckler seine Anschauungen in seiner

neuesten Schrift.4 Danach liegt — wie er annehmen zu müssen

1 Babel und Bibel. Dritter (Schluß-) Vortrag. Stuttgart 1905. Auf
die meines Erachtens sehr glückliche Deutung (S. 61) des von mir 1887
für einen Schiffergott gehaltenen „westlitndischen“ Malahum als Wieder-

gabe eines kanaanäischen Mäläch „Entscheider, König“ sei hier
besonders aufmerksam gemacht.

* Die Christliche Wett 1904, Nrr. 3, 13, 27; 1905, Nrr. 19 und 47.
5 Kritiken über Fr. Bolls Sphaera, in der Orientalistischen Litte-

raturzeitung 1904, Nr. 2, Sp. 55 ff.; Nr. 3, Sp. 93 ff. und über P. Ehren-
reichs Die Mythen und Legenden der südamerikanischen Urvölker,
ebd. 1906, Nr. 8, Sp. 447ff.; Nr. 9, Sp. 488ff. — Der alte Orient und
die Geschichtsforschung, in den Mitteilungen der Vorderasiatischen Ge-
sellschaft 1906, Heft 1. — Die beiden Schriften Die Weltanschauung
des alten Orimts (Leipzig 1904) und Der alte Orient und die Bibel
(Leipzig 1905) sind mir nicht zugänglich geworden.

4 Religionsgeschichtler und geschichtlicher Orient. Eine Prüfung
der Voraussetzungen der „religionsgeschichtlichen“ Betrachtung des Alten
Testaments und der Wellhausen’sehen Schule. Leipzig 1906.



Babylonisch-assyrische Religion 123

glaubt — „eine gemeinsame Urlehre allen Mythologien zugrunde.

Diese ist schon fertig ausgebildet da, wo unsere Kenntnis der

Geschichte der Menschheit beginnt: im ältesten Babylonien

und Ägypten“ (S. 8). Diese babylonische, astrale Urquelle

„kennt man überall, wo Kulturvölker das erlernte astrale Gut,

die Lehre vom Himmel weiter pflegen“ usw. (S. 13 f.). . . . „Es

gibt keine Beduinen- und keine Bauernreligion in dem Sinne,

daß die betreffende Lehre aus den Köpfen der Beduinen und

Bauern heraus selbständig entstanden wäre, ohne von der alten,

wissenschaftlichen Lehre, dem Erzeugnis einer langen,

geschichtlichen Kulturentwickelung, auszugehen und beeinflußt

zu werden ... Es hat nie und nirgends auf der Welt eine

andere Lehre und Religion gegeben“ (S. 21). Es wird zugegeben

werden, daß von dieser Auffassung aus der naheliegendste

— von Winckler noch nicht gezogene — Schluß dazu führt,

als die Träger dieser „Urlehre“ ein erstes, im Orient ent-

standenes, oberhalb der Stufe von Beduinen und Bauern

stehendes, Menschenpaar anzunehmen, dessen astral-religiöse

Konzeption den Keim zu allen im Laufe der Jahrtausende an

allen Orten der Erde entwickelten Religionen trug! Vielleicht

tragen solche Schlüsse dazu bei, die Reaktion gegen den

Panbabylonismus zu zeitigen. Freilich stellt sich Winckler

zunächst die Aufgabe, das Wesen jener uralten, überall fest-

stellbaren einheitlichen Weltanschauung zu bestimmen, „ehe

wir über ihre Entstehung Vermutungen aufstellen können“

(S. 29). Ich glaube aber, das Objekt der Betrachtung verhält

sich hier ebenso zu seinem Wesen und seiner Entstehung wie

etwa die mittelalterliche Hexe oder das Gespenst.

Daß schließlich nach dem oben Gesagten das astral-mytho-

logische System auch mit der Annahme einer offenbarten, im

Alten Testament niedergelegten göttlichen Lehre in Einklang

zu bringen ist, lehrt A. Jeremias’ mit zahlreichen guten

Illustrationen geschmücktes Handbuch zur biblisch-orientalischen

Altertumskunde, von dem in anderthalb Jahren zwei Auflagen



124 C. Bezold

erschienen sind. 1 Als Materialsammlung, aber auch nur als

solche, werden kritische Leser dieses Werk vielfach brauchbar

finden und dem Verfasser für seine redlichen Bemühungen den

Dank nicht vorenthalten. Als Beweismittel für die Anwend-

barkeit von Wincklers System dagegen halte ich das Buch

für verfehlt. Es ist bezeichnend, daß der Verfasser die astral-

mythologischen Abschnitte in der zweiten Auflage in Sternchen

eingeschlossen hat, die „Lesern, die sich mit der Neuerung

noch nicht befreunden können, bei der Lektüre als Signal zum

Überschlagen dienen“ mögen; von solchen Sternchen wäre noch

ein Vielfaches dringend erwünscht. — Aus demselben Gedanken-

kreis wie seine assyriologischen Erörterungen zum Alten sind

auch A. Jeremias’ Beiträge zum Neuen Testament 2 entstanden,

die im übrigen darauf abzielen, „durch positiven Aufbau der

Auflösung des Christentums in religionsgeschichtlichen Syn-

kretismus entgegenzutreten“. Es würde unseren Baum weit

überschreiten, wollten wir auch nur in den Hauptpunkten

unseren Dissens von dem hier Gebotenen äußern. Es muß

genügen, nur die ersten Worte des ersten Kapitels kritisch

zu beleuchten: „Die Lehre von den Weltzeitaltern, Tlie von

Babylonien aus durch die ganze Welt gewandert ist, . .

möchte doch der Verfasser oder sonst ein Assyriologe auch

nur eine einzige Stelle in den bis jetzt bekannten Keilinschriften

beibringen, an der eine Lehre von Weltzeitaltern unzweideutig

zum Ausdruck kommt, eine Stelle, aus der mit anderen Worten

nachzuweisen wäre, daß die altbabyIonischen Priester Kenntnis

von der Präzession des Jahres gehabt haben! — D. Nielsens

Arbeit über die Mondreligion 3 hat schon im letzten Berichte

Schwallys 4 eine geziemende Würdigung erfahren. Dazu mag

1 Das Alte Testament im Lichte des Alten Orients. Leipzig 1904.
Zweite neu bearbeitete Auflage. Leipzig 1906.

5 Babylonisches im Neuen Testament. Leipzig 1905.

5 Die altarabische Mondreligion und die mosaische Cberlie/eruny.
Straßburg 1904. 4 In diesem Archiv IX, S 606f.



Babylonisch-assyrische Religion 125

hier wenigstens ein Protest gegen assyriologische Bemerkungen

wie die S. 166f. erhoben werden, die von Mose empfangenen

und zum israelitischen Lager verbrachten steinernen Gesetzes-

tafeln seien „leicht zerbrechliche Backsteintafeln“ gewesen.

Wenn Nielsen zu diesen angeblichen Vorgängen am Sinai zudem

an „Tempelbibliotheken“ aus den babylonischen Heiligtümern

erinnert, so kann ich dies nicht anders denn als assyriologischen
Dilettantismus schlimmster Art bezeichnen.

Ganz andere und sehr ernste Gedanken erweckt das jüngst

erschienene umfangreiche Werk von P. Jensen über das

Gilgamesch-Epos, von dem zunächst die erste Hälfte vorliegt.1

Mit dieser breit angelegten Arbeit bezweckt der Verfasser

nichts Geringeres, als eine große Anzahl von Berichten des

Alten Testaments, die er sämtlich als Sagen auffaßt, ferner

aber auch die Erzählungen vom Leben Jesu und verwandte,

gleichfalls ins Bereich der Legende verwiesene Stücke des

Neuen Testaments und (in dem in Aussicht genommenen zweiten

Bande) eine Menge griechischer Sagen, vor allem die Odysee

in direkten Zusammenhang mit dem Gilgamesch-Epos zu

bringen, und zwar in der Weise, daß alle diese Sagen einen

nachweisbaren Reflex des babylonischen Epos enthalten, bzw.

ihre Helden, wie Mose und Aaron, Abraham, Isaak und Elieser,

Josua und Eleasar und eine Menge anderer Gestalten des

Alten Testaments, aber auch Johannes und Jesus den Haupt-

personen jenes Epos, Gilgamesch, Xisuthros und Eabani bzw.

Chumbaba entsprechen sollen. In der Parallelsetzung ganzer

Gruppen von Sagenelementen und in ihrer Aufeinanderfolge

glaubt Jensen den endgültigen Beweis für die Richtigkeit seiner

Aufstellungen gefunden zu haben. Die fundamentale Wichtig-

keit dieses Werkes aus der Feder eines Gelehrten, dessen

philologisch-assyriologische Studien über alle Zweifel erhaben

1 Das Gilgamesch-Epos in der Weltliteratur. Erster Band: Die
Ursprünge der alttestainentliehen Patriarchen-, Propheten- und Befreier-
Sagc und der neutestamentlichen Jesus-Sage. Straßburg 1906.



126 C. Bezold

sind, und dem wir selbst die erste und einzige wissenschaftliche

Transkription, Übersetzung und Erklärung gerade des ge-

samten Gilgamesch-Epos, soweit es bisher bekannt ist, ver-

danken, leuchtet auf den ersten Blick ein. Philologen und

Theologen werden deshalb die hier als Grundlage für alle weiteren

Deduktionen gegebene „Paraphrase des Textes“ des Epos gleich

dankbar begrüßen. Eine Kritik des Hauptinhalts und der Er-

gebnisse des Werkes wird aber zunächst nicht leicht zu schreiben

sein und erforderte ein Buch von fast der gleichen Stärke,

zumal der Verfasser seine Leser „aufs inständigste darum

bittet“, „niemals Einzelnes für sich, statt des Ganzen, auf sich

wirken zu lassen“. Ich gestehe aufrichtig, daß ich vorläufig

von allen kritischen Bemerkungen zu dem Werke gern ab-

gesehen hätte, und zwar aus mehreren Gründen. Zunächst ist

nur ein Teil des Ganzen erschienen, und der Leser wird nicht

ganz selten auf Bd. II verwiesen, u. a. auf ein diesem bei-

zugebendes Kapitel über „Mythus und Geschichte“, aus dem

hoffentlich klar hervorgehen wird, in welcher Weise sich Jensen

die Beeinflussung alttestamentlicher und anderer Sagen durch

das Gilgamesch-Epos gedacht hat, ob auf literarischem Wege

oder durch mündliche Tradition oder durch Übernahme und

Weiterbildung von „Motiven“, die dem babylonischen Epos

zugrunde liegen. Und außerdem war es mir bisher unmöglich,

von dem über tausend Seiten starken Bande, der erst während

der Niederschrift dieses Berichtes erschienen ist, alle Blätter

genau zu lesen, geschweige denn eingehend zu studieren. Da

aber das Buch in kürzester Frist nach seinem Erscheinen

durch eine längere Anzeige „in der Hauptsache“ die rückhalts-

lose Zustimmung eines Assyriologen wie H. Zimmern 1 er-

fahren hat und auch dieser betont, daß „kein Forscher,

der durch sein Arbeitsgebiet verpflichtet ist, zu dem Buche

Stellung zu nehmen, ohne Gefährdung seiner wissenschaftlichen0 7 CT

1 Im Literarischen Zentralblutt 1906, Nr. 60, Sp. 1712ff.



Babylonisch - assyrische Religion 127

Reputation sich dieser Pflicht wird entziehen dürfen“, so be-

kenne ich freimütig, daß ich den Schlußfolgerungen, die der

Verfasser aus seiner Sagenvergleichung zieht, nicht zu folgen

vermag. Daß das Gilgainesch-Epos „in seinem Kern eine Dar-

stellung der bemerkenswertesten Ereignisse des Sonnenjahres

und des Sonnentages am Himmel und auf der Erde bietet“

(S. 109), hat Jensen allerdings äußerst wahrscheinlich zu machen

vermocht. Seine weiteren Folgerungen aber können in erster

Linie nur die Überzeugung hervorrufen, daß innerhalb des

Alten Testaments mehr Sagenentlehnungen anzunehmen

sind, als man bisher geglaubt hat. Im übrigen sind dagegen

meines Erachtens die tatsächlichen Parallelen, die er aufzuzeigen

sucht, nicht so fest begründet, als es zunächst den Anschein

haben möchte. Die unermüdliche Sucht nach solchen Parallelen

tritt oft durch die allerkühnsten Aufstellungen eines Tertium

comparationis zwischen vermeintlich gleichlaufenden Zügen

hervor und wird vielleicht durch nichts besser, aber auch be-

trübender illustriert als durch die Sätze des Verfassers (S. 131V:

„Ich kann doch Nichts dafür, daß die babylonische Sage auf

dem israelitischen Boden der Moses-Sage so sehr zusammen-

geschrumpft, verkrüppelt und verstümmelt ist, und ich kann

doch das Beweismaterial nicht erdrückender machen, als es

bei einem ersten Vorstoß zu sein scheint.“ Was mich bei

aller sonstigen Vorurteilsfreiheit außer dem erwähnten Ge-

brauch des Tertium comparationis abhält, dem Verfasser auf

seinen Pfaden zu folgen, sind hauptsächlich die nachstehenden

Gründe, für die ich mir hier Beispiele zu geben des Raumes

halber versagen muß: Jensen hat nicht berücksichtigt, daß das

Gilgamesch-Epos nachweisbar nur lückenhaft erhalten ist und

durch neue Funde iu für seine Deduktionen nicht unwesent-

lichen Punkten motiviert werden kann. Er zieht außer dem

Epos auch noch andere Keilschriftteste in das Bereich seiner

Untersuchungen, deren Verhältnis zu ersterem in keiner Weise

klar liegt. Er gibt zwar in der Textparaphrase des Epos



128 C. Bezold Babylonisch-assyrische Religion

und in den auf diese folgenden beiden „Anhängen“ über „die

sieben babylonischen Plagen yor der Sintflut“ und den „Baby-

lonier Xisuthros“ in seiner gewissenhaften und gründlichen

Weise an, welche Lesungen, Zusammenstellungen (z. B. der

„Plagen“) und Identifizierungen noch teilweise oder ganz un-

sicher sind, behandelt aber in der Folge — selbstverständlich

in ehrlichster Überzeugung und Absicht — das jeweils von

ihm als relativ Sicherstes Ausgewählte als absolut feststehend

und beweiskräftig. Er operiert mit lautlichen Anklängen oder

Deckungen von Eigennamen, soweit sie seinen Zielen günstig

erscheinen, ohne die überwiegende Anzahl der entsprechenden

Diskrepanzen einer Gegenprobe zu unterziehen. Endlich und

hauptsächlichst: er bildet Schlußketten in der Weise, daß

einer Person A (durch den Gang der Untersuchung — nach

seiner Meinung — mit Notwendigkeit) mehrere Eigenschaften

eines „Xisuthros“ (oder einer anderen Figur des Epos) bei-

geschrieben werden, daß dann ferner zwischen einer neuen

Person B und dem erwähnten A Ähnlichkeiten oder Parallelen,

und zwar anderer Natur als die erwähnten Eigenschaften, auf-

gezeigt werden und dadurch auch B — zu einem „Xisuthros“

gestempelt wird; daran anknüpfend dann eine weitere Person

C usf. — Eine Äußerung über die Verwertung der Textkritik

des Alten und Neuen Testaments liegt außerhalb des Rahmens

dieses Berichtes. Aber schon das Vorstehende wird vielleicht

genügen darzutun, daß auch die assyriologischen Fachvertreter,

die sonst gewiß seit mehr denn zwei Jahrzehnten am meisten

Grund haben, Jensens ungewöhnlichen Scharfsinn anzuerkennen,

seiner neuesten Arbeit ohne eingehendste Kritik nicht werden

gegenübertreten dürfen.



2 Melanesien 1903/04

Von W. Foy in Köln

Iuselu der Torresstraße

Als Brücke zwischen Australien und Neuguinea sind die

Inseln der Torresstraße für viele ethnologische Fragen von

höchster Bedeutung. Hier dürfen wir die Zwischenglieder er-

warten, die die primitive australische Kultur mit der schon

bedeutend weiter entwickelten Neuguineas verbindet, voraus-

gesetzt, daß Australien wirklich — wie Schötensack und Klaatsch

wahrscheinlich mit Recht annehmen — als Wiege der Mensch-

heit und ihrer Kultur zu betrachten ist. Das gilt auch für

das religiöse Gebiet, da Australien gerade im Zauber- und

Seelenglauben die primitivsten Formen bewahrt hat. Bei dieser

Bedeutung der genannten Inseln für die Ethnologie im all-

gemeinen und für die Religionswissenschaft im besonderen ist

es mit großer Freude zu begrüßen, daß ihr Volkstum noch in

letzter Stunde durch die Veröffentlichungen der Resultate einer

eignen im Jahre 1898/99 unternommenen Expedition, an deren

Spitze der auf demselben Gebiete bereits hervorragend tätig ge-

wesene A. C. Haddon gestanden hat, dauernd festgelegt wird.

Gleichwohl ist schon jetzt vieles durch den Einfluß von Perl-

fischern und Missionaren unrettbar verloren gegangen. Das

Werk, um das es sich hier handelt, sind die Reports of the

Cambridge Anthropolog ical Expedition to Tor res Straits,

von denen hier zunächst der V. Band in Frage kommt, betitelt:

Sociologij, Magic and Religion of the, Western Isländers}

Ein Teil seines Inhalts ist uns zwar schon durch frühere

1 Edited by A. C. Haddon. Cambridge 1904 XII und 378 Seiten 4°.
22 Tafeln, 84 Textillustrationen und 3 Karten.

Archiv f. Religionswissenschaft X «j



130 W. Foy

Arbeiten Haddons bekannt 1, aber hier tritt uns alles in aus-

führlicher, ergänzter und vertiefter Form entgegen, nicht zum

geringsten Teile durch die Mitarbeit von W. H. Jt. llivcrs,

('. Cr. Seligman und A. H. Wilkin; außerdem hat das Werk

durch Verarbeiten aller älteren Publikationen den Charakter

eines Kompendiums erhalten. Wie schon der Titel des vor-

liegenden Bandes besagt, bezieht er sich in erster Linie auf

die westliche Inselgruppe, namentlich auf Mabuiag, ferner auf

Badu, Moa, Nagir, Keriri, Muralug im Süden, auf Tutu und Yam

im Osten, auf Boigu, Dauan und Saibai im Norden an der Küste Neu-

guineas, aber auch die benachbarten Teile Australiens und

Neuguineas selbst sind zum Vergleiche herangezogen worden.

Den Anfang des Bandes macht eine große Sammlung von

'Folk-Tales' S. 9—120, die, ganz abgesehen von ihrem

mythologischen Gehalte, schon deshalb außerordentliche Wichtig-

keit besitzen, weil sie noch das Volksleben der alten Zeit ge-

treu widerspiegeln. Ihre Einteilung in 'Nature Myths’,

'Culture Myths’, 'Totem Myths", 'Spirit Myths’, 'Tales about

Dogais |i. e. weibliche Kobolde, vgl. S. 353 f.|’, 'Narratives about

l’eople’, 'Comic. Tales’ ist wenig glücklich zu nennen, da

mancherlei Zusammengehöriges (wie z. B. die Dbgai-Geschichten)

auseinandergerissen ist und ganz nebensächliche Züge zum Ein-

teilungsprinzip erhoben sind. Unzweifelhaft steckt ein großer Teil

alter Naturmythologie in den'Culture Myths’.'Totem Myths’ und

‘Spirit Myths’. So z. B. haben wir in der Geschichte von Mutuk

iS. 80ff.) die erst von Frobenius richtig gedeutete Mythe des

Sonnengottes, der von einem großen Fisch (hier ist es ein

Ifai) verschluckt wird, nach dessen Stranden ihn von innen auf-

schneidet und wieder herauskommt, dabei aber entdeckt, daß

1 The Ethnography nf the Western Tri he of Torres Straits, Jouru.

• >f the Anthropologe Institute of Great Britain antl Irelaml XIX (1889),
3. 297—410 mit PI. VII—X. Legends front Torres Stroits, Folklore I (1890),
S. i7_8i. 172 —1«)8. j'hc .secutar and ceremonial dances of Torres Straits,
Iuteruat. Archiv f. Ethnographie VI (1893), S. 131—162 mit PI. XI —XIV.
Ifead hunters, blae/:, white, and broien (London 1901), S. 95 —194.



Melanesien 1903/04 131

alle seine Haare ausgefallen sind. 1 Auch das daran sich an-

schließende Besteigen eines über ein Wasserloch hängenden

Baumes ist in dieser Verbindung nicht ohne Bedeutung, da

man sich den Sonnenhelden vielfach an einem Baume empor-

klimmend denkt. Nicht weniger gehört Sida, 'the bestower

of vegetable food’, zur Sonnenmythologie, über den uns Ge-

schichten von Mabuiag, Saibai und sogar vonKiwai an der Mündung

des Flyflusses vorliegen (S. 28 ff.). Die eine Geschichte läßt ihn

als Fregattvogel auftreten (die Vorstellung von der Sonne als Vogel

ist ja bekannt) und erzählt, wie unmittelbar nach der Begattung

eines jungen Mädchens (ursprünglich wohl der Erde) durch ihn

die Vegetation hervorsprießt; wie er zur Zeit des Sonnenunter-

ganges getötet, sein Leichnam darauf in einem großen Boot

ausgesetzt und mit einer Matte zugedeckt wird (es ist dies

eine besondere Form der Aussetzungsmythe, wie wir sie aus

Frobenius’ „Zeitalter des Sonnengottes“ nicht kennen); weiter-

hin wird erzählt, wie er schließlich von zwei mit den Rücken

zusammengewachsenen Frauen (sicherlich Erde und Himmel)

in dem angetriebenen Boot entdeckt und ins Feuer geworfen

wird, aus dem dann ein junger Mann hervorkommt, und wie

die Frauen ihn mit den Worten begrüßen: „Du bist eben ge-

boren“ (die Sonne kommt ja in der Glut der Morgenröte zur

Welt); wie er dann die beiden Frauen durch einen Hieb von-

einander trennt, so daß sie sich das erste Mal sehen (erst durch

die aufgehende Sonne werden ja Himmel und Erde, zuvor in

gemeinsames Dunkel gehüllt, voneinander geschieden); wie er

dann als Geist (die Sonne ist ja der erste Tote) von dannen

läuft, wie sich die Erde vor ihm öffnet und über dem sich

Hineinstürzenden wiederum schließt (ein Bild des Sonnenunter-

gangs). In einer anderen Geschichte von Sida benutzt er den

Fregattvogel gewissermaßen nur als Vehikel („he got inside

ivaumer“), geht dann in eine kleine ?ti-Muschel ein, wird von

1 Vgl. L. Frobenius Bas Zeitalter des Sonnengottes Bd. I (1904), spe-
ziell S. 62. Siehe auch schon Weltanschauung der Naturvölker (1898), S. 189.



einer der mit den Rücken zusammengewachsenen Frauen ver-

zehrt (Sonnenuntergang), darauf von ihr wieder geboren

(Sonnenaufgang), wächst rasch zum Mann empor und trennt

später seine Mütter voneinander 1 ; weiterhin setzt er sich auf

die Spitze eines Baumes, der, wie ähnlich in einer Sonnen-

mythe von den Banks-Inseln 2, sofort zu wachsen beginnt und

sich über das Meer biegt von einer Insel zur andern; schließ-

lich stirbt Sida, indem er sich in ein Wasserloch stürzt (nach
Preuß 3 würde es sich um das Wasserloch der als Wasser vor-

gestellten Abendröte handeln). Ebenso wie Mutuk und Sida,

ist auch Kwoiam, der eine ganz besondere Rolle im Totemis-

mus von Mabuiag spielt, eine mythologische Gestalt seinen

wesentlichen Zügen nach (vgl. S. 67ff., S. 367ff.). Zwei heilige

Gegenstände (hdibu und giribu), die den beiden Clangruppen

der Insel als Totem dienen und auf Kriegszügen von zwei

Vorkämpfern getragen werden (S. 298, 372), werden auf ihn

als Verfertiger zurückgeführt; diese Gegenstände haben aber

Mondsichelgestalt, ja es heißt sogar von ihnen, daß sie von

ihm zur Neumondszeit in Nachahmung des Mondes geschnitzt

worden sind (S. 70f.), also den Mond darstellen sollen; er trägt

sie an der Oberlippe und auf der Brust, sie scheinen im

Dunkeln wie Flammen (S. 74f.), ja sie werden sogar als seine

Augen angesehen, giribu als 'the eye in front’, Icutibu als 'the

eye at the back’ (S. 80): all das weist auf einen Naturgott hin.

Und weiter: die Mondsichel, die ihm, als er im Kampfe gegen

die Moa-Leute gefallen ist, vom Rücken fortgenommen wird

(S. 79) und die wir mit dem 'eye at the back’ (hutibu, sonst

an der Oberlippe getragen) identifizieren dürfen, ist zweifellos

die letzte Sichel des abnehmenden Mondes, während derjenige

1 Diese besondere Form der Jungfraumuttermythe scheint mir für
ihre ganze Beurteilung ausschlaggebend zu sein, was zu L. Frobenius
Zeitalter des Sonnengottes I, S. 223 ff. zu beachten ist.

- Vgl. L. Frobenius Völkerkunde in Charakterbildern I, S. 238 ff.
s Zeitschrift der Gesellschaft für Erdkunde zu Berlin, Jahrg. 1905,

S. 361—380 (vgl. besonders S. 364, 375).



Melanesien 1903/04 133

Schmuck, den er auf der Brust trägt und der, da er auf dem

Bauche liegt, verdeckt und nicht gesehen wird, jedenfalls die

erste Sichel des neuen Mondes repräsentiert.1 Unklar bleibt

nur etwas die Geschichte von der Anfertigung der beiden

Schmuckstücke (S. 70f.) und die Rolle, die gerade die Moa-

Leute beim Tode des Naturgottes spielen. Keinesfalls kann

aber von einer geschichtlichen Persönlichkeit bei Kwoiam die

Rede sein (was gegen S. 79 unten zu bemerken ist). Daß es

sich hier um einen Naturgott handelt, folgt übrigens auch

noch aus anderen Zügen der Sage und des Kultus. Togai,

einer seiner Oheime, erzeugt durch bloßes Aufstampfen auf

den Erdboden Erdbeben, Donner, Blitze und Regen (S. 70):

da haben wir einen deutlichen Gewittergott; sollte da der Neffe

kein Naturgott sein? Ferner wird nicht nur der durch die

sichelförmigen Embleme repräsentierte Mond als Totem betrachtet

(genau so wie z. B. bei den Arunta-Stämmen Zentralaustraliens

die Sonne, der Abendstem u. dgl.), sondern auch Kwoiam

selbst (S. 80, 367), und zwar gilt er auf Muralug als

Totem jedes einzelnen Insulaners trotz ihrer verschiedenen

Clantotems, ähnlich wie bei den religiösen Zeremonien

der Australier die Sonne oder der Sonnengott zu sämtlichen

Totems in Beziehung gesetzt wird (siehe hier Bd. 8, S. 530,

542). Daraus folgt, daß seine Naturgrundlage eine gleiche

allumfassende Bedeutung gehabt haben muß. Da nun der

Mond sein Auge ist und er demnach kein Sonnengott sein kann,

so liegt ein Mondgott am nächsten. Dazu würde stimmen,

daß Kwoiam nach der Sage von Australien stammt (S. 81),

d. h. doch wohl als australische Götterschöpfung zu betrachten

ist, zumal auch auf dem australischen Festlande bei Cape York

von ihm die Rede sein soll (S. 82). Dies würde deshalb zu

unserer Auffassung von Kwoiam als Mond- und nicht als

1 Zwei sichelförmige Schmuckstücke werden auch in der Sage von
Waiat erwähnt (S. 49). Wichtig für die Feststellung der Naturgrund-
lage dieser Sagengestalt ist noch das S. 252 Anm. 2 Vermerkte.



L34 W. Foy

Sonnengott stimmen, weil gerade in Nord-Queensland vielfach

der Mond als Mann und als Schöpfer der ersten Menschen,

die Sonne dagegen als Frau fungiert (vgl. hier Bd. 8, S. 544).

Wie dort, so würde auch in unserem Falle der Mond ganz

die sonst von der Sonnenmythologie her bekannte Bolle über-

nommen haben, und so erklärt sich wohl auch seine nahe

Verbindung mit Krieg und Schädelkult (S. 368f.). Wie man

anderwärts glaubt, daß die Sonne mit ihren Strahlen die

Menschen speert (vgl. hier Bd. 8, S. 539), so tritt hier der

Mond als Schutzpatron der in die Schlacht Ziehenden auf und

vernichtet die Feinde. Und wie die Sonne weit verbreitet als

Führer der Totenseelen gilt, so waren auf Pulu, der heiligen

Insel der Mabuiag-Leute, die Schädel der hervorragendsten

Toten und Erschlagenen mit dem Emblem Kwoiams zusammen

in einem Korb vereinigt (S. 369). Ja, bei den Totentänzen

tragen sogar die Kepräsentanten der jüngst Verstorbenen ein

solches Mondemblem im Munde (S. 253), damit die enge Zu-

gehörigkeit der Totengeister zum Monde dokumentierend. 1

Außer dem Mondemblem enthielt der Korb mit den Schädeln

auch noch einen sternförmigen Keulenstein {gworabatut, S. 369\

und zwar scheint er den Eingeborenen als Repräsentation der

Waffe Kwoiams gegolten zu haben (vgl. S. 79, 309): ich ver-

mute jedoch eine alte längst verwischte Beziehung zur Sonne,

dem ersten gestorbenen Wesen und mächtigsten Totengeist,

oder auch zu den Sternen, den himmlischen Verkörperungen

der Totenseelen (vgl. hier Bd. 8, S. 539, 545), die auch in den

Sternmythen der Torres-Straße die gleiche Rolle spielen (Re-

ports S. 12—16, 68£, vgl. auch S. 354); nur so erklärt sich

das synonym mit gworabatut gebrauchte mari (S. 369 Anm. 2),

das sonst die 'Seele’, den 'Totengeist’ bezeichnet. Jedenfalls

spricht auch dies für die oben gegebene Bedeutung der Mond-

embleme. Da sich der Kult Kwoiams einst auf allen Inseln

1 Vgl. dazu auch L. Frobenius Weltanschauung der Naturvölker
S. 368ff. (besonders S. 383).



Melanesien 1903/04 135

der Torres-Straße fand (S. 367) und die Mondembleme Kwoiams

weithin angetroffen werden (auf Moa S. 372, auf Muralug

S. 373, auf Yam S. 374, auf Nagir S. 374 Anm. 2) ! , so deutet

das auf einen ausgebreiteten alten Mondkult in dieser Inselwelt

hin. 2 Keinesfalls haben die Mondembleme etwas mit den

Churingas der Zentralaustralier zu tun, wie Haddon und Wil-

kin S. 373 anzunehmen scheinen. Aus alledem ergibt sich,

daß auf den Inseln der Torres-Straße eine reich entwickelte,

wenn auch stark verblaßte Naturmythologie zu Hause ist bzw.

gewesen ist, was jedoch in den „Reports“ nicht richtig erkannt

ist und nicht gehörig hervorgekehrt erscheint. — Unter dem,

was uns direkt als Naturmythen geboten wird, ist am inter-

essantesten die Geschichte von dem Disput über die Frage,

ob Sonne, Mond und Nacht nur eine und dieselbe Person oder

verschiedene Dinge seien (S. 11 f.): sie stammt von der Insel

Dauan bei Saibai, wo sie 1893 aufgezeichnet wurde, und gibt

Zeugnis von dem Widerstreit zweier verschiedener Welt-

anschauungen. Ein Zug, der durch alle Mythen hindurch-

geht, ist die häufige Verknüpfung bestimmter Felsen und

Steinblöcke mit den Ereignissen und Personen der Mythen

(S. 3, 4, 17, 20, 21, 28, 37, 40, 59, 71 Anm., 75, 82): ganz

denselben Charakter tragen die zentralaustralischen Geschichten

aus der Vorzeit, und auch, daß Menschen zu Steinen werden

(S. 17f., 20, 27, 10, 59), findet sich dort öfters, wie die Werke

von Spencer und Gillen und von Howitt zeigen (vgl. über die-

selben hier Bd. 8, S. 526ff.) Ein anderer Zug der Sagen in

der Torres-Straße ist die häufige Herleitung von Tieren aus

Menschenwesen (S. 17, 44, 45, 54, 69): das geschieht in Uber-

1 Z. T. sind diese Embleme mit zwei eingravierten Augen versehen
(auf Muralug und Yam), z. T. bestehen sie aus drei besonderen Teilen,
dem Monde, dem Augenpaar und einer angeblichen Wolkendarstellung
(auf Nagir). Hier harrt noch manches der Erklärung.

5 Daß dieser Mondkult eiustmals in Melanesien viel weiter ver-

breitet gewesen ist, werde ich andernorts an der Hand von allerlei
Mondsichelschmuek nachweisen.



136 W. Foy

einstimmung mit der durchgehenden Anschauung im nörd-

lichsten Queensland, daß im Anfänge der Schöpfung die Tiere

'black-fellows’ waren (vgl. hier Bd. 8, S. 545). Ob aber

Australien als Ausgangspunkt dieser Anschauung zu betrachten ist

oder nicht vielmehr umgekehrt in Australien sich nördlicher Ein-

fluß von Melanesien her geltend macht, soll dahingestellt bleiben.

Ein weiterer hier in Betracht kommender Abschnitt be-

handelt den Totemismus (S. 153—193, vgl. auch S. 363£).

Während die Totems (augnd) auf den Inseln der Torres-Straße

und in Daudai fast ausschließlich dem Tierreich entnommen

sind, begegnen wir auf der großen Insel Kiwai an der Mündung

des Flyflusses (Britisch-Neugumea) hauptsächlich Pflanzentotems

(vgl. S. 157). Beides steht im Gegensätze zum zentralaustralischen

Totemismus, wo alle möglichen Totems Vorkommen (vgl. hier

Bd. 8, S. 527). Über den Mond als Gruppentotem haben wir

schon oben berichtet. Auf den Inseln der Torres-Straße war

es Brauch der Clan-Leute, eine geschnitzte Repräsentation

ihres Totems oder irgendeinen Teil des Totemtieres (wie z. B.

Hautschilde eines Krokodils) bei sich zu führen; in seltenen

Fällen wurde das Totemzeichen auf den Körper selbst graviert,

in Daudai (Festland von Neuguinea) und auf Kiwai wurde es

den in den Kampf Ziehenden aufgemalt (S. 188 f.). Eigenartig

ist es, daß die Schlangenleute von Mabuiag zwei kleine Löcher

an der Nasenspitze hatten, die augenscheinlich die Nasenlöcher

der Schlange repräsentieren sollten (S. 168). Persönliches

Eigentum wurde vielfach mit dem Totem des Besitzers orna-

mentiert (S. 158). Neben dem Haupttotem gab es noch Neben-

totems, was auf besonderen sozialen Vorgängen beruhen muß

(S. 159, 180ff.). Von der Insel Yam liegt der Totemismus in

eigenartiger Entwicklung vor (S. 373—378): zwei Haupttotems

(Krokodil und Hammerhai) haben sich gebildet, die an mythische

Personen (Maiau und Sigai) anknüpfen und von denen je eine

heilige Tierfigur in einer besonderen Hütte aufgestellt ist; da

deren Seelen in besonderen daneben liegenden Steinen wohnend



Melanesien 1903/04 137

gedacht werden, so läßt sich eine nahe Verwandtschaft mit

dem zentralaustralischen Totemismus (vgl. hier Bd. 8, S. 5331

nicht von der Hand weisen: hüben wie drüben sind es eigen-

tümliche Wesen der Vorzeit, Menschen und doch auch wieder

Tiere, die die lokale Totemgruppe begründen; hüben wie drüben

wohnen die Seelen dieser Wesen nach ihrem Tode in Stein-

blöcken. Da ist es denn auch mehr als Zufall, wenn Maiau

und Sigai nach der Sage aus Australien gekommen sind. Wie

Kwoiam und der Mondkult, so haben eben auch diese beiden

mythischen Gestalten und der durch sie eingeführte Steinkult

ihre Heimat in Australien. Dieselbe innige Verwandtschaft,

die sich bei ihnen zwischen Mensch und Totem zeigt, ist

übrigens auf Mabuiag in andrer Weise zum Ausdruck gekommen.

Hier gebärdeten sich die Leute in allen wichtigen Augen-

blicken wie ihr Totemtier: Angehörige des Schlangentotems

z. B. streckten im Zorn die Zunge aus und bewegten sie wie

die Schlangen hin und her (S. 168), unter dem Zauberrufe

„Schlange beißt“ begannen sie den Kampf (S. 185). Dies Ge-

fühl der Identität ist sogar von psychischem Einflüsse auf die

einzelnen Clane gewesen: alle, deren Totem ein angriffslustiges,

streitbares Tier (Kasuar, Krokodil, Schlange, Hai) war, galten

als Freunde des Kampfes; andre, deren Totem ein unschuldiges

Tier war (Rochen, Spiegelkarpfen), galten als friedliebend,

der Hundeclan dagegen als wetterwendisch, ganz dem Charakter

der Hunde entsprechend (S. 184). Natürlich treffen wir auch

hier wie anderwärts das nur selten eingeschränkte Verbot,

das Totem zu töten oder zu essen (S. 186); das geht auf der

Insel Kiwai (an der Mündung des Flyflusses in Neuguinea) so

weit, daß niemand in den Kämpfen einen Gegner gleichen

Totems töten darf (S. 189), und wenn das Totem ein Baum

ist, so dürfen nicht nur dessen Früchte nicht gegessen, sondern

auch seine übrigen Teile nicht zum Hausbau oder irgend-

welchen anderen Zwecken verwendet werden (S. 190). Ähnlich,

wie in Zentralaustralien (vgl. hier Bd. 8, S. 528), ist auch auf



138 W. Foy

den Inseln der Torres-Straße die Entstehung des Totemismus

aus dem Naturzauber klar zu erkennen, da hier wie dort den

einzelnen Clanen die auf ihr Totem bezüglichen Zauberriten ob-

liegen (S. 182 ff.). Dabei suchen sie in der Bemalung (und

gewiß auch in den Bewegungen) den Totemtieren zu gleichen.

Die Dugong-Leute auf Mabuiag hatten ihre Stirn mit aufrecht

angebrachten Blättern bedeckt, die das Wasserspritzen des

Dugong beim Auftauchen und Atmen versinnbildlichen sollten,

und in den Armbändern trugen sie Blätter, die das heim

Schwimmen in sehr flacher See zur Seite spritzende Wasser

nachahmen sollten (S. 183). Außerdem spielte dabei der erste

erjagte Dugong eine Rolle, der vom Meere auf die Insel

hin gerichtet gehalten wurde, um so auf zauberische Weise die

Dugongs draußen in der See zum Besuche der Insel zu ver-

anlassen. Beim Schildkrötenzauher wurde ein Stock in der

Kloakenöffnung der ersten zur Brutzeit erlegten Schildkröte

einige Male auf- und niederbewegt, um die Fruchtbarkeit dieser

Tiergattung zu erhöhen (S. 184).

Der nächste auf Geburt und Kindheit bezügliche Ah

schnitt (S. 194—200) berichtet u. a. von allerlei Zauber, Be-

handlung der Nachgeburt u. dgl. Schwangere Frauen auf Saibai

tragen einen besonderen Schmuck aus zerschlissenen Blättern

lind Blattstreifen unter der Brust; das Geschlecht des zu er-

wartenden Kindes wird durch ein besonderes Orakel festgestellt;

um einen Knaben zu erhalten, wird die künstliche Figur eines

männlichen Kindes genährt; nach der Oehurt darf die Wöchnerin

Schildkröten- und Dugongfleisch nur mittels spitzen Holzstabes

zum Munde führen. Auf Mabuiag und Muralug haben die

Speiseverbote einen ausgedehnteren Charakter. Auf ersterer Insel

wird die Nachgeburt in hartem Erdreich vergraben, damit das Kind

stark werde, und Zwillinge werden auf magische Umschnürungen

an einer nach der schwangeren Frau benannten Figur zurückgeführt.

Wichtig sind die Kapitel über die Pubertätsgebräuche

hei Mädchen (S. 201—207) und Jünglingen (S. 208—221). Ein



Melanesien 1903/04 139

auffälliger Zug der Mädchenriten ist (außer der Abschließung

gegen die Mitwelt im Busch oder in der Ecke des väterlichen

Hauses, außer der Fütterung und außer dem Schlußbad) vor

allem das Verbot, das Tageslicht zu sehen (S. 201, 203, 205):

augenscheinlich soll das Mädchen dadurch als Geist charakterisiert

werden. Der Grund dazu ist wohl der. Nach neuseeländischem

Glauben (siehe unten) ist die Menstruation eine Totgeburt,

und auf gleiche Anschauungen weist es hin, wenn sich das

menstruierende Mädchen auf Muralug (S. 204), wie auch in

Australien, in einer flachen Grube niederlassen muß und dann

hoch hinauf mit Sand bedeckt wird; es soll das zweifellos eine

Andeutung der Beerdigung des „totgebornen Kindes“ (= Men-

strualblut) sein. Durch die Menstruation kommen also die

Mädchen in nächste Berührung mit Totengeistern, sie müssen

sich selbst als Totengeist gerieren, um vor demjenigen des

Menstrualblutes geschützt zu sein, und da nun Totengeister

vorzüglich in der Nacht ihr Wesen treiben, so dürfen sie —

um in ihrer Rolle zu bleiben — auch nur nachts ausgehen.

Aus demselben Grunde werden sie auch auf Yam, Tutu und

Muralug schwarz bemalt (S. 202—204). Zu alledem stimmt

auch, daß diejenigen Frauen, die ihnen während ihrer Ab-

schließungszeit assistieren, als dogai (weibliche Gespenster) be-

zeichnet werden und vor Sonnenaufgang aus allen Häusern

nehmen dürfen, was sie wollen (S. 204 f.). Die erste Periode

wird auf Yam, Saibai und dem gegenüberliegenden Festlande

von Neuguinea dem Monde zugeschrieben, der (männlich vor-

gestellt) dem Mädchen im Schlafe beiwohnt 1 ; ein Hof um den

Mond bezeichnet das dabei vergossene Blut (S. 206). — Bei

den Jünglingsweihen auf Tutu und Nagir mußten die Novizen

(lernge) tagsüber unter einer zeltartigen Bedeckung (sobcra)

in Dunkelheit zubringen, so daß beim Gehen nur ihre Füße

sichtbar waren (S. 209, 212), und absolutes Stillschweigen be-

1 Einer gleichartigen Anschauung begegnen wir bei den Neu-
seeländern.



140 W. Foy

obachten (S. 210, vgl. auch S. 216). Ihr ganzer Körper wurde

während der Abschließungszeit täglich mit Ruß aus gebrannter

Kokosnußschale eingerieben, wodurch ihre Haut allmählich

einen ganz blassen Ton annahm (S. 209, 212): gewiß war die

Absicht dabei sie den Geistern gleich zu gestalten, die man

sich „weiß“ dachte (vgl. hier Bd. 8, S. 545). Anderwärts —

auf Keriri — wurden sie mit Holzkohle schwarz gefärbt, ähnlich

den Mädchen (S. 217). Außerdem wurden die Jünglinge auf

allen Inseln in den Sitten und Gebräuchen ihres Clanes unter-

richtet, Liebeszauber wurde nicht zu lehren vergessen, und es

fehlte auch nicht an moralischen Unterweisungen (S. 210 f.,

213f.), ja selbst an Peinigungen (S. 215). Auf Saibai z. B.

wurden sie mit brennenden Kokospalmwedeln geschlagen, ähnlich

wurden sie auf Kiwai an der Mündung des Flyflusses behandelt

(S. 219), und dazu ist das „Rösten“ der australischen Jünglinge

zu vergleichen (vgl. hier Bd. 8, S. 540). Das Schwirrholz fand

bei den Jünglingszeremonien auf Muralug, Keriri und Kiwai

Verwendung (S. 21711'.).

Die Bestattungszeremonien werden S. 248—262 zu-

sammenfassend behandelt, und zwar liegen sie uns am voll-

ständigsten von Mabuiag vor. Dort wurden die Daumen und

großen Zehen des Toten zusammengebunden, der ganze Körper

wurde mit Ausnahme des Kopfes in eine Matte eingewickelt,

und der Leichnam mit dem Fußende zuerst aus dem Lager

getragen, damit der Geist nicht den Rückweg zu den Lebenden

lande — eine häufig zu beobachtende Sitte. Sodann wurde

der Leichnam auf einer überdachten Plattform (saru) beigesetzt

— alles dies war die Aufgabe der Schwäger (siehe auch S. 148),

die in Erfüllung dieses Amtes marigct genannt wurden —, und

darauf wurde der Vollzug dieser Präliminarien den nächsten

Blutsverwandten angezeigt. Letzteres geschah, indem die marii/et

vielfach das Totemtier des Toten nachahmten, ein Krokodil

oder eine Schlange in den Bewegungen, einen Hund auch im

Gebell usw. (S. 185 f., 249). Die Trauernden bemalten sich nun



Melanesien 1903/04 141

weiß (siehe auch S. 262), schnitten sich die Haare ab u. dgl.

— alles Mittel, um den Totengeistern gleich zu werden (vgl.

hier Bd. 8, S. 540) —, gingen zur Plattform, die ebenso, wie

die mariget, mit Pfeilen beschossen wurde, und stimmten das

Klagegeheul an. Bei der Rückkehr von der Leiche verwüsteten

sie die Anpflanzungen (des Toten?). Nach einigen Tagen wurde

der Geist des Toten durch Schläge gegen das Dach der Platt-

form und durch Schreie fortgetrieben, der Schädel vom Leihe

getrennt und gereinigt, die übrigen Knochen aber eingewickelt

und in Felsspalten niedergelegt (auf Muralug wurden sie ent-

weder begraben oder im Hause aufgehoben und auf Wanderungen

mit herumgetragen, S. 260f.) v Der gereinigte Schädel wurde

dann von den mariget rot bemalt und in einen besonders aus-

geschmückten Korb getan, der dann in zeremonieller Weise den

nächsten Verwandten übergeben wurde, wobei wiederum die

mariget mit Pfeilen beschossen wurden, weil sie es waren, die

den Schädel von der Leiche fortgenommen und ihr damit ein

Leid angetan hatten. Ob auch diese Schädel wie die im Kampfe

erbeuteten auf der Insel Pulu bei Mabuiag in der Höhle Augud-

alkula beigesetzt wurden (vgl. S. 4, 305, 368) oder ob zu ihrer

endgültigen Aufbewahrung bestimmte Schädelhäuser, Tcwilcwi-iut

genannt, dienten (S. 306 f.), ist nicht absolut klar zu ersehen.

Anderwärts, auf Muralug und Keriri, trug der nächste Ver-

wandte den Schädel längere oder kürzere Zeit in einem Korbe

mit sich herum (S. 260 f.), sodann wurde er auf Keriri in der

Hütte eines anderen Verwandten „for a long time“ aufbewahrt

und schließlich in Felsspalten niedergelegt (S. 261), auf Nagir

dagegen schliefen die Angehörigen drei Nächte um ihn herum

und dann verwahrte ihn der nächste Verwandte, in dem be-

obachteten Falle der Vater, dicht bei seinem Lager (S. 259).

Den Schluß der Bestattungszeremonien bildet der Totentanz,

der für die Mabuiag-Leute auf der schon genannten kleinen

Insel Pulu stattfand (S. 2521F.). In ihm stellten die Tänzer

die Geister (marlai hzw. ipikamariiai) der kürzlich verstorbenen



142 W. Foy

Männer nnd Frauen dar und ahmten sie in ihren Manieren

und Bewegungen nach; sie waren dabei schwarz bemalt. Letzteres

könnte einigermaßen verwundern, wenn wir hören, daß markai

auch zuweilen den weißen Mann bezeichnet und dies doch un-

zweifelhaft damit zusammenhängt, daß man sich eben die Geister

„weiß“ vorstellte und die ersten Europäer als Geister auffaßte

(vgl. S. 354f. und über gleiche Anschauungen der Australier

hier Bd. 8, S. 545, 548, siehe auch das oben bei Gelegenheit der

Jünglingsweihen Vermerkte). Man sollte also bei einer Dar-

stellung von Geistern nur eine weiße Bemalung erwarten. Aber

man muß bedenken, daß die Toten zunächst in die Unterwelt,

in die Nacht oder Dunkelheit eingehen, deren Emblem die

schwarze Farbe ist, und erst darauf wieder am Himmel als

„weiße“ Sterne erscheinen (worüber oben S. 134). Interessant

ist, daß neben den Darstellern der Totengeister auch ein Possen-

reißer, danilkau genannt, auftrat (S. 254f.), daß also auch hier

wir wiederum dem uralten Element der dramatischen Kunst

begegnen. Die Bedeutung des Totentanzes wird von Haddon

iS. 256, 365) keinesfalls richtig erkannt: er soll nämlich nach

ihm nur dazu dienen, den Trauernden die Gewißheit zu geben,

daß die Geister ihrer Toten wirklich leben, und soll ihnen da-

durch zum Tröste gereichen. Hier, wie bei der Mythologie,

dringt Haddon nicht tief genug in das schon öfters erörterte
Problem ein.

Uber Tabu (scibi) im weitesten Sinne findet sich einiges

S. 269 — 271 zusammengestellt. Zur Sicherung persönlichen

Eigentums dienen allerlei Zeichen, die ihrer Entstehung nach

nicht durchsichtig sind. Geschlechtlicher Umgang ist vor

Fischzügen, Kriegszügen, religiösen Zeremonien (S. 349) u. dgl.

verboten; Übertretungen rächen sich in Fehlschlägen und Nieder-

lagen: die zugrunde liegende Idee ist zweifellos die, daß die

Zauberkraft des Mannes durch geschlechtlichen Umgang ver-

ringert wird 1 und dadurch den ihm entgegenstehenden Zauher-

1 Vgl. K. Th. Prcuß Globus LXXXVIJ, S. 399 a.



Melanesien 1903/04 143

kräften unterliegt, die sich die günstige Gelegenheit des eigenen

Sieges nicht entgehen lassen. Auf Yam hieß es im Pidgeon

English: „bow and arrow belong other people he smell you,

he smell what you do night, he shoot you, you no got luck“;

also ist es die Zauberkraft des gegnerischen Bogens und Pfeiles,

die obsiegt, wenn man sich schwächt. Allen Objekten (wie

z. B. dem Spiegelkarpfen S. 330) werden ja bei den primitiven

Völkern Zauberkräfte zugeschrieben, nicht bloß den Menschen

und Tieren. Seligmann hat die Bedeutung jener Worte nicht

ganz richtig erkannt. In Übereinstimmung mit diesem 'Tabu’

auf den Inseln der Torres-Straße stehen Legenden der Motu

von Port Moresby (Britisch-Neuguinea), in denen gejagte Tiere

ihre Verfolger, die zuvor geschlechtlichen Umgang gehabt

haben, weit hinter sich lassen und noch dazu verhöhnen; hier,

wie dort, siegt aus denselben Gründen die tierische Zauberkraft.

Allerlei Gebräuche religiöser Natur kommen auch in dem

Kapitel über Krieg zur Sprache (S. 298-—307). Von den er-

beuteten und gekochten Köpfen werden die Augen und Teile

der Wangen gegessen (S. 300f., 305), um tapfer und furchtlos

zu werden. Aus gleichem Grunde trank man auch das Blut

des frisch abgeschnittenen Kopfes. Auf Tutu trank man gern

den Schweiß berühmter Krieger oder aß ein Geschabsel von

deren blutgetränkten Fingernägeln oder die Zunge des eben

Erschlagenen. Vor dem Kampfe blies man durch einen ge-

trockneten Penis in der Richtung des beabsichtigten Kriegszuges

(S. 301), zweifellos ein Zauber zur Überwindung des Gegners:

sowohl der Penis als Sitz der männlichen Kraft wie der Hauch

sind zauberkräftig. Ursprünglich zweifellos vor dem Kriegszuge,

in der historischen Zeit nach der Rückkehr vom Kampfe wurden

auf Mabuiag Kriegstänze mit den erbeuteten Köpfen in der

Hand abgehalten (S. 303). Auf Muralug bestand der Tanz in

der Darstellung eines ganzen Kriegszuges (S. 304); die ursprüng-

liche Absicht dabei war gewiß, auf den gleichen Verlauf des

wirklichen Kriegszuges einen zauberhaften Einfluß auszuüben.



144 W. Foy

Das letzte und für uns hier wichtigste Kapitel ist einer

y.usammenfassenden Behandlung von „Zauber und Religion“

gewidmet (S. 320—378). Wie in allen primitiven Religions-

formen, nimmt der Zauber die erste Stelle ein. Ich hebe nur

das Wichtigste hervor. Z. T., namentlich soweit es sich um

Personenzauber handelte, lag er in den Händen besonderer

Zauberer (maiddaig). Ihre Schüler, immer nur einer zur Zeit,

wurden im Busch in die Geheimnisse eingeweiht, und das erste,

was sie auf Mabuiag tun mußten, war das Verzehren der Fäkalien

ihres Lehrers (S. 321); im Kot und Urin wird ja eine hohe

Zauberkraft vorausgesetzt. 1 Ein beständiges Genußmittel der

Zauberer, namentlich vor allen magischen Handlungen, war

Leichenfleisch (S. 322). Unter den vom maiddaig ausgeübten

Vernichtungszaubern lassen sich mehrere Arten unterscheiden.

Der eine besteht darin, einen rotbemalten und mit einer gekauten

Masse bestrichenen Stein in der Richtung nach dem Aufenthalts-

orte des Opfers zu werfen. Zur Prüfung, ob dieser Zauber wirksam

ist, genügt es einen beliebigen Stein nach einem Vogel zu werfen:

trifft derWurf, so wird auch der Zauberwurf Erfolg haben (S.324).

Weiter können an flachen Holz-, Stein- oder Wachsfiguren (wauri)

allerlei symbolische Handlungen vorgenommen werden, wie sie

schon in zahlreichen Variationen von anderen Völkern bekannt

sind: so z. B. wird der Figur Gift in den Mund gegeben

(S. 325). Oder der Zauberer nimmt einige trockene Internodien

eines Weinstocks (kuman), die wie Menschenknochen aussehen,

imitiert einen Fischadler und tut so, wie wenn er von den

angeblichen Knochen Fleisch abzerrt (S. 325). Oder ein

rotgefärbter und noch sonst zauberkräftig gestalteter Krokodil-

zahn wird auf eigenartige Weise mittels eines gebogenen jungen

Baumes iu der Richtung nach dem Aufenthaltsorte des Opfers ab-

geschossen (S. 326), ähnlich wie in Australien spitze Knochen und

Holzstücke auf den zu Bezaubernden gerichtet werden. Jeder Tod

infolge einer Krankheit wird einer von diesen Zituberhandlungen

* 1'reu IS a a. 0. S. S26.



Melanesien 1903/04 145

zugeschrieben. Weiterhin erfahren wir mancherlei über Liebes-

zauber, so z. B. über einen Tanz des jungen Mannes, wobei er einen

hakenförmig gekrümmten Penisknochen von einem Hunde auf dem

Bücken tragen und unausgesetzt den Namen seiner Liebsten bei

sich wiederholen oder an ihn denken muß (S. 328). Mit einer

großen Anzahl Zauberriten ist der Fischfang verbunden (S. 330 ff.'i:

Schwirrhölzer, Ahnenfiguren, Steinblöcke, Tänze mit Fischmasken,

kleine Fischfiguren aus Holz oder Stein und Skeletteile solcher

Fische, ja sogar Holzstäbe mit angeschnitzten Köpfen fischender

Vögel und mit Federschmuck spielen dabei eine Rolle. Beim

Dugongzauber wurde sogar das Harpunieren des Dugong von

einer Plattform aus bis in alle Einzelheiten mimisch dargestellt

(S. 341). Auch an Vegetationszaubern fehlt es nicht. Die

Anpflanzungen wurden auf Mabuiag umtanzt und besondere

männliche oder weibliche Figuren aus Holz (tuadttb) in ihnen

angebracht. Oft errichtete man eine Art Torbogen aus Bambus

(== Regenbogen), von dem eine Blätterfranse (= Regen) herab-

hing, und an einer quergespannten Schnur wurden mehrere

madub und Schwirrhölzer aufgehängt: nachts werden, so glaubt

man, die mailnb belebt (werden Geister) und umwandern Schwirr-

holz schwingend und tanzend die Anpflanzungen, dadurch eine

gute Ernte sichernd (S. 346). Eine besondere Zeremonie zu

gleichem Zwecke wird matca genannt (S. 348f.): ein oder zwei

Tänzer treten auf, die eine Maske vor dem Gesicht tragen und

im übrigen ganz von einem Blätterkleid bedeckt sind; sie laufen

hinter den Männern und Frauen her und dürfen auf Nagir alle

beliebigen Nahrungsmittel aus den Häusern nehmen; niemandem

sind sie bekannt. Hier haben wir es zweifellos mit einer ver-

wandten Erscheinung der melanesischen Geheimbünde zu tun.

Regen- und Windzauber (S. 350—353) — auf den Inseln der

Torres-Straße besonders deutlich und interessant —- waren in

bestimmten Familien erblich: allem Anscheine nach waren es

nur solche, deren Totem ein Wassertier war: W:issertiere

fungieren ja bei verschiedenen Völkeru in Wegen/.eremomen.
Archiv f. KcliginntwiMtatchaft X H»



14t.) W. Foy

Zum Vorzauber der Regenzeremonie gehörte es die Dächer mit mehr

Stroh zu decken, eine symbolische Andeutung des zu erwartenden

Regens. Der Regenmacher bemalte sich darauf schwarz und weiß,

„all along same as clouds, black behind, white he go first", oder

er bemalte seinen Körper mit schwarzen Flecken, um die Wolken

zum Kommen zu veranlassen: er machte sich damit gewisser-

maßen zu einem Konglomerat von Wolken. Um den Regen

zum Aufhören zu bringen, bemalte er sein Schädeldach rot

(das sollte die Sonne repräsentieren); außerdem führte er ein

Kügelchen roter Farbe in seinen After ein und preßte es kurz

darauf wieder heraus, „like breaking a cloud, so that sun he

may shine" (die Kugel ist also die Sonne und der Regenmacher

repräsentiert die Wolke); schließlich verbrannte er auch noch

bestimmte Blätter am Meeresufer: wie der Rauch sich zerstreute,

wie die Asche von der See weggewaschen wurde, so sollten

die Wolken verschwinden. Eine andere Methode war folgende:

Blattzweige wurden für einige Tage in die See gelegt und mit

einem Stein beschwert (die Vegetation wurde damit symbolisch

getränkt); war genug Regen gefallen, so wurden die Zweige

wieder getrocknet, der Regenmacher aber bemalte sich den

ganzen Körper mit roter Farbe (das ist das Symbol des Feuers,

der Sonne, der Hitze, der Trockenheit), und nachdem er seine

rechte Hand einen Augenblick in seine linke Achselhöhle gelegt

hat, winkt er mit der schweißgetränkten Hand nach allen

Himmelsrichtungen (das ist dasselbe Mittel, das die Australier

in Nord-Queensland zum Vertreiben des Sturmes gebrauchen!. 1

Zum Vorzauber der Windzeremonie gehörte es auf Anordnung

des Windmachers die Boote mit mehreren Tauen fest zu binden,

eine symbolische Andeutung des zu erwartenden Sturmes. Dann

bemalte sich der Windmacher über und über rot (Symbol des

mit Blitzen verbundenen Sturmes) und befestigte einige Büsche

am Riff, so daß sie von der Flut hin und her bewegt wurden

(Analogiezauber). Auch Schwirrhölzer dienen auf Moa und

1 \V K. Rotli Sörth -(Queensland Ethnography: Bulletin Nr. 5, S.



Melanesien 1903/04 147

Muralug zur Herbeiführung von Wind. Um den Wind zum

Aufhören zu bringen, verfährt der Windmacher ähnlich wie

bei der zweiten Regenzeremonie: er selbst und die Büsche

werden rot bemalt und letztere über ein Feuer oder an eine

sonnige Stelle gelegt. War der Wind zu heftig, so sprach der

Windmacher einen Zauberspruch, der in Pidgeon-English „small

path belong cassowary and pig“ bedeutet; die Idee dabei war,

daß die Kielfurche eines Bootes den schmalen Pfaden ähnelt,

die die Kasuare und Schweine sich durch den Busch bahnen,

daß also in dem Zauberspruch die Kasuare lind Schweine ge-

wissermaßen für die Boote selbst stehen und daß die Schilderung

der Bootfurchen auf die wirkliche Ausführung derselben von

magischem Einfluß ist, indem der Wind gezwungen wird nach-

zulassen und den Booten eine Fahrt zu ermöglichen. Ein

wichtiges Beispiel zur Erläuterung dunkler Zaubersprüche!

Eigenartig ist, daß der Windmacher auf Moa sich schwarz

färbt und dasselbe auch auf Mabuiag geschieht, wenn der Wind

durch abwehrende Handbewegungen fortgetrieben wird: soll die

schwarze Bemalung etwa den Zauberer zum Geist stempeln?

Auf Muralug konnte der Windmacher die See zum Steigen

veranlassen, indem er einen Korallenblock vom Riff nahm und

eine Strecke landeinwärts unter einen Baum legte (S. 352):

Korallenblöcke und See gehören so eng zueinander, daß durch

die Versetzung des ersteren das Steigen des Wassers symbolisch

angedeutet wird. — Vom Seelenglauben (S. 355 — 360) der

Insulaner der Torres-Straße haben wir schon allerlei in anderen

Kapiteln kennen gelernt. Zweifellos herrscht auch hier der

Satz: Die Seelen folgen der Sonne (vgl. dieses Archiv, Bd. 8, S. 539).

Die Insel der Totenseelen liegt immer im Westen, wo die Sonne

untergeht (355f.). Doch erscheinen die Toten auch als Sterne

am Himmel wieder (vgl. oben S. 142), ja sogar in den Stern-

schnuppen werden Geister gesehen (S. 360). Andrerseits weist

schon der Schädelkult (oben S. 141) und die Divination mittels

Schädel von Verwandten (S. 362) darauf hin, daß die Seelen-



Vorstellungen doch nicht in diesem einen Satze glatt aufgehen.

Was Haddon S. 364 über die Konservierung der Schädel und

Knochen vonVerwandten sagt, daß sie nämlich nur zur Erinnerung

aufgehoben werden, mag für die heutigen Verhältnisse gelten,

wird aber nicht der Geschichte dieser Sitte gerecht. Wir haben

ferner die zentralaustralischen Vorstellungen vom Seelenfelsen

wiedergefunden (oben S. 135); wir finden auch sonst noch Tote

und sogar Kinder mit bestimmten Steinen in Beziehung gesetzt,

die an den schirmartigen Wänden auf den Zeremonialplätzen

aufgestellt sind (S. 365—367) — das sind also die reinen

Seelensteine —, und wir hören sogar von einer Beziehung der

Lebenden zu Bäumen, wie es ja in Zentralaustralien neben

Seelenfelsen auch Seelenbäume gibt (vgl. hier Bd. 8, S. 533).

Auf der heiligen Insel Pulu bei Mabuiag repräsentieren die

Blätter der Bäume die Mabuiag-Männer; würden die ersteren

verbrannt, so würden dementsprechend Männer in der nächsten

Schlacht fallen (S. 327, 370). Sogar in Vögeln scheinen die

Seelen weiterzuleben, wenigstens in Sagen (S. 358). Gleichwohl

sind das alles nur noch verblaßte oder fragmentarische Vor-

stellungen. Nachdem die Seele (mari) den Leichnam verlassen

hat, eilt sie — scheinbar in der Form eines fliegenden Fuchses

(vgl. S. 356) — zur sagenhaften Insel Kibu im Westen, wird

dort von den Totengeistern früher Verstorbener zur Neumond-

zeit verwundet bzw. getötet (man beachte wiederum die Be-

ziehung zum Monde!) und wird damit zu einem Totengeist

(markai). Die Wasserhosen sind nichts anderes als die Speere

dieser markai, mit denen sie sich Fische aus dem Meere holen

(S. 85, 356). Ganz identisch mit diesen markai scheinen mir

trotz Haddons Zweifel die „muri“ genannten Geister (S. 334,

359f.) zu sein, zu denen die Wasserhose in gleicher Verbindung

steht. Die erste Wasserhose nach dem Tode eines Mannes

zeigt an, daß er von den Totengeistern im Speeren unterrichtet

wird, daß er also ein wirklicher Geist geworden ist (S. 356).

Das alles deutet auf ein Herumschweifen der Totengeister hin,



Melanesien 1903/04 149

wofür sich auch sonst Anhaltspunkte finden (beachte z. B. den

oben S. 145 besprochenen Vegetationszauber mit Geisterfiguren).

Ob damit irgendwie die Vorstellung zusammenhängt, daß sich

Unglücks-, insbesondere Sterbefälle in der Familie oder im

Stamme durch vorheriges Mißgeschick ankünden (S. 46, 58, 93,

361), wage ich nicht zu entscheiden. Doch ist von einer All-

beseelung nichts zu spüren. Der Verfasser bemerkt S. 355 aus-

drücklich, daß Tiere und Pflanzen keine Seele (mari) besitzen.

— Was an Kulthandlungen auf die Toten, den Totemismus,

die Jünglingsweihen und den Mondgott Kwoiam Bezug hat,

haben wir schon kennen gelernt. Im Gegensatz zu Haddon

meine ich, daß von einem Heroenkult keine Rede sein kann, da-

gegen wohl von Resten eines Götterkultes. Die hauptsächlichsten

Kulthandlungen spielten sich an besonderen Zeremonialplätzen

(kwod) ab, die zunächst ganz ähnlich, wie in Australien, nur

aus einem geheiligten Grund und Boden bestanden und erst durch

gewisse Zwischenstufen (schirmartige Wände, Einzäunungen,

flache Blätterhütten) hindurch zu den melanesischen Klubhäusern

hinüberleiten (S. 3, 306 f., 365 f.). Eine noch unaufgeklärte

Eigenart aller heiligen Plätze auf den Inseln der Torres-Straße

ist es, daß bei ihnen die Gehäuse von Fususschnecken eine so

große Rolle spielen.

Neben der außerordentlichen Fülle an religionswissenschaft-

lich wichtigem Material ist es vor allem der abschließende

Charakter des vorliegenden Werkes, um deswillen mir eine

ausführliche Besprechung geboten erschien. Werden wir doch

außer den noch ausstehenden Bänden der „Reports" kaum

weitere umfangreichere Publikationen aus dem Gebiete der Torres-

Straße erwarten dürfen. Gleichwohl regen vielleicht einzelne

der oben eingestreuten kritischen Bemerkungen den einen oder

anderen dazu an, noch in letzter Stunde das Material hie und

da nachzuprüfen und gegebenenfalls zu vertiefen.

[Die Fortsetzung des Berichtes folgt im nächsten Heft]



III Mitteilungen und Hinweise

Diese verschiedenartigen Nachrichten und Notizen, die keinerlei
Vollständigkeit erstreben und durch den Zufall hier aneinander gereiht
sind, sollen den Versuch machen, den Lesern hier und dort einen nütz-
lichen Hinweis auf mancherlei Entlegenes, früher Übersehenes und besonders
neu Entdecktes zu vermitteln. Ein Austausch nützlicher Winke und Nach-
weise oder auch anregender Fragen würde sich zwischen den ver-
schiedenen religionsgeschichtlichen Forschern hier u. E. entwickeln können,
wenn viele Leser ihre tätige Teilnahme dieser Abteilung widmen würden. 1

Die Selbstentmaimnng bei den Syrern

Lucian berichtet, daß sich zu seiner Zeit in Hierapolis

(Mambog) viele Männer zu Ehren der großen syrischen Göttin im
Enthusiasmus entmannten (de dea syra § 27 und 51). Es handelt
sich hier um eine sehr alte religiöse Sitte. Die Herleitung von
dem treuen Diener des syrischen Königs (Seleukos I) (§ 19—23i
bedarf keiner Widerlegung. Vielleicht hat diese Auffassung darin
ihren Grund, daß man in dem Kombabos, dessen Statue, das

Werk eines griechischen Künstlers, im Tempel stand (§ 26), einen
Zeitgenossen eben des Pürsten sah, der jene errichten ließ und
überhaupt das alte Heiligtum neu erbaute, es mit verschwenderischer
Pracht ausstattete und Mambog zur 'Icqk noliq machte 2, während
das Kunstwerk doch nur das Urbild der Verschnittenen darstellte.

Die große Ähnlichkeit dieser Erscheinung religiösen Wahnsinns
mit kleinasiatischen Bräuchen, die schon Älteren auffiel (ib. § 15)
— Lucian braucht daher unbedenklich den Namen rdckkoi für

diese syrischen Verschnittenen (§ 43) —, machte es einiger-
maßen wahrscheinlich, daß wir hier eine uralte Übertragung
fremder Sitte in ein semitisches Land haben. Im nördlichen

Syrien haben ja, wie wir jetzt wissen, im hohen Altertum allerlei
fremde Nationalitäten geherrscht und selbst gewohnt, und manches
weist da auf enge Beziehungen zu Kleinasien hin.

1 Sog. Rezensionen soll diese Abteilung ebensowenig enthalten als
sie „Berichte“ ersetzen soll. Über die Zeitschriftenschau, die dem Archiv
besonders beigegeben werden kann, siehe die Mitteilung Band VII, S. 280.

5 Aelian, De nat. an. 12, 2.



Mitteilungen und Hinweise 151

In der Apologie des Pseudo-Meliton heißt es, in dem
Brunnen von Mabbog (Hierapolis) habe früher ein böser Geist
gehaust, der den Vorübergehenden die Mannheit geschädigt habe
(Cureton, Spicilegium syriacum 25). Das steht jedenfalls mit der
genannten Sitte in Verbindung, will sie wohl erklären. Aber
freilich, die wirren Angaben dieser Schrift über syrisches Heidentum
sind durchweg recht unklar.

Nicht sehr lange nach Lucian (etwa um 220 n. Chr.) sagt der
von einem Schüler des Bardesanes verfaßte syrische Dialog über
das Patum oder ,,über die Gesetze der Länder“: „In Syrien und

Edessa pflegten sich die Leute ihre Mannheit zu Ehren der
Tar'athS abzuschneiden. Als aber König Abgar (von Edessa)
gläubig (Christ) wurde (sehr bald nach 200), befahl er, jedem,
der das tue, die Hand abzuhauen. Und seitdem tut das in Edessa
niemand mehr“ (Cureton, Spicilegium syriacum 20). Tar'athe, ver-
kürzt aus 'Attcir'athe, ist der wahre Name der großen syrischen
Göttin, den Lucian, wie alle anderen nicht rezipierten „barbarischen“
Namen, vermeidet 1 , während er in der griechischen Übersetzung
bei Eusebius (Praep. 6, 10, 25) durch ’Pscc wiedergegeben wird;
so benannte man sonst ja auch die phrygische Göttermutter. Wir
haben hier ohne allen Zweifel die Sitte, die von dem Edessa

benachbarten Hierapolis ausging. Das Christentum unterdrückte
sie bei seinen Anhängern gewiß ziemlich rasch. Wenn aber noch
200 Jahre später Rabbülä, der strenge Bischof von Edessa

(411—435), ausdrücklich bestimmt, daß kein Christ die Frechheit
haben solle, sich zu entmannen (S. Ephraemi .... aliorum opera
selecta —: ed. J. Jos. Overbeck [Oxonii 1865] 221), so erkennen
wir da doch wohl noch eine Nachwirkung des alten Brauches.
Darin freilich, daß noch der Nomokanon des Nestorianers Ebedjesu

(]• 1318) verbietet, einen, der sich entmannt habe, zum
Geistlichen zu machen (Ang. Mai, Veterum seriptorum nova collectio
1Ö, 281a), möchte ich nur die Wiederholung einer alten Verord-
nung sehen, die in Wirklichkeit längst gegenstandslos geworden war.

Bekanntlich blieb, wie Edessa früh mit Eifer das Christentum
uimahm und die geistige Hauptstadt aller rein syrischen Christen
wurde, die Nachbarstadt Harran noch bis tief in die islamische

Zeit hinein ein Sitz des Heidentums. Über Religion und Kultus
dieser harränischen Heiden, die sich, um die muslimische Obrigkeit
zu täuschen, den Namen Skalier beilegten 2, haben wir einige

1 So läßt Libanius, wo er Julians Feldzug gegen die Perser schildert,
alle barbarischen Ortsnamen weg, nur nicht Kzrjeup&r. das ja auch
ein attischer Personenname ist!

- Man wußte nämlich nicht mehr, wer eigentlich die „Ssäbier“
seien, denen nach drei Koranstellen Duldung gebührte.



152 Mitteilungen und Hinweise

eingehende, aber vielfach dunkle Nachrichten bei arabischen Schrift-
stellern. 1 Da treffen wir nun noch in später Zeit wieder die

Selbstentmannung aus religiösen Gründen. Der gelehrte und
schreibgewandte Dschähiz (*j* 869) erzählt in seinem „Tierbuch“
(Bd. 1, 57 f. der noch nicht fertig ex-schienenen Cairiner Ausgabe),
daß sich manche von den Frommen unter den Harräniern ent-

mannten. Er hat mehrere dieser Leute selbst gekannt. Mit einem
gewissen Behagen weist er an dem Beispiel eines steinalten Mannes
nach, daß diese Verstümmelnng den geschlechtlichen Trieb durchaus

nicht aufhebe, im Einklang mit Lucian (§ 22 am Ende). Wir
stehen hier, wie auf demselben geographischen, so auch auf dem-
selben religiösen Gebiete wie bei Lucian.

Im ganzen haben wir in dieser scheußlichen Sitte aber ein
neues Item zu Lukrezens

Tantum relligio potuit suadere malonim!
Straßburg i. E. Th. Nöldeke

Das Land der Hyperboreer

Otto Schroeders schöner Aufsatz im VIII. Bande dieser Zeit-

schrift (69 ff.) hat das Land der Hyperboreer als Land der seligen
Götter ei-wiesen, das da „hoch über dem nie erklommenen Haupt-

berg 8, oder einfach über den Bergen im Himmel liegt“, ein Seiten-
stück zu den ManocQav vrjßoi. Es wird unter den Lesern des
Archivs nicht mir allein aufgefallen sein, daß sich Schroeder ein
Beweismittel hat entgehen lassen, welches seinen Bau zu krönen
geeignet ist, Pindar lieferte ihm das Fundament, Bakchylides fügt
den Schlußstein hinzu. In der Erwartung, der Verfasser selbst
werde den kleinen Nachtrag geben, habe ich den Hinweis bisher
zurückgehalten, bringe ihn aber nun auf freundliche Mahnung des
Heratxsgebers.

Im dritten Gedicht erzählt der keische Dichter zu Nutz und

Frommen seines königlichen Auftraggebers Hieron die erbauliche
Geschichte von dem freigebigsten Gönner des delphischen Heiligtums,
dem Lyderkönig Kroisos. Daß dieser trotz seiner unerschöpflichen
Spenden an den Gott schließlich dem jungen Perserkönig Kyros
ziemlich rühmlos erlegen war und den Tod in den Flammen
gesucht hatte, war ja eine der empfindlichsten Schlappen für die

1 Zuerst zusammengestellt in dem sehr verdienstlichen, wenn auch
jetzt ziemlich antiquierten Werke Chwolsobns „Die Ssabier und der
Ssabismus“ (St. Petersburg 1856).

* Es sei mir erlaubt daran zu erinnern, daß gora für Berg nicht
nur im Kirchenslawisch vorkommt, sondern noch heute auf der Balkan-
halbinsel in einem bekannten Namen lebt, Czernagora=Montenegro.



Mitteilungen und Hinweise 153

delphische Priesterschaft, aber die fromme Legende wußte Rat.
Älter als die bekannte mehr rationalistische Erzählung Herodots
ist die schon früher teilweise aus einem Vasenbild erschlossene

Version, die Bakchylides vorträgt. Als Sardes erobert und alles
verloren ist, besteigt Kroisos mit Weib und Töchtern den Scheiter-
haufen und winkt dem Diener, ihn zu entflammen. Aber die Götter
wollen seinen Tod nicht: V. 53 ff.

dXX’ incl äsivov nvQog
la(i7tQQv diaioasv (livog

Ztvg imardaag fieXccyxsv&eg vitpog
aßivvvsv igav&äv q>X6ya.

dmexov obäiv, 3n 9eä>v [LtQifivcc
Ttv%r\i' rore AaXoyxvr\g ’AnoXXiav
ipeQcov ig TntQßoQiovg yiQOVxu

ßvv xavietpvQOig xuxivaaas xovQcag
di’ siaißciav, oti iiiyioxa &vaxmv
ig dya&iav dvinefitys tlv&oo.

Zeus’ Regen löscht den Scheiterhaufen, aber auch Apollon muß
eingreifen, und er gibt dem frommen König das Beste, was die
Götter ihren Lieblingen zu geben vermögen, die Aufnahme in die
Gefilde der Seligen. Daß so und nicht anders die Entrückung
zu den Hyperboreern zu verstehen ist, wird nach Schroeder wohl
niemand bezweifeln. Für sehr möglich halte ich es, daß Bakchy-
lides, wenn er gerade das Hyperboreerland zur Bezeichnung der
Gefilde der Seligen wählte, dabei von der Schilderung seines großen,
von ihm so eifrig studierten Rivalen bewußt oder unbewußt be-
einflußt war (P X 29),

vaval ö’ oürs nigog imv ttv svQOig
ig 'TitegßoQiav aywvct davjiccrav öäöv.

A. Körte

Somiuertag. Wie A. Dieterich in seiner Abhandlung Sommertag
es ausgeführt hat, wird bei den verschiedenen Frühlingsumzügen
der fruchtbehängte Stab usw. als Verkörperung des Frühlings, als
Frühling selbst, in jedes einzelne Haus getragen. Dies tritt recht
deutlich zutage in dem ' Sommerdoekenaustrageu ’ in der Gegend
von Karlsbad in Böhmen, wie es heut noch gebräuchlich ist in
Oberbrand. Eine Mitteilung von J. Hofmann in dem Karlsbader
Heft von 'Unser Egerland’ 10, 187f. sagt darüber folgendes.

Wenn die Felder bestellt sind, gehen Mädchen, acht Tage
nachdem die Knaben den Tod ausgetragen haben, mit einem festlich
geschmückten Baume, an dem die Sommerdoeke (den Frühling dar-
stellend) befestigt ist, von Haus zu Haus und singen ein Lied,
Gaben heischend. Ein solches Lied, das mit Ausnahme des Fluchs
alle von Dieterich S. 18 angegebenen Elemente enthält, heißt in

Kürzung:



154 Mitteilungen und Hinweise

Wir kommen hereingetreten
Um Laubnis wollen wir beten,
Ihr werds uns wohl vergünnen,
Ein Liedlein anzusingen.
Den Winter ham wir getragen aus
Wir bringen Euch davor ins Haus
Den wunderfrischen Mayen.

’s soll alles gut gedeihen;
Maria soll es beschützen
Vor Kreißen und vor Blitzen!

(Nun warten die Kinder, bis

Schön Dank, schön Dank, Frau
Wirtin mein,

Das Himmelreich soll Euer sein,
Gott wird’s Euch sicher lohnen

Wie das beigegebene Bild z
bekleidete Puppe.

Wir wünschen den Herren und
Frauen

Das Himmelreich soll’n sie schauen,
Wir wünschen dem Herrn ein Faß

voll Wein,
Aus fernen Ungarn soll er sein.
Die Schlüsse] hören wir klingen,
Die Frau wird uns ein Kreuzerlein

bringen;
Wir wollen sie nicht versaufen
Woll’n schöne Bänder drum kaufen.

sie eine Gabe bekommen haben);

Und Hab und Gut Euch schonen,
Gott soll es Euch vergelten
Auf Wiesen und auf Feldern!

;igt. ist die ' Sommerdoeke ’ eine
B. Kahle

Znm Martinsfeste

H. Usener hat in seinem Aufsatz „Heilige Handlung“ (Areh.
f. IteLVII, 281 ff.) auf Grund des in Koblenz gesungenen Martins-
liedchens darauf hingewiesen, daß wir hier „eine richtige caterva
zweier viei“ haben, und daß dieser Kampf „die irdische Nach-

bildung des siegreichen Kampfes ist, mit dem am selbigen Tage
der Winter den Sommer überwindet und austreibt“. Aber nicht

nur in Koblenz haben sich die Reste der einstigen „Heiligen
Handlung“, des Kampfes zwischen Sommer und Winter am Martins-
tage, erhalten; es möge mir erlaubt sein, dem Zeugnisse, auf das
ich in den Hess. Bl. f. Volksk. Bd. IV (1905) S. 34 hingewiesen habe,
an dieser Stelle einige weitere Belege hinzuzufugen.

Ende der 50 er Jahre des vergangenen Jahrhunderts herrschte
im Kreise Bergheim (im Jülicher Lande) am Vorabend von
St. Martinstag folgende Sitte. Die Kinder verfertigten sich Laternen
aus Rüben und zogen, während sie ihr Martinsliedchen sangen,
mit diesen Lichtern durch die Straßen. Gleichzeitig nahmen die
Knechte der benachbarten Höfe lange, mit Stroh umwickelte
Stangen, zündeten diese vor dem Dorfe an und gingen dann gegen-
einander los, wobei sie eine regelrechte Schlacht lieferten. Diese
Kämpfe fanden aber nicht nur zwischen den Knechten der einzelnen
Höfe statt, sondern auch zwischen der jungen Mannschaft der ein-
zelnen Dörfer, so z. B. zwischen der von Kirchtroisdorf und der
von Kleintroisdorf. Hinterher wurden die Knechte festlich be-

wirtet. In späteren Jahren untersagte die Polizei diese Sitte wegen



Mitteilungen und Hinweise 155

der Feuersgefahr, die den auf den Feldern aufgebauten Frucht-
barmen bei den Kämpfen leicht drohte.1

Aber auch heute noch leben diese Kämpfe, die letzten Spuren
der einstigen heiligen Handlung, weiter am Rhein und an der
Ahr. Ich gebe im folgenden eine kurze Schilderung der Vorgänge
am Martinstage, wie sie sich in dem kleinen Örtchen Ahrweiler ab-
spielen. Ich benutze dabei zum Teil Schilderungen von Augenzeugen,
zum Teil Mitteilungen, die mir Herr Rektor a. D. Dr. Joerres in
Ahrweiler machte, für die ich ihm auch an dieser Stelle meinen
Dank ausspreche. Ahrweiler zerfällt seit alters her in vier Teile,
die man „Hute“ (wohl gleich Honnschaft, Hundertschaft) nennt.
Die 10 —13 jährigen jungen Knaben einer jeden „Hut“ veranstalten
nun zu Martini auf je einem bestimmten Berge ihr besonderes
„Mätesfeue(r)“. Um dieses ins Werk zu setzen, betteln die Knaben
in ihrer „Hut“ Stroh, Holz, kurz Brennmaterialien aller Art zu-
sammen. Bei diesem Einsammeln der Brennstoffe sang man in
früheren Jahren — jetzt hört man nur noch den letzten Teil —
folgendes Lied:

Zant Me(ä)te, Zant Me(ä)te,
Dat war ene johde Mann,
A schnitt ä Stöck vom Mantel
Ön joliv et em arme Mann.
Jääht es jätt zom Me(ü)tesfeue,
En Hand voll Stri'ih,
En Sack voll Flüb;

darauf folgt dann noch ein Geschrei. Natürlich greifen die Knaben
bei dem Zusammenbetteln der Gaben für ihr „Me(ä)tesfeue“ auch
in benachbarte „Hüten“ über, darüber kommt es dann zum Streit
zwischen den Parteien, und es entwickeln sich regelrechte Schlachten,
die manchmal — wie im letzten Jahre — solchen Umfang an-
nehmen, daß auch Erwachsene tätigen Anteil daran nehmen.

An dieser Stelle möge mir erlaubt sein, die hübsche Schilderung
anzufügen, die F. Sehmitz in seinem trefflichen Büchlein: „Volks-
tümliches aus dem Siebengebirge“ 2 (Bonn 1901) S. 14 f. von der
Feier des Martinsabends in der Gegend von Ober- und Nieder-
dollendorf bei Königswinter gibt. Schmitz' Darstellung lautet:

„ Meatensdaag
Han die Junge de Biingede (Baumgärten) gepaach!“

sagt das Sprichwort, dessen Wahrheit dem Flurhüter unendlich
viel zu schaffen machte. Dort in den Baumgärten versammelte
sieh die männliche Jugend des Dorfes; sie ist streng nach 4 ,Hon-

1 Nach f'rdl. Mitteilung des Herrn Hauptlehrer Kaumanns in Mors a.Rh.
2 S. A. in den „Rheinischen Geschichtsblättern“ veröffentlichter

Aufsätze, auch unter dem Titel: Zur deutschen Volkskunde Nr. ö. Bonn,
P. Hanstein, 1901.



Mitteilungen und Hinweise156

schäfte* geteilt: ,Verresse* (die von Fährhausen), ,Dörpe* (die vom
Dorfe), ,Faidesche* (die vom Falltor), ,Diche* (die vom Teiche),
und jeglicher freundschaftlicher Verkehr zwischen den jugendlichen
Bewohnern dieser ,Honschaften* ist aufgehoben. Es ist Krieg.
Jede Partei bewacht sorglich ihren mühsam für das Martinsfeuer
aus Busch und Hecke zusammengeschleppten Holzhaufen, den die
anderen mit List zu rauben suchen. Will die List nicht gelingen,
so geht’s zum offenen Kampfe; die Kühnsten ziehen voran und
stimmen das Kriegslied an:

He konn jö all die Verresse 1 Junge,
De de Dörpe* schwaade kunne!
Heierassasah! Faldiridirah!
De Dörpe * Äsele mossen dran!

In kleineren Orten, wo eine Teilung nach Honschaften nicht statt-
findet, wird einer Nachbargemeinde der Krieg erklärt usw.“

Zum Schlüsse füge ich eine Darstellung des Martinsfestes in
Kempen am Niederrhein an, die ich der Güte des Herrn Oberlehrer
Zours in Ahrweiler verdanke, da hier ein alter Zug sich gehalten
hat, das Rauben der Gaben.

In Kempen veranstalten die Kinder am Martinstage einen
Fackelzug, der früher an zwei Tagen, dem Vorabend zu St. Martin

und an diesem Tage selbst, stattfand. Ein besonders auffallendes
Lied besitzen die Kinder dort nicht, vielmehr werden zum Teil

Volkslieder gesungen. Dem Kempener Martinsfest eigentümlich ist
aber wohl das nach Schluß des Zuges beginnende „Kuchenstehlen**.
Am Martinstage gibt’s kaum ein Haus in der Stadt, in dem nicht
Pfannkuchen gebacken werden. Diese nun — zuweilen mit viel
„Schlauheit“ — aus Küche und Keller zu „stehlen“, ist ein Haupt-

vergnügen der Jugend, das ihr gerne gegönnt wird. Erschallt die
Frage: „ös de Kuck jahr?“ — dann ziehen sich wohl Hausfrau
und Magd diskret zurück, um plötzlich mit erschrockenem Gesicht
in der raubenden Kinderschar zu erscheinen. Das ist ein Haupt-

vergnügen, alle Kuchen gestohlen zu haben. Obwohl sich diese
Sitte bis heute gehalten hat, hat hier das Martinsfest doch in
letzter Zeit das wahre Volkstümliche verloren, da die Leitung des
Martinszuges einen offiziellen Charakter angenommen bat — so
begleitet auch ein Musikkorps die Kinder — und nicht mehr in
Händen der Jugend selbst liegt. 1

Hinweisen möchte ich noch auf einen tschechischen Brauch, über

den Josefine Kopecky: Cechischer Weihnachtszauber und Festlieder

im Urquell N. F. I C 1 897) S 312 folgendes mitteilt: „Eine freud-

1 Mutatis mutamlis!
* Der Aufsatz von Ulr. Schmid: „Martini-Feier“ in d. Beil, ».

AUg. Zt. München 1906, Nr. 262, S. 287 bietet nichts Neues.



Mitteilungen und Hinweise 157

volle Zeit für die Kinder aus der Umgebung von Melnik ist die

Smrtelna nedSle (Sonntag der Toten). Die Kinder der ärmeren
Leute bekommen da von den Eltern ein junges Tannenbäumehen.

An den Ästen sind vorsichtig aufgemachte leere Eierschalen (vejdumky)
aufgehangen, von der Spitze des Bäumchens flattern lustig farbige
Papierbänder, und Heiligenbilder sind zwischen den langen grünen
Nadeln mit Zwirnfäden befestigt. Die Kinder, festlich gekleidet,
nehmen das Bäumchen in die eine Hand, in die andere ein

Körbchen, gehen von Haus zu Haus, bleiben hinter den Türen
stehen und deklamieren folgendes Lied:

Tod, Tod aus der Stadt (dem Dorfe)
Ein neuer Sommer in die Stadt.
Was ist das für ein Kuchen?
Ohne Gewürz und Eier.
Veilchen und Rosen
Können nicht blühen,
Bis der Herrgott geholfen hat.

Der heilige Peter aus Rom
Gibt uns eine Flasche Wein,
Damit wir uns antrinken
Und den Herrgott loben.

Wenn sie damit fertig sind, bekommen sie eine kleine Gabe, und
im nächsten Hause fangen sie vom frischen an.“

Alb. Ostheide

Dreh dich um im Körbl,
Gib mir einen Groschen,
Drehen sie sich um in Schalen,
Gebt uns je einen Kreuzer,
Und du, heilige Marketa,
Gib uns acht aufs Korn
Und auf alles Getreide,
Die uns der Herrgott beschert.

Zu Band IX S. 185, 2. In seinem an Properz IV 1 an-

knüpfenden Aufsatz 'Lautes und leises Beten’ hat Sudhaus für
den rätselhaft klingenden Schlußvers des Astrologen in dieser Elegie
— octipedis cancri terga vicina cave — eine neue Erklärung versucht,
die den Dichter mit einem (etwas anspruchslosen) Witz schließen
läßt. Leider kann ich nicht zugeben, daß die hübsche Erklärung
auch richtig ist. Sudhaus beruft sich für seine Deutung auf
Manilius V 174, wo es heißt: 'nunc cancro vicina canam, cui parte

sinistra consurgunt Iugulae’. Er glaubt, daß Iugulae, wie das
freilich in den Lexicis zu lesen ist, hier die Esel im Sternbild

des Krebses bedeuten. Daß diese aselli (im Krebs) 'cancro vicina’
heißen sollen, wäre nun freilich seltsam; und parte sinistra heißt
nicht 'auf der linken Seite im Krebs’, sondern nach Manilius

Sprachgebrauch links, d h. südlich vom Krebs. Aber obendrein
heißt Iugulae nie soviel wie aselli, sondern hier wie an allen
anderen Stellen der lateinischen Literatur soviel wie Orion, wie

ich Sphaera S. 385 f. wohl einwandfrei erwiesen habe. Mit Manilius

kann man also für die Properzstelle gar nichts anfangen; und



158 Mitteilungen und Hinweise

damit ist es auch mit Sudhaus’ Deutung von terga sinistra bei
Properz vorbei. Denn von den Eseln im Krebs, an die ich auch
erinnert habe, liegt der eine rechts, der andere links: warum also
gerade terga sinistra cave? Einstweilen wird es also wohl doch
bei meiner Erklärung (bei Dieterich Rh. Mus. 55, 219) sein Be-
wenden haben. F. Boll

Niederlegen und Aufheben der Kinder von der Erde

Die Volksanschauung von der „Mutter Erde“, die A. Dieterich
u. a. in den Gebräuchen des Nicderlegens und Aufhebens der Neu-
geborenen von der Erde eingehend nachwies (Mutter Erde, S. 6 11
u. 15 f.), finde ich auch in der gleichen Sitte der Gäneger (Gold-
küste, Westafrika). Nach unveröffentlichten (von seiner Frau mir
gütigst mitgeteilten) Aufzeichnungen des Missionars H. Bohner f
trägt am achten Tage nach der Geburt — bis dahin bleiben die
Kinder im Haus — eine Verwandte das Kind an die Sonne. Man

besprengt es dreimal mit Wasser (wohl christlichen Ursprungs) und
begrüßt es mit folgender Segensformel: „Mit einer Hand bist du
gekommen, mit beiden Händen empfangen wir dich; hinter dir ist
es dunkel und verborgen, vor dir ist es hell.“ Dann sagen die
Verwandten, das Kind solle seine Eltern ehren, damit es lange
lebe, cs solle nicht stehlen und nicht die Ehe brechen. Dabei

wird das Kind hingelegt, und seine Eltern, sowie zwei oder
drei Beute aus der Verwandtschaft stehen dabei. Nachdem die

Wünsche ausgesprochen sind, wird das Kind wieder auf-
genommen. Am anderen Tag findet eine Bewirtung von Freunden
und Verwandten statt, teilweise mit Besehenkung des Kindes.
Einen offenbar verwandten Brauch finde ich von Rev. J. Roscoe

über die Raganda (Viktoriasee) mitgeteilt (Journ. Anthrop.
Jnst. 1902, XXXII, p. 31). Dort darf das Neugeborene zwei
Monate lang nicht auf dem Boden sitzen. Nach Ablauf dieser
Zeit kommt morgens in der Frühe der Großvater und setzt das
Kind auf ein Stück Rindenzeug in der Nähe der Tür nieder; dabei
findet dann ein kleines Familienfest statt. Getrennt davon ist

die Legitimitätserklärung, die erst nach zwei Jahren erfolgt. Auch
hierbei läßt man die Kinder sich auf Matten neben die Haustür
setzen. Bernhard Struok

Der Examenmaini in Schuli>lbvt»*

Eiue alle Eigentümlichkeit des Pförtner Schullebeus war der
Examen mann, der in Sinn und Formen dem Volksbrauch von der
Austreibung des Winters sich anschloß, aber durch den Geist der



Mitteilungen und Hinweise 159

Klosterschule und des Pennalismus seine Umbildung bekommen
batte. Wenn das Examen mit seinen vielen Arbeiten in Vers und

Prosa vorüber war, ursprünglich um Ostern am Ende des
Winters, später in gleicher Weise auch um Michaeli, wurde eine
Puppe aus Stroh gemacht, die mit zusammengebettelten Kleidern
angezogen und dann aut eine Stange gesteckt wurde. Die neu-
eingetretenen Schüler des letzten Semesters, die sog. Novizen,
mußten ein weißes Hemd Überwerfen und in Prozession hinter dem

Examenmann im Kreuzgange einherziehen. Dabei wurden sie
, wacker mit Ruten gestrichen 1 von den Obersekundanern der zweiten
Abteilung, die an diesem Tage das Recht erhielten, Stöcke zu
tragen, eines der 90 Obersekundanerrechte. Die Feier fand nach
dem Abendessen statt, und fast gespenstisch bewegten sich die Gestalten
durch die Dämmerung der inatt erhellten Räume. Bei diesem Umzug im
Kreuzgang wurde ein Höllenlärm verführt; als im Jahre 1848 am
Tage des Examenmannes ein höherer preußischer Beamter im Eil-
wagen an den Klostermauem vorüberfuhr und den Spektakel hörte,
vermeldete er in der nächsten Stadt, auch iu der Schulpforte sei

eine ganz greuliche Revolution ausgebrochen. Der Zug begab sich
dann in den sog. Primanergarten, der inmitten des Kreuzgangs
liegt, und aus einem darüberliegenden Fenster der 10. Stube wurde
ein Rüge- und Spottgedicht verlesen, in dem allerlei Vorkommnisse
der Schule behandelt wurden. Hierauf begab sich der Examen-
inann durch eine kleine Pforte nach dem sog. Fürstenhaus zu;
wenn man am Waschsaale vorüberkam, wurden von oben Weihe-
güsse auf die ahnungslosen Novizen herniedergeschüttet. An der
kleinen Saale entlang marschierend, sangen die Alumnen ein Lied
von dem Begräbnis der Erzväter, wobei die Refrainworte, A-a-a-
bram-bram-bram, I-i-i-sak-sak-sak eine rechte Schülerfreude ent-
wickelten. Zuletzt wurde die Puppe in die kleine Saale geworfen,
über der auch der ,seeessus‘ erbaut war. Die Sitte, die im

Jahre 1870 abgeschatft worden ist, um dem pennalistischen Unfug
ein Ende zu machen, trägt entschieden Züge des uralten Volks-
brauchs. Der düstere Geist des Winters mit seinen Arbeiten wird

hinausgetrieben und ins Wasser geworfen, er soll begraben werden,
um der Freude Platz zu machen. Der Befreiung des Gemüts von
den düsteren Affekten dient das Spottlied, an das Begräbnis er-
innert ein Gesang, der freilich ganz andere Elemente in sich auf-
genommen hatte. Es ist vielleicht verwegen, den Höllenlärm aut
das Vertreiben von Dämonen, die Prügelei und die Taufe auf das
Berühren mit der Lebensrute und auf den uralten Fruchtbarkeits-

zauber der Frühlings feste zu deuten, obwohl man immerhin sagen
kann, daß die Novizen, die nach dem allgemeinen Urteil dumm,
faul, frech und gefräßig waren, es wohl verdienten, eine magische



160 Mitteilungen und Hinweise

Anregung zum Wachstum in Weisheit und Tugend zu empfangen.
Tn Schulpforte hat sich ja manche Sitte aus frühem Mittelalter
bis auf die heutige Zeit erhalten, wie das Gloria des Tischgesangs,
mancher besondere lateinische Ausdruck im Jargon der Anstalt,
oder auch das ergreifende Ecce, die Totenfeier für die hingeschiedenen
ehemaligen Schüler der Anstalt. In die Reihe solcher auf nie ab-
gerissener Tradition beruhender Bräuche gehört auch der erzählte
Fall, der in die gelehrte Bildung der Klosterschule volkstümliche
Gewohnheit aufnahm.

Von dem Charakter der Spottreime geben die Knüttelverse
eine Vorstellung, die ich Herbst 1869 als erwählter Satiricus der
Unterprima gemacht habe, — sie sind das letzte Lied der nun aus-
gestorbenen Gattung. Dem Cötus, der in Kosen arge Kneipszenen
aufgeführt hatte, war die seltene Freiheit der Spaziergänge außer-
halb der Schule ganz genommen und auch nach einem halben
Jahre nicht wiedergegeben worden trotz aller Bravheit. Da hieß es:

Und was auch der Alumps (= Alumnus) verspricht,
Die Mutter Pforte hört ihn nicht;
Ja selbst Adam verlor den Kopf —,
Den man noch heut zu finden hofft;

(Ein Sturm hatte vom Portal der Kirche die Statue Adams
herabgeworfen, der abgeschlagene Kopf war vergebens gesucht
worden.)

Auch Bartzensur ist eingeführt,
Sobald sich nur der Milchflaum rührt.

Dann war unter anderem von dem Parteiwesen der Alumnen

die Rede, zum Schluß hieß es nach meiner Erinnerung:

Hu, hu, das ist ein böser Mann,

(Anspielung auf Worte eines Lehrers)

Drum sei der Hut ihm eingedrückt
Und er zum Styx hinabgeschickt.
Nun singt das lsakslied zur Fahrt,
Wo Küchenfritze seiner harrt.

Dieser Fridericus war ein Aufwärter, der viele Kinder hatte,
darum die Bekleidung des Exaraenmannes als willkommenes Strand-
gut auffing und also als Charon am stygischen Gewässer amtierte.

F. Rosiger

[Abgeschlossen am 11. Januar 1U07)



I Abhandlungen

Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt

Von H. Holtzmann in Baden-Baden

[Schluß]

III

Jetzt erst, nachdem die Schranken des Marcusberichtes

anerkannt und der danach zu bemessende geschichtliche Quellen-

wert desselben als ein auf alle Fälle nur mannigfach bedingter

festgestellt ist, kann die Frage nach dem Maß des positiven

Wertes gestellt werden, der sich etwa gegen die negativen

Ergebnisse abgrenzen läßt und einen von den aufgeführten

Beschränkungen unberührten Gewinn verspricht. Wir knüpfen

an das zuletzt bezüglich des Paulinismus im Marcus Bemerkte

an. Bekanntlich hat es Pauliner von strenger Observanz vor

Marcion überhaupt nicht gegeben. Speziell ist ein Interesse

an den irdischen Geschicken Jesu etwas ganz Fernliegendes

für den, der sich Röm. 1, 3. 4; 2. Kor. 5, 16 zur einfachen

Indifferenz gegenüber dem Erdenleben Jesu bekennt. Schon

insofern ist Marcus kein eigentlicher Pauliner. Im deutlichst

sprechenden Unterschied von Paulus, den die Gewißheit von

der Unabhängigkeit seines Evangeliums von allen menschlichen,

namentlich auch jerusalemischen Autoritäten Gal. 1, 16—20.

2, 6 aller derartigen Sorge enthebt, steht der Marcusbericht

sprachlich wie sachlich der aramäischen Überlieferung der Ur-

gemeinde noch so nahe 1 , daß man schon darum geneigt sein

wird, den Petruserinnerungen mit der altkirchlichen Tradition

irgendwelchen Einfluß auf die Darstellung einzuräumen und

1 Wellhausen Einleitung S. 87. Harnack S. 116.
Archiv f. Religionswissenschaft X 11



162 H. Holtzmann

speziell einen solchen Zusammenhang zur Erklärung der An-

schaulichkeit anzunehmen, welche gleich 1, 21—39 die Er-

zählung von den ersten Tagen in Kapernaum auszeichnet. So

deutlich wie dieser Anfangstermin heben sich erst wieder seit

11, 1 die letzten Tage der Laufbahn Jesu schon durch die Aus-

führlichkeit der Berichterstattung von der sonstigen, um chrono-

logische Fixierung des Details wenig besorgten Manier des Evange-

listen ab. 1 Diesen beiden Punkten gilt es zunächst näher zu treten.

Gleich auf jener Anfangsstation der öffentlichen Laufbahn

Jesu läßt sich die Richtigkeit des von allen Vertretern der

Marcushypothese, seit Lachmann 2 bis auf Wrede 3, in den

Vordergrund der Beweisführung gestellten Satzes dartun, daß

die Priorität des Marcustextes vor allem schon aus der Auf-

einanderfolge der einzelnen Abschnitte, der sog. „Akoluthie“,

hervorgehe. Nachdem sich ihm das Brüderpaar Simon (Petrus)

und Andreas angeschlossen (der Hergang dabei ist 1, 16. 17

noch ganz summarisch erzählt), schlägt Jesus selbst seinen

Wohnsitz nicht etwa in seiner Geburtsstiitte Nazaret auf,

sondern in Kapernaum 4 ; nämlich in dem Hause, darin uns

1 So auch O. Schmiedel* S. 41 f. II. v. Soden Literaturgeschichte
S. 73 f. Heinrici Das Urchristentum 1902, S. 20: „Aus Marcus, der am
treuesten die ersten überwältigenden Kindrücke von Jesu Auftreten wohl
nach der Missionspredigt des l’etrus wiedergibt, läßt sich das llild eines
und des anderen Tages nach seiner Ausfüllung und eine t'bersicht über
einzelne Wanderungen gewinnen. Sicher ist die Erinnerung an die
Zeitfolge der Ereignisse in der EeidenBwochc.“

* l)e ordine narrationnm in erangcliis synopticis: Theologische
Studien und Kritiken 1885, S. 570 f. Wellhausen Einleitung S. 43
verweist mit Hecht auf die Epoche des Jahres 1835 für die Kvangelien-
kritik (Strauß). 3 Messiasgeheimnis S. 148 f.

1 Daraus, daß der sinaitische Syrer die Worte Marcus 1, 21 xai
siöiroQSvovTai si's* Acctpapvaov/i, vielleicht im Anschlüsse an Tatian (so
E. Nestle Theologische Liternturzeitung 1900 S. 40), weggelassen hat,
zieht Merx II, 2, S. 15 f. 28 f. eine ganze Hcihe von Schlüssen, die den
oben nachgewiesenen Zusammenhang allerdings aufhebeu würden, aber
auf der Voraussetzung beruhen, daß die ursprünglich ohne Ortsangabe
in Marcus aufgenommene Erzählung nach Lucas 4, 16 arrangiert sei.



Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 163

sofort die Schwiegermutter des Petrus als waltende Hausfrau

begegnet (1, 31). Gleich am nächstfolgenden Sabbat (1, 21

evfrvs rolg GußßudLv, wie 15, 1 av&vg itQcot gleich in der

Frühe des folgenden Tages) 1 tritt er als Lehrer in der Syn-

agoge auf, wo zwar seine Rede durch den Aufschrei eines Be-

sessenen unterbrochen, dieser aber sofort, der Überlegenheit

des ihm sieghaft entgegentretenden Redners weichend, zur

Ruhe gebracht wird. Daher der seit diesem Antrittstag da-

tierende, anwachsende Ruf des Wundermächtigen in Wort und

Tat (1, 22. 27. 28). Kaum ist der Sabbat vorüber (1, 32),

so ist das Haus des so unvermutet entdeckten Propheten von

Hilfesuchenden und Wunderhegierigen aller Art belagert, und

Jesus, in dem eben erst ein Bewußtsein um seine persönliche

Macht über gebundene und gestörte Seelenzustände erwacht

ist, kann sich den an ihn herantretenden Ansprüchen schon

nicht mehr entziehen (1, 32). Aber dem ursprünglichen Sinn

der Mission, mit welcher er sich als Lehrer, gleichsam als

„Säemann“ betraut weiß, entsprach eine solche Rolle, in die

er sich hineingedrängt sah, wenig. Erbebend vor den Zu-

mutungen, welche die von der Wundersucht lebende Menge

an ihre Führer und Helden stellt, verläßt er mitternächtlicher-

weile das Haus seines Jüngers und Hieht in die Einsamkeit,

um sich zu sammeln und zu beten (1, 35). Petrus aber wird

das morgens gewahr, „verfolgt“ und findet ihn (1, 3G. 37);

er aber will zunächst wenigstens nicht mehr nach Kapernaum

zurückkehren, wo er der gespannten Erwartung der Orts-

einwohnerschaft begegnet wäre (1, 37. 38). s

1 Damit erledigen sich die Bedenkeri bei Wellhausen S. 46f. und
Joh. Weiß Das älteste Evangelium, S. 137.

* Joh. Weiß I 8, S. 43: „Diese kleine Geschichtenreihe spiegelt noch
deutlich den Ungeheuern Eindruck wider, den das erste Auftreten Jesu
in Kapernaum machte, wie seine machtvolle Rede, sein kraftvoll selbst-
gewisses Handeln, seine unermüdliche Hilfsbereitschaft und dann wieder
ein rätselhaft abwehrendes Wesen Staunen, Furcht, Vertrauen und aller-

lei Fragen hervorrief.“
11



164 H. Holtzmann

Es ist nichts damit gesagt, wenn man findet, originell

sei bei Marcus doch nur die Meldung von einer nächtlichen

Flucht. Originell ist vielmehr der geschlossene Zusammenhang

von 1, 21—39, davon freilich bei Matthäus und Lucas wenig

mehr übriggeblieben ist. Jener hat daraus lediglich die

Heilungen beibehalten 8, 14—17, die er aber als eines unter

den zehn Beispielen, die sein Wunderkapitel (8, 2—9, 34)

ausfüllen, so gänzlich aus dem nachgewiesenen Zusammenhang

löst, daß man jetzt, da von einem Sabbat vorher nichts zu

lesen ist, nicht mehr versteht, warum die Kranken 8, 16 bis

zum Abend warten müssen, um nach der Wohnung Jesu ge-

bracht werden zu können. Wohl aber erkennt man den spä-

teren, verallgemeinernden und vergröbernden Berichterstatter

daran, daß statt der „vielen“, die Marcus 1, 32. 34 aus der

Zahl „aller“ Kranken geheilt werden, jetzt zwar „viele“ hin-

gebracht, aber „alle“ gesund werden. Der andere Seitengänger

hat zwar die in Rede stehenden Stücke in ihrer natürlichen

Verbindung belassen; da er aber einerseits die seinem heiden-

freundlichen Programm entsprechende Szene in Nazaret 4,

16 — 30 vorangehen, anderseits die Berufung des Petrus und

der übrigen drei Jünger 5, 1—11 erst nachfolgen läßt, ver-

steht man nicht mehr die Meinung des aus Marcus 1, 31

stammenden Plurals 4, 39 „sie dienete ihnen“, und wird der-

selbe Plural auch 4, 42 undeutlich. Gleich an diesem ersten

Beispiel erhellt somit ebensowohl die schriftstellerische Pri-

orität wie die sachliche Überlegenheit des Marcusberichtes, wie

er an dieser Stelle doch wohl den Niederschlag persönlicher Er-

innerung darstellt, die sich an das Haus des Petrus und seine

Umgebung knüpft und dem „großen Tag in Kapernaum“ gilt. 1

Daß das gleiche wie vom Anfang auch vom Ausgang des

Marcusberichtes, also von den jerusalemischen Tagen, gilt, ist

oft schon gezeigt worden und im allgemeinen auch anerkannt.

1 K. Lincke Jesus in Kapernaum. Ein Versuch zur Erklärung
des Marcus-Evangeliums 1904, S. 20. 42.



n

Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 165

Als Ereignisse, die in beschleunigtem Verlauf die Entscheidung

bringen, erscheinen ein von messianischem Jubel umtoster

Einzug, tags darauf im gehobenen Selbstgefühl die Reinigung

des Heiligtums 1, die dadurch veranlaßte Stellungnahme der in

ihrem Machtbezirk bedrohten sadduzäischen Hierarchen, die

am folgenden Tage die Frage nach der Befugnis und Voll-

macht zu solchem Handeln stellen. Dies die Einleitung zu

einem mehrtägigen Redekampf, in dem bald die Pharisäer, bald

die Sadduzäer ihr Glück versuchen; den Höhepunkt bildet eine

heftige Rede des aus der Defensive in die Offensive über-

gehenden Reformators 2, und wenige Tage darauf folgen Ver-

1 Merx II, 2, S. 387 allein leugnet die Geschichtlichkeit der
Tempelreinigung, und zwar, weil dieselbe „unter den Begriff eines
Straßenkrawalls fiele“. Anstoß überhaupt hatten daran viele genommen
seit Keim Geschichte Jesu von Nazara III, 1872, S. 100f. bis auf Heß

Jesus von Nazareth in seiner geschichtlichen Lehensentwicklung 1906, S. 93.

Dagegen hängt es mit johanneischen Liebhabereien zusammen, wenn
B. Weiß S. 47f. und ähnlich noch Joh. Weiß I’, S. 180f. den Akt, wie

die Synoptiker ihn berichten, für „eine der sonstigen Besonnenheit Jesu
doch kaum entsprechende Provokation der Volkshäupter“ halten, dafür
aber Joh. 2, 14—17 ganz am Platze finden.

* Die zwischen die Rede gegen die Pharisäer und die eschatolo-
gische Rede eingesetzte Erzählung vom Groschen der Witwe Marcus 12,
41—44 = Lucas 21, 1—4 hängt allerdings mit dem Wort von den der
Witwen Häuser fressenden Schriftgelehrten Marcus 12, 40 = Lucas 20, 47
zusammen und ist deshalb nach Merx II, 2, S. 390. 396 „nach dem
Aufbau des Matthäus unmöglich“. Daraus soll S. 391 hervorgehen, „daß
im Marcus der kunstgerechte Aufbau der großen Peripetie im Leben
Jesu, den Matthäus in seiner Gliederung zeigt, aufgegeben ist“. Wäre
das der Fall, so würde es nur zeigen, daß bei Marcus die Erinnerung
an wirkliche Abfolge der Ereignisse einen künstlerisch gebildeten Zu-
sammenhang zerstört. In der Tat fand die kleine Anekdote zwischen
den beiden großen Redestücken des Matthäus, zumal hinter den furcht-
baren Weissagungen am Schlüsse des ersten, keinen Platz. Richtig be-
merkt Wernle Die synoptische Frage, S. 126, daß ähnlich auch nach
der großen Aussendungsrede Matthäus 10 die wirkliche Aussendung der
Jünger ganz vergessen wird. Einen „Aufbau“, freilich einen nach dem
Hergang der Wirklichkeit eingerichteten, weist übrigens auch Marcus
auf, und H. v. Soden Urchristliche Literaturgeschichte, S. 79 findet ihn
sogar „außerordentlich geschickt“.



166 H. Holtzmann

haftung, Verurteilung 1 und Hinrichtung: abermals ein durchaus

in sich geschlossener Pragmatismus der Berichterstattung, einzig

nur unterbrochen von der legendarischen Symbolik der Anek-

doten vom verdorrten Feigenbaum 2 und vom zerrissenen Tempel-

vorhang, weiter ausgeschmückt erst bei den Seitenreferenten.

Auch hier darf man annehmen, daß nur wirkliche Geschichte

einen im großen und ganzen so fest haftenden Zusammenhang

von Erinnerungen bedingen und nach sich ziehen konnte.3

Aber auch eine lediglich literarische Kritik führt hier schon

zum sicheren Ziel. Denkbar ist jedenfalls nur die Darstellung,

wonach es sich in der legendenhaften Erzählung Marcus 11,

1—7 = Lucas 19, 28 — 35 um ein beliebiges Reittier handelt;

schon Justin, Apol. I, 54 bemerkt, daß ebensogut ein Pferd

wie ein Esel gemeint sein kann; bei den Griechen ist jenes,

in LXX dieses die Regel. Insonderheit ist Gen. 49, 11 von

einem angebundenen 7rö4og die Rede, daneben aber auch dem

hebräischen Parallelismus membrorum entsprechend von einem

nStXog tfjg ’övov. Darauf gleichsam hereinfallend verwandelt

nun Matthäus, dem es wie überall, so auch hier, um Her-

stellung des Weissagungsbeweises zu tun ist, schon 21, 2. 3

den näXog der Vorlage in eine övog und deren näXog. Das

um so mehr, als derselbe Parallelismus auch in der direkt

messianischen Stelle Sach. 9, 9 begegnet, deren Beiziehung ihm

nunmehr 21, 4. 5 einen Haupttreffer im Beweisgang liefert.

Erst hinterher schleicht freilich der Schaden, daß nun 21, 7

zwei Tiere zu Jesus gebracht werden, die Eselin und ihr Junges,

„und er setzte sich auf dieselben“ — statt Marcus 11, 7 „er

6etzte sich darauf“. Handgreiflicher kann sich die Entstehung

1 Diese stellt geschichtlich unumstößlich fest, seihst wenn nach
Brandt S. 53 f. alle Formalien des Prozesses sich als „Dichtung des
Marcus“ erweisen ließen. Richtig beurteilen die Sachlage W. Brückner
S. 437 und P. W. Schmidt II, S. 175.

* F.inen Fingerzeig zur Lösung des Rätsels gibt E. Schwartz
Zeitschrift für die neutest. Wissenschaft V, 1904, S. 80f.

8 So /.. B. auch Bousset Jesus, S. 8.



einer Absurdität, nämlich des Reitens auf zwei Tieren, nicht

aufdrängen. Aber die eingewurzelte Voreingenommenheit

für Matthäus vermag auch die in ihrer Tendenz so durch-

sichtige, in ihrem Erfolg so ungeschickte Machenschaft des

Matthäus schmackhaft zu finden. Strauß 1, Holsten 2, Merx s

erklären die Darstellung bei Marcus und Lucas für „rationali-

siert“, für ein Produkt nachgehender „verständiger Erwägung“.

Eingelenkt hat auch hier schon Brandt 4, und fast alle Neueren

ziehen den kurzen Weg eines natürlichen Vorganges dem

wunderlichen Umweg vor, auf dem uns die Ungestalt des ver-

doppelten Esels begegnet.

Indem wir die im engen Rahmen eines Berichtes über

den Stand der literarischen Kritik nicht unterzuhringende, fast

hoffnungslos kompliziert liegende Kontroverse, die sich um den

Gegensatz des synoptischen 5 und des johanneischen Passions-

kalenders bewegt 6, übergehen — wir müßten sonst nur oft

genug Gesagtes wiederholen —, machen wir dafür auf eine

passionsgeschichtliche Novität aufmerksam. Alle Entdeckungen,

I Leben Jesu II 8, S. 159 f., II 18, S. 107 f.
- l)ic synoptischen Evangelien nach der Form ihres Jnhalts 1885,

S. 86. 9 II, 2, S. 374. 391. 4 S. 194.
9 Daraus, daß die Ereignisse vom Palmsonntag bis zum Oster-

sabbat gerade eine Woche ausfüllen, schließen Wellhausen Marti,
S. 94, Einleitung, S. 50 und Joli. Weiß I*, S. 178 auf einen gewaltsam
durchgeführten Versuch, die jerusalemischen Ereignisse in ein kalen-
darisches Schema einzuzwängen. Vorangegangen war II. Weiß, der
sich S. 12 auf 12, 18—44 als auf Szenen beruft, die mit der sich vorberei-
tenden Krisis nichts zu tun haben, S. 13. 28f. auf 14, 3—9. 22 — 31 als
rein parenthetisch eingeschobene Berichte und S. 40 — 52 sogar die
ganze Darstellung der jerusalemischen Tage beanstandet, u. a. weil
S. 50 die Vollmachtsfrage 11,28 unmöglich werde nach dem messianischen
Einzug und der daran sich schließenden Tempelreinigung (aber eben
dadurch ist jene Frage ja motiviert), während sic Job. 5, 17. 18 am
Platze sei (aber da handelt es sich um Sabbatsbruch, wofür es eine
„Vollmacht“, wie etwa für die Befugnis, im Tempelvorhof zu befehlen,
im jüdischen Volksleben überhaupt nicht geben kann").

II Beide verwirft E. Schwartz '/.eitschrift für die neutest. Wissen-
schaft 1906, S. 22 f.

Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt



168 H. Holtzmann

zu welchen der Syrus sinaiticus Anlaß gegeben hat, gipfeln

in einer überraschenden Korrektur unserer herkömmlichen, der

Darstellung des Marcus und seiner Seitengänger entstammten

Vorstellungen von dem Hergang am Karfreitag. Diese müßten

nämlich ein durchaus anderes Gesicht annehmen, wofern nicht

römische Soldaten, sondern, wie Merx behauptet, durchweg

dieselben Juden, welche die Verurteilung herbeigeführt hatten,

auch die Hinrichtung vollzogen hätten. Darin, daß der sinai-

tische Übersetzer den Pilatus und seine Kriegsleute entlastet

und alle Schuld wie von Anfang an, so bis zu Ende auf die

Juden ablädt, welche den Verurteilten verspotten und geißeln,

hinausführen und an den Pfahl heften, seine Kleider verteilen

und sogar die Inschrift auf das Kreuz setzen, soll er wie den

späteren griechischen Handschriften gegenüber die Ursprüng-

lichkeit seines Textes, so auch gegen die herrschend gewordene

Tradition die richtige geschichtliche Anschauung vertreten. 1

Abgesehen aber von der Unwahrscheinlichkeit, daß der

römische Prokurator die Beteiligung an dem Handel abgelehnt

und den Gefangenen einfach der Willkür seiner Feinde preis-

gegeben hätte 2, ist Kreuzigung keine jüdische Todesstrafe, und,

wenn sie es gewesen wäre, durften die Juden sie nicht voll-

ziehen. Was 100 Jahre vorher, als noch von römischer Herr-

schaft in Judäa entfernt nicht die Hede war, ein mit seinem

eigenen Volk in Krieg lebender roher Tyrann, wie Alexander

Jannäus, der seine Feinde zu Hunderten kreuzigen ließ, sich

erlauben durfte 3, das ist in der römischen Provinz und an-

gesichts des allein mit dem jus gladii ausgerüsteten römischen

1 U, 1, S. 288. 402. 404. 406 f. 416 f. 420, II, 2, S. 165 f 626. Ge-
folgt ist ihm hierin Nath. Schmidt S. 206. 288.

* Ein derartiges Verfahren ist übrigens in einem Falle bezeugt,
nämlich bei Josephus Ant XX 6, 8. Bell. II 12, 7 betreffs des Tribunen

Celer, der den Juden preisgegeben wurde, die ihn dann durch die ganze
Stadt zur Hinrichtung „schleiften“, wie sie im Evangelium Petri „den
Sohn Gottes schleifen wollen“ und dies Vorhaben bei Justin Ap. I, 35
ausführen. * Merx LI. 1, S 420.



Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 169

Statthalters kaum denkbar. Tumultuarische Hinrichtungen kamen

allerdings vor, aber immer war der Statthalter fern, und der

Tod erfolgte durch Steinigung (Stephanus, Jacobus). Kein

Versuch, den Juden der neutestamentlichen Zeit rechtliche Be-

fugnis zu einer Hinrichtung beizulegen, kann aufkommen gegen-

über dem dreifachen Zeugnis, abgelegt von jüdischer (Josephus,

Bell. H 8, 1), römischer (TJlpian in den Digesta I 18, 6, 8) und

christlicher Seite (Joh. 18, 31), und wenn der jerusalemische

Talmud (Sanh. 1, 1 und 7, 2) recht hätte mit seiner miß-

verständlichen Angabe, Urteile über Leben und Tod seien dem

Volke 40 Jahre vor der Zerstörung Jerusalems entzogen worden,

so würde das ja gerade noch auf die Zeit Jesu zutreffen. 1

Zur historischen Unmöglichkeit kommt eine exegetische,

wenn die Soldaten, welche den Verurteilten Marcus 15, 16—20

= Matthäus 27, 27—31 = Joh. 19, 1—3 verspotten und miß-

handeln, durchaus jener jüdischen Tempeltruppe angehört haben

sollen, die nach Lucas 22, 52 (etpanjj'oi tov Ieqov, während

Marcus 14, 43 = Matthäus 26, 47. 55 nur von ’6%log die Rede

ist) schon bei der Gefangennehmung tätig war. Ebenso seien

auch die ötgattätat Lucas 23, 36 zu verstehen 8, trotzdem daß

sie Matthäus 27, 27 ausdrücklich ötQottiätat tov rjysfiövos heißen

1 Vgl. über diese Dinge Schürer Geschichte des jüdischen Volkes
im Zeitalter Jesu Christi 5 I, S. 466 f., II, S. 208 f. und dazu das Votum
von Th. Mommsen, doch wohl dem besten Kenner des römischen
Strafrechts, Zeitschrift für die neutest. Wissenschaft und die Kunde

des Urchristentums 1902, S. 199: „Daß Jesus von dem jüdischen Volks-
gericht nach den für dieses maßgebenden Normen verurteilt worden ist
und der die römische Oberhoheit über diese Landschaft verwaltende

Prokurator Pontius Pilatus lediglich auf Grund des von der Reichsgewalt
bei den abhängigen Gemeinden damals in Anspruch genommenen Be-
stätigungsrechts der Kapitalsentenzen in den Prozeß eingegriffen hat
darf als ausgemacht gelten. Daß er dieses Recht nicht ausübte, ohne
sich über die Schuldfrage selbständig orientiert zu haben, versteht
sich von selbst. Daß nach erfolgter Bestätigung des jüdischen Todes-
urteils dessen Exekution der römischen Behörde oblag und in römischer
Form vollzogen ward kann gerade in dem Judenstaat am
wenigsten befremden.“ * II, 2, S. 495.



170 H. Holtzmann

und hier wie Marcus 15, 16 innerhalb des, übrigens auch Joh.

19, 4. 5 (i£,fjl&£v) als Szene gedachten, römischen Prätoriums,

wo Juden Joh. 18, 28 nicht eintreten dürfen, ihr Werk treiben.

Natürlich darf dann auch die öjrsipa Marcus 15, 16 = Matthäus

27, 27, zu der sie gehören, keine römische Kohorte sein, trotz

Polybius und Josephus und dem ganzen Neuen Testament,

darin das Wort stets im technischen Sinne steht zusammen

mit dem sxaTOVTceQXVS Act. 10, 1. 27, 1 oder dem %iX(ccQxos

Joh. 18, 3. 12. Act. 21, 31. Weiter wird geltend gemacht, daß

19, 4 Pilatus von Jesu Unschuld überzeugt ist. „Und da

sollen ihn vorher die Soldaten des Pilatus als Judenkönig ver-

höhnt haben!“ Also ist Johannes, wenn er 19, 2 die ver-

spottenden Soldaten als römische vorstellt, „nicht konsequent

in der Darstellung, er beruht auf Umarbeitung“, und „die

Soldaten des Landpflegers“ Matthäus 27, 27 dürften wieder aus

Johannes stammen. 1 Alle diese gewaltsamen Maßnahmen sollen

erforderlich sein um der behaupteten Unmöglichkeit willen,

daß Jesus von römischen Soldaten könnte als Judenkönig ver-

spottet worden sein. Wie sollten sie — so wird wiederholt

gefragt 2 — auf einen so rohen Scherz verfallen? Sind doch

„die Elemente der Verspottung alle aus dem jüdischen Vor-

stellungskreis entnommen“. Aber aus demselben Kreise waren

doch auch die Elemente der Verspottung entnommen, von

welcher Philo in Flaccum 5 und 6 berichtet. Ein halb Blöd-

sinniger mit Namen Barabas wird ganz ähnlich wie dort Jesus

als Judenkönig travestiert, und zwar vom heidnischen Pöbel in

Alexandria. Schon Hugo Grotius hat auf diese Stelle zu Mat-

thäus 27, 29 verwiesen: quod et huic loco quadrat. Statt nun den

Kriegsknechten des Pilatus einen ähnlichen Einfall zuzutrauen 3,

* II, 2, S. 166. 5 II, 1, S. 405. 407.
s Wie nahe er gerade diesen lag, geht zur Genüge hervor aus den

kürzlich zwischen I*. Wcndland, H. Reich, H. Vollmer über den
„König mit der Dornenkrone“ unter Hinweis auf allerhand gut heid-
nischen Mimus geführten Verhandlungen. Vgl. Schürer Theol. Literatur-
zeitung 1905, S. 230 f. 588 f.



Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 171

sollen wir glauben, Juden hätten in dem Verspotteten sich

selbst ironisiert und obendrein auch über das Kreuz die In-

schrift vom Judenkönig gesetzt. 1 Hier hat uns doch der

sinaitische Syrer zur Abwechslung einmal in eine arge Sack-

gasse gelockt.

Von durchschlagendem und für die Beurteilung des Marcus

entscheidendem Gewicht ist endlich ein aus der Vergleichung

der verschiedenen Berichte über Prozeß und Hinrichtung Jesu

zu gewinnendes Ergebnis. Dasselbe läuft dahin aus, daß in

Wahrheit nicht etwa die Juden allmählich entlastet, sondern

im Gegenteil, daß sie je länger je mehr als die Hauptschul-

digen hingestellt werden, Pilatus aber derjenige ist, der immer

besser wegkommt. Sicherlich werden zwar die jüdischen Oberen,

wie sie jedenfalls für Verhaftung und Verhör, Kriminalanklage

und Überweisung an das römische Tribunal verantwortlich

waren, so auch kurzweg als Mörder ihres Messias verklagt.

„Sie haben den Herrn umgebracht“ 1. Thess. 2, 15. Wo es

dagegen auf den näheren Hergang ankommt, da betreiben sie

allerdings nach Kräften seinen Tod, aber Pilatus ist es, der,

sei es in Berücksichtigung der Volksstimme, sei es in Er-

wägung der Interessen des auf gutes Einvernehmen mit der

jüdischen Hierarchie gewiesenen Beamten, den Gefangenen ihrem

Haß opfert und, da die letzte Entscheidung bei ihm steht,

nicht geringe Mitschuld am Justizmord trägt.2 Sein Name ist

daher, wie schon bei Tacitus, so auch 1. Tim. 6, 13 und im

römischen Symbol unabtrennbar vom Gedächtnis des Todes

Jesu geworden. Gleichwohl beginnt die Wendung zu seinen

1 II, 1, S. 414. II, 2, S. 497.

: Daher die apologetische Darstellung jüdischer Schriftsteller wie
L. Philippson Haben wirklich die Juden Jesum gekreuzigt? 1866 und
I. Kschelbacher Ilas Judentum und das IPesen des Christentums 1906,
S. 43 f. Ähnlich auch holländische Theologen wie Straatman und
Loman. Vermittelnd spricht P. W. Schmidt II. S. 382 „von dem be-
schränkten Anteil der jüdischen lichörde au dem gewaltsamen Ende
JeBu“.



172 H. Holtzmann

Gunsten schon in dem Sonderbericht des Matthäus, wo er auf

eine Warnung seines Weibes hin 27, 19 sich die Hände in

Unschuld wäscht 27, 24, dafür aber das Judenvolk 27, 25 alle

Verantwortung für das vergossene Blut auf eigene Rechnung

nimmt. Daraufhin „übergibt“ 27, 26 ihn Pilatus zur Kreuzi-

gung (die jüngeren Zeugen ergänzen ein ccvxolg und die späteren

Evangelisten kommentieren es, wie sich zeigen wird) 1, und

hören wir 27, 43 noch ein bitteres Hohnwort aus dem Munde

der zuschauenden Juden. Einen Schritt weiter geht auf der-

selben Bahn Lucas, wo Pilatus nicht weniger als zu dreien

Malen Jesu Unschuld bezeugen muß 23, 4. 14. 15. 22, den

Juden auch einen ihren Wünschen halb, aber nicht bis zur

Einwilligung in Jesu Tod entgegenkommenden Vorschlag macht

23, 16. 22 und die grausame Verhöhnung durch die Diener-

schaft des Juden Herodes erfolgt 23, 11* *, also nicht mehr

durch römische Soldaten, die 23, 36. 37 erst in dem Gekreuzigten

den Judenkönig verspotten. Hier haben also die jüdischen

Oberen ihn geradezu gekreuzigt 24, 20 und hat ihn Pilatus

schon ausdrücklich „ihrem Willen übergeben“ 23, 25. In dem-

selben Tone gehen dann die Reden des Petrus in der Apostel-

geschichte; so 2, 23 „ihr habt ihn ans Kreuz geschlagen und

getötet“ — aber doch immer noch, wie schon Lucas 24, 7 S,

„durch die Hände Gottloser“, d. h. Heiden, entsprechend der

Weissagung 18, 32 4, und nicht anders 5, 30, während 4, 27

‘ Merx II, l, S. 416.

* Damit erledigen sich die Bedenken wegen des Lucas 23, 25 feh-
lenden q>QayeXld>aas Marcus 15, 15 = Matthäus 27, 26, das nach Merx
II, 1, S. 409 erst eingesetzt worden sein soll, „als die Tendenz auf die
Belastung des Pilatus schon waltete“.

s Hier will Merx II, 2, S. 518 beachtet wissen, daß ügapTooXot
zwar nach Gal. 2, 15 Heiden sein können, aber nicht müssen. Auch
Hohepriester können freilich Sünder sein. Aber der Terminus technicus!

* Nach Merx II, 1, S. 288. 405, II, 2, S. 174f. 361 ist das ten-
denziöse Änderung, weil in den Parallelen Marcus 10, 33 = Matthäus
20, 19 der Syrer rof»- idveoiv singularisch wiedergibt: dem Volke. Auch
das &no*ruv&iivai Marcus 8, 31 =* Matthäus 16, 21 — Lucas 9, 22 „läßt



Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt '173

neben dem Heiden Pilatus auch der Jude Herodes, neben den

Heiden auch die „Völker Israels“ im Bunde wider den Ge-

salbten Gottes erscheinen und 3, 13 noch einmal ausdrücklich

hervorgehoben wird, daß gerade Pilatus ihn lieber losgegeben

hätte. Mit Recht ist daher oft schon ausgesprochen worden,

daß es in der Tendenz des Lucas liegt, zu zeigen, wie nur der

fanatische Haß der Juden es war, der das an sich richtige und

sachgemäße Urteil der römischen Behörde getrübt hat, und so

sind durch die ganze Apostelgeschichte hindurch immer nur

die Zettelungen der Juden daran schuld, wenn aus Anlaß der

Predigt von Christus Tumulte entstehen, während Paulus in

Korinth 18, 12—16, wie in Ephesus 19, 35 — 41 gerade bei

heidnischen Behörden Schutz findet. 1 Abermals einen Schritt

weiter dem gleichen Ziele zu tut der vierte Evangelist, indem

er 19, 11 die Schuld des Pilatus, welcher 19, 4 den Gefangenen

für unschuldig hält und 19, 12 gern losgeben möchte, geringer

anschlägt gegenüber derjenigen der Juden. „Ihnen übergibt

er“ 19, 16 erst auf den gefährlich drohenden Hinweis 19, 12. 15

(der Kaiser!) den Verurteilten, und sie führen ihn fort 19, 17

und kreuzigen ihn 19, 18, aber immer noch mit der 19, 23

nachträglich erfolgten Berichtigung, daß es die, nach 19, 2

römischen, Soldaten getan haben. Im Verlauf des zweiten Jahr-

hunderts tritt dann die im Interesse der Apologetik gelegene

Absicht, die römische Obrigkeit als im Grunde christenfreund-

lich darzustellen, immer handgreiflicher hervor. Auch der

erste, der grundlegende Prozeß, der Prozeß Jesu sollte zeigen,

wie die römischen Richter dem fanatisch erregten Volkswillen

die Möglichkeit offen, daß die Römer die Tötung besorgten“, muß da-
her II, 2, S. 84 hinter einer ungenauen Übersetzung verschwinden.

1 Vgl. auch Mommsen S. 200: „Der bei Marcus kaum getrübte
Bericht über den Prozeß Jesu ist in den späteren Evangelien, vielleicht

infolge der dem römischen Regiment keineswegs feindlichen Gesinnung
ihrer Schreiber, mehr und mehr zum Nachteil der Juden verschoben
worden, welche auf die Hinrichtung drängen, und denen der Prokurator
nur mit halbem Herzen ihren Willen tut.“



174 H. Holtzmann

gern Einhalt geboten hätten. Diese Tendenz bemächtigte sich

jetzt der Person des Pilatus. Es entstanden Acta Pilati, deren

Darstellung ganz in der beschriebenen Entwickelungslinie liegt l,

und auf die sich schon Justin der Märtyrer Ap. 1, 35 beruft,

wo die Kreuzigung wieder als Sache der Juden erscheint 2, und

Tertullian, Ap. 5 und 21, erzählt die Geschichte von Pilatus,

welcher et ipse jam pro sua conscientia Christianus an Tiberius

berichtet, so daß dieser daraufhin beim Senat einen Antrag

auf Vergottung Christi stellt. Wahrscheinlich schon unter Be-

nutzung solcher Pilatusakten stellt endlich das Petrusevangelium

die Sache vollends so dar, daß Jesus und Pilatus einen ge-

meinsamen Freund an Joseph von Arimathia haben, daß nicht

Pilatus, sondern der Jude Herodes den Befehl zur Exekution

gibt, daß an ihn, nicht an den machtlosen Pilatus Joseph seine

Bitte um den Leichnam stellen muß, daß Verspottung wie

Kreuzigung, ja sogar die Setzung der Inschrift von den Juden

vollzogen werden, die dann dafür freilich am letzten Ende ihre

Schuld einsehen und das verzweifelnd bekennen müssen.3 An-

gesichts dieses Prozesses wird das Urteil unausweichlich, daß

die Darstellung des Syrers, wenn sie den oben angegebenen

Inhalt hat, nicht den Anfang, sondern gerade gegenteils das

Ende der ganzen Entwickelung kennzeichnet. Nur um so ge-

wisser bezeichnet dann der Marcusbericht ihren Anfang.

1 Vgl. E. v. Dobschütz Zeitschrift für die neutest. Wissenschaft
1902, S 92: „Noch stärker wird herausgearbeitet, daß Pilatus ganz auf
Jesu Seite steht, daß also das Schlußurteil ein mit der auf den Unter-

suchungsbefund gegründeten Überzeugung des Richters nicht im Ein-
klang stehendes, erpreßtes ist.“

1 Merx II, 1, S. 407 f.

5 Über Pilatusakten und Petrusevangelium vgl. H. v. Schubert Die
Composition des pseudopetrinischen Evangelien-Fragments 1893, S. 3—7.17.
25. 31. ß6f. 88. 114 f. 175—178. 184 f. 191.



Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 175

IV

Steht es demnach außer Zweifel, daß im Marcusbericht

verhältnismäßig breite Lichtstreifen historischer Überlieferung

auf Anfänge und Ausgänge der Lebensbahn Jesu fallen, so

stellt sich die Sache schwieriger, wo es sich nun weiterhin um

die breite Mitte handelt. Hier kann nach allem, was sich be-

reits herausgestellt hat (vgl. besonders S. 36 f.), mindestens von

einer in chronologischer Folge bewußt und folgerecht geord-

neten Reihe von Erinnerungen keine Rede sein, und nicht

bloß Wrede und Schweitzer, sondern auch Bernhard und

Johannes Weiß werden nicht müde, sei es eine rein zufällige,

sei es eine lediglich schriftstellerischen Motiven entsprungene

Akoluthie der hier sich ansammelnden Stoffe nachzuweisen.

Auch Wernie läßt den Evangelisten aus den berichteten Tat-

sachen Situationen herausspinnen, Einleitungen und Übergänge

erfinden, um die überlieferten Einzelstoffe einigermaßen unter-

einander zu verknüpfen und in Zusammenhang zu bringen. 1

Daneben fehlt es aber auch keineswegs an einem ziemlich all-

gemein vertretenen Gesichtspunkt, der gleichwohl Aussichten

bietet, dieses Chaos bis zu einem gewissen Grade zu differen-

zieren. Wir denken dabei an die von den verschiedensten

Seiten her, wie sich zeigen wird, vernommene Rede von

einer entgegengesetzten Beleuchtung, darunter die fraglichen

Erzählungsstücke uns in der ersten und in der zweiten Hälfte

des Evangeliums entgegentreten, von einem „Wendepunkt“,

der das öffentliche Auftreten Jesu in Galiläa als in zwei cha-

rakteristisch verschiedenen Phasen verlaufend erkennbar werden

lasse. Es wird sich fragen, ob und wie sich diese Beobachtung

als haltbar begründen lasse.

Es sind drei in ihrer Bedeutung gerade bei Marcus recht

erkennbar werdende Ereignisse, von welchen man dabei aus-

gegangen ist. Erstens die Jüngeraussendung mit ihren Er-

1 Die Quellen des Lebens Jesu, S. 63f. Vgl. auch Menzies S. 32f.



176 H. Holtzmann

folgen; zweitens der Rückzug Jesu nach Norden mit dem ihn

abschließenden Tag von Cäsarea Philippi; drittens das Ein-

treten von LeidensWeissagungen. Es wird sich zeigen, daß

hier eines am anderen hängt.

Merx findet den Wendepunkt schon Marcus 6, 31 = Mat-

thäus 14, 13 = Lucas 9, 10 x, wo Jesus sich mit den von ihrer

Aussendung in die nächste Umgebung (Matthäus 10, 5. 6. 23)

zurückgekehrten Jüngern dem umdrängenden Volk zu ent-

ziehen versucht, woran sich dann die Speisungsgeschichte an-

schließt, die auf alle Fälle einen Höhepunkt der Erfolge dar-

stellen will. Es ist von Belang, das hier mit besonderer

Deutlichkeit zutage tretende Verhältnis der synoptischen Be-

richte ins Auge zu fassen und dabei zunächst von dem Um-

stand Kenntnis zu nehmen, daß der Marcusbericht genau

zwischen der Aussendung 6, 12. 13 und der Rückkehr der

Jünger 6, 30, also solange diese von ihrem Meister getrennt

sind, auch nichts von ihnen zu erzählen weiß. Daher jetzt

der Bericht über die Gedanken, die sich bei dem durch die

Wanderpredigt der Jünger noch wachsenden Ruf Jesu Herodes

über ihn macht 6, 14—16 (Matthäus 14, 1. 2 ist Lucas 9, 7—9

im gleichen Zusammenhang stehen geblieben), und, wieder da-

durch motiviert, die episodenhaft nachgetragene, weil Marcus

6, 14 = Matthäus 14, 2 als bereits geschehen vorausgesetzte,

Hinrichtung des Täufers 6, 17—29 (= Matthäus 14, 3—12,

während Lucas ausfällt, weil er die Sache schon 3, 19. 20

vorweggenommen hatte) die zwischen Aussendung und Rück-

kehr der Jünger eintretende längere Pause ausfüllen müssen.2

Während nun Matthäus die Parenthese da, wo sie beginnt,

recht wohl bemerkt und mit dem Rückblick 14, 3 auf 14, 2

anerkennt, kann er am Ausgang des Zwischenstücks die Send-

linge nicht mit Marcus und Lucas zu Jesus zurückkehren

1 II, 1, S. 230. Albert Schweitzer 1901, S. 2 sieht darin nur die

opinio communis der modernen, psychologisch verfahrenden Auffassung.
* Joh. Weiß Das älteste Evangelium S. 200f.



Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 177

lassen, da sie bei ihm ja gar nicht ausgesandt worden waren.

Dies nämlich infolge der das Interesse am geschichtlichen

Bericht verschlingenden großen Redebildung Matthäus 10, in

welcher die ganze Perikope Marcus 6, 6—11 = Lucas 9,1—5

schon vorweggenommen war (10, 1. 9 —11. 14). So fällt der

in der Vorlage gegebene Anlaß, die Klammer wieder zu

schließen, weg, und Matthäus erzählt, ohne den dazwischen

liegenden Graben zu beachten, ganz geradlinig weiter, so daß

jetzt die zujetzt erwähnten Jünger des Täufers Jesu vom Ende

desselben Kunde bringen (gegen Marcus 6, 30 = Lucas 9, 10,

wo nach Abschluß der Einklammerung vielmehr Jesu eigene

Jünger wieder zu ihm zurückkehren) und auf diese Weise

14, 13 der Schein entsteht, als sei Jesus aus Furcht vor He-

rodes auf das Ost,ufer geflohen. Nun will Wellhausen, trotz-

dem daß er die angegebene schriftstellerische Machenschaft des

Matthäus durchschaut und recht anschaulich macht, diesem

doch am Ende darin recht geben, daß Jesus nicht aus dem

Marcus 6, 31, sondern aus dem Matthäus 14, 13 (kvex<öqi]6ev)

ersichtlichen Motiv das jenseitige Ufer aufgesucht habe. 1 Merk-

würdigerweise verrät aber dieser selbe Matthäus so gar kein

Bewußtsein um den guten Pragmatismus, den er mit seiner

glücklichen Änderung geschaffen haben soll, daß er 14, 22. 34

den Flüchtling gleich in der folgenden Nacht wieder auf das

gefährliche Gebiet des Herodes zurückkehren und erst 15, 21

wiederum, jetzt aber nordwärts, auswandern läßt. Deshalb

wird auch für Merx, der einem ähnlichen Vorurteil zugunsten

des Matthäus folgt, „das Geschichtliche sofort wieder dunkel

aber nur, weil ihm die Manipulation des Matthäus, welcher

14, 12 die Johannesjünger am Ende der Einschaltung Marcus

0, 29 und die Jesusjünger im wiederaufgenommenen Faden der

Erzählung Marcus 6, 30 zusammenwirft, entgeht. Dafür wird

den beiden anderen Evangelisten imputiert, die Rückkehr der

1 Marti S. 60 f. Einleitung S. 44. 48. 6ö. 90.
5 II, 1, S. 230. R. A. Hoffmann S. 2G5f. hilft mit L' 1 und U 5. *

Archiv f. lleligioudwittscuscluift X 12



178 H. Holtzmann

Jünger eingeschoben zu haben. So soll es der sinaitische

Syrer verlangen, der aber in seiner Reproduktion von Marcus

6, 30 entweder, wenn der Plural zu lesen ist, einfach beim

Richtigen bleibt, andernfalls dagegen aus ähnlichen Gründen

auch eine ähnliche Konfusion anrichtet, wie sie bei Matthäus

zu bemerken war. 1 Durchweg stellt sich also Marcus als der

einzige unter den dreien, welcher den Zusammenhang der Aus-

sendung und Rückkehr der Jünger umschließenden Perikope

aufrechterhält, zugleich aber auch als Vertreter einer geschicht-

lichen Erinnerung heraus, derzufolge ein gleiches Bedürfnis

nach Flucht aus dem Gedränge der Öffentlichkeit, wie es 1, 35

wirksam war, auch jetzt wieder einen Rückzug veranlaßt. 2

Noch viel allgemeiner als die Mission der Jünger gilt als

Wendepunkt im Lehen Jesu, soweit es quellenmäßig herstellbar

ist, der Tag vor Gäsarea Philippi: das sog. Petrusb.ekenntnis

bleibt allem Widerspruch einer bald matthäisch, bald johan-

neisch voreingenommenen, bald überhaupt zu absoluter Skepsis

entschlossenen Kritik zum Trotz der eigentliche rocher de

bronze für alle Leben-Jesu-Forschung.3 Deutlicher als irgend-

ein anderes Datum der vorjerusalemiscken Zeit ist es örtlich

1 I, S. 74, 242. II, 2, S. 56 f.

s Albert Schweitzer 1901, S. 103: „Nun verlangt es ihn, sich
zu sammeln und mit den Seinen allein zu sein.“ Dagegen 1906, S. 357
ist die Frage „warum Marcus die Ereignisse und Reden um die Aus-
sendung herum so verkürzt berichtet“, weder literarisch noch historisch
zu lösen; S. 331 „kein in die Augen springender psychologischer Zu-
sammenhang zwischen den Perikopen“; nichts entdeckt man als „posi-
tiven üuzusammenhang“. Gewisser noch entdeckt man hinter solchen

zuversichtlichst ausgesprochenen Urteilen die vollkommenste Sorglosig-

keit bezüglich aller, freilich nicht im Flug zu lösenden, Aufgaben der
Quellenforschung und literarischen Kritik.

5 Baldensperger Das Selbstbcirußtsein Jesu im Lichte der messta-
nischen Hoffnungen seiner Zeit* 1892, S. 247 spricht von dem „kritisch
durchaus gesicherten Wendepunkt des Petrusbekenntnisses“, welcher
dasteht „wie ein Fels auf dem sonst so beweglichen Boden der evan-
gelischen Chronologie“. Ähnlich Wernle Die synoptische Frage S. 196
und W. Brückner Protestantische Monatsblätter 1900, S. 417. 437.



Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 179

wie zeitlich genau fixiert 1 in der schlichten Form Marcus 8,

27—29. Weniger gilt das schon von dem zusammenhangs-

losen Bericht Lucas 9, 18—20 und am wenigsten von der

tendenziös nach einem kirchlichen Gesichtspunkt eingerichteten

Gestalt Matthäus 16, 13—19, wo namentlich die „Felsenrede“

sich schon sprachlich als Eintrag in den einfachen Grund-

bericht verrät, auch wenn sie nicht geradezu als ein Erzeugnis
des zweiten Jahrhunderts zu werten wäre.2

1 Nach Marcus 9,2 — Matthäus 17,1 sechs, nach Lucas 9,28 acht
Tage, also ungefähr eine Woche vor dem Ereignis, welches sich zu dem
Bilde der Verklärung ausgestaltet hat. Nach Albert Schweitzer 1901,
S. 60f., 1906, S. 379f. 382 sagen die Evangelisten damit gerade das
Verkehrte, da die Verklärung vielmehr nach sechstägigem Zusammen-
sein mit dem Volk vor sich gegangen, dem Petrusbekenntnis aber vor-
angegangen sei. Wernle Theol. Literaturzeituny 1906, S. 504 schreibt
dazu: „fälschlich geraten“. Aber auch er selbst Die Quellen des Lebens
Jesu S. 65 gewinnt die Zahl 6 durch eine gewagte Addition beider Er-
eignisse. Hier wäre es geratener, die Spuren richtiger Erinnerungen
bei Marcus ins Auge zu fassen, welche in zeitlicher Beziehung Swete
S. Llllf., in räumlicher Soltau S. 23f. gesammelt haben.

* Hierüber können die Akten als geschlossen gelten. Vgl. Wernle
Synoptische Frage S. 135 f., Resch Außerkanonische Paralleltexte zu
den Evangelien II, 1894, S. 187—196, P. W. Schmidt II, S. 3201'., K. G.

Götz Die Abendmahlsfrage in ihrer geschichtlichen Entwickelung 1904,
S. 269, Heß S. 60f., Merx II, 2, S. 88—99, Grill Der Primat des Petrus

1904, S. 1—17. An diesem Punkt fällt ein grelles Licht auf das trei-
bende Motiv, welches bei A. Schweitzer von der früher beanspruchten
Vertrautheit mit „synoptischem Detailstudium“ (s. oben S. 25) zum offenen
Eingeständnis, daß man sich behufs richtiger Begriffsbildung bezüglich
des geschichtlichen Hergangs um „literarische Fragen überhaupt“ nicht
zu kümmern habe (1906, S. 392), geführt hat. In der Skizze war meist

noch ein unbefangenerer Gebrauch von Marcus gemacht und insonderheit

Marcus 8, 29 S. 67. 105 einfach und richtig dahin verstanden worden,
daß Jesus seine Jünger fragt, für wen man ihn halte, worauf Petrus
ihn für den Messias erklärt und Jesus dieses Bekenntnis nicht ablehnt.

An die Matthäusform 16, 16. 17 erinnert nur S. 105 der dem Petrus in den

Mund gelegte Ausdruck „Gottessohn“ statt „Christus“ und S. 34, daß
er diese Erkenntnis einer übernatürlichen Offenbarung verdankt. Ander-
seits wird sofort aus Matthäus 9, 27—31. 12, 23. 14, 33. 15, 22 die
sekundäre Natur dieser Berichte erschlossen, weil darin Jesus schon
vor dem Petrusbekenntnis als Messias erscheint. Es läge also nahe,

12*



180 H. Holtzmann

Immer unter Vorbehalt der für den Geschichtswert der

Marcusdarstellung im allgemeinen gültigen Schranken ist die

Behauptung berechtigt, daß, was sich zugunsten jener bezüg-

lich der Exposition des Dramas einerseits, der Katastrophe

anderseits herausgestellt hat, auch bezüglich der Mitte 1 und

der in dieselbe fallenden Peripetie gilt, wie sie durch das Petrus-

bekenntnis 8, 29 eingeleitet ist. Wird einmal anerkannt, daß

dasselbe mindestens im Marcusbericht die Geltung einer Epoche

auch die weitere Ausmalung der Bekenntnisszene als das zu erkennen,
was sie ist, „matthäisches Sondergut“ S. 35, und so geschieht S. 69
auch in der Tat bezüglich der 16, 13 vorliegenden Umformung der ein-
fachen Frage in eine Frage nach dem Menschensohne, die darum als
„unhistorisch“ bezeichnet wird. Damit war der Verfasser auf direktem
Wege zu der unausweichlichen Folgerung der Kritik, daß wie die Frage,
so auch die Antwort, wie der Menschensohn dort, so auch der ihn über-

bietende Gottessohn hier matthäisches Eigentum ist. Aber nun hat er
einstweilen den „konsequenten Skeptizismus“ kennen gelernt, hinter
dem man nicht Zurückbleiben darf. Demgemäß erklärt er jetzt, 1906,
S. 338. 382 Marcus 8, 29 für unhistorisch, weil hier nicht Jesus den
Petrus, sondern dieser vielmehr jenen darüber belehrt, daß er Messias
sei. Sonach wird der richtige Superlativ-Skeptizismus auch jedes Proto-
koll über eine regelmäßig verlaufene Prüfung für ungeschichtlich
halten, weil darin nicht der Lehrer den Schüler, sondern dieser jenen
belehre. Den vollendeten Ersatz der einfachen Geschichte durch die

kirchlich stilisierte Geschichte bedeutet es aber, wenn S. 368 sogar zu
Matthäus 16, 19 die harmlose Frage gestellt wird: „Warum sollen diese
Worte nicht historisch sein?“ Um, was zu ihrer Begründung gesagt
wird, richtig zu beurteilen, lese man Harnack Die Mission und Aus-
breitung des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten 1 1906, I,
S. 342 f. Jene Frage aber bildet ein charakteristisches Specimen in der
langen Reihe von Fragezeichen, mit denen Schweitzer sein Buch ziert
(allein S. 331 — 333 stehen ihrer 44 beisammen). Sie sind entweder längst
gelöst oder, wie gar viele Fragen in dieser Welt, überhaupt nicht zu
beantworten. Man darf aus dem Fehlen der matthäischen Wucherung
in dem ihr doch zeitlich vorangehenden Marcus kein Kapital gegen die
Bedeutung desselben im Urteil des Evangelisten schlagen. Vgl. gegen
Wrede S. 117 Jülicher Neue Linien in der Kritik 1906, S. 24.

1 'Über einen aus dem Marcusbericht erhellenden Fortschritt im

Auftreten Jesu als Lehrer vgl. Swete The gospel according to St. Mark
1898, S. LUIf.



Die Marcus -Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 181

beansprucht 1, so besteht ein irgendwie zwingender Grund, das

gleiche für die wirkliche Geschichte Jesu in Abrede zu stellen,

doch nur da, wo man mit johanneisch orientierten Voraus-

setzungen an die Sache herantritt. 2 Aher dagegen wollen wir

uns an diesem Orte ja des Streites hegeben.3 Die Frage, ob

die in Rede stehende Epoche als ein in irgendwelchem Grade

zuverlässiger Erinnerung an Jesu Wirken und Geschicken un-

vermeidlich und unlösbar haftendes Moment zu betrachten sei,

könnte ernstlichen Zweifeln nur da noch begegnen, wo das

messianische Bewußtsein Jesu überhaupt bestritten wird —

ein von nur wenigen Forschern unternommenes Wagnis, das

hier nicht zur Diskussion steht. Wo dagegen in der Messias-

1 Gegen Wrede S. 21. 116 f. 118 f. 217. 238 f. 267, der auch davon
nichts wissen will, vgl. B. Weiß S. 44 f. und Wellhausen Marti
S. 70 f., Einleitung S. 78 f. mit dem richtigen Hinweise darauf, daß im
Gegensätze zu der Marcusepoche Matthäus und Lucas die Messianität
gleich von vornherein bestehen lassen. Oscar Holtzmann Das Messias-
bewußtsein Jesu und seine neueste Bestreitung 1902, S. 24: „Nun liebt es
Marcus, die Sache reden zu lassen, namentlich wo sie deutlich genug
spricht. Hier aber wird der Wert des Augenblicks durch den Beginn
der Leidensverkündigung und durch die entsprechende Forderung an die
Jünger, in selbstverleugnender Nachfolge sich Anteil an dem nahen messi-
anischen Heil zu verschaffen, kräftigst betont.“ Übrigens findet doch
auch Albert Schweitzer S. 219 in der Einsicht, daß Jesus vor dem

Tag von Cäsarea Philippi weder als Messias erkannt worden ist, noch
sich selbst als solchen zu erkennen gegeben hat, „eine der größten Er-
rungenschaften der Leben-Jesu-Forschung“.

’ Vgl. gegen B. Weiß und Joh. Weiß Wrede S. 252f.
* Die unglücklichste Lage, in die man geraten konnte, wo dem

aus der Kritik der drei ersten erwachsenen Wirklichkeitssinn die über-

wirkliche Darstellung des vierten Evangelisten mundgerecht gemacht
werden sollte, brachte die Nötigung mit, wegen Joh. 6, 66f. einen Rück-
gang in den auf Jesus von Anfang an gesetzten messianischen Erwar-
tungen zu behaupten So noch B. Weiß S. 46. 61. Aber eine in ihren
messianischen Hoffnungen enttäuschte Menge ist nicht, wie uns Bey-
schlag ljtben Jesu 1, S. 283, II, S. 277f. und ihm nachfolgend
R. A. Hoffmann S. 337 glauben machen wollen, so gutmütig, zu
denken: er mag ein großer Prophet bleiben, aber der Messias ist er nicht
mehr. Ihre Logik fordert vielmehr, daß auf das Hosianna der Begeiste-
rung das Kreuzige der Enttäuschung folge.



182 H. Holtzmann

rolle die treibende Kraft des dramatischen Konflikts, die eigent-

liche Ursache der Tragik des Geschicks Jesu anerkannt wird,

da stellt sich regelmäßig auch die Nötigung zur Unterscheidung

zweier Perioden im Lehen Jesu ein, an deren Grenzscheide die

ihm von der Jüngerschaft angetragene, zunächst von ihm auf

keinen Fall zurückgewiesene, vielmehr erst im Jüngerkreis,

dann in der jerusalemischen Zeit immer unmißverständlicher,

endlich vor dem Richterstuhl des Synedriums offen bekannte

Messianität steht. 1 Eine schlechthin unorganisierhare Masse

bilden dann auch die in der breiten Mitte der Marcusdarstellung

aufgeschichteten Erzählungen nicht. Vielmehr „behält man

den Eindruck einer Entwickelung, und zwar einer solchen, die

der Wirklichkeit einigermaßen entsprechen dürfte“.2 Auf keinen

Fall ist es zufällig, daß erst seit dem Tage von Cäsarea Phi-

lippi gehäufte und sich steigernde Weissagungen über das

Schicksal des „Menschensohnes“ d. h. Jesu in seiner Eigen-

schaft als Messias, berichtet werden, daß erst jetzt von seinen

Leiden und in dessen Nachfolge von Leiden der Jüngerschaft

die Rede ist 3, daß erst jetzt das von Anfang an gepredigte

Reich immer ausschließlicher in eine wunderbar zu schaffende

Zukunft verlegt wird, daß neben der Sache nunmehr auch die

Person ihre Rechte geltend macht, daß die Wunder dort sich

häufen, hier dagegen allmählich verschwinden und anderes

1 Es ist unmöglich, hier das ganze Problem des Messianismus in
der evangelischen Geschichte aufzurollen. Ich widme dem „Messianischen
Bewußtsein Jesu“ gleichzeitig eine eigene Abhandlung und verweise
einstweilen auf den Hand-Commentar zum Neuen Testament’ I, 1,

S. 8f. 12. 83 f. und auf die Lehrbücher der Einleitung3 S. 359 f. und
der Neutestamentlichen Theologie I, S. 234 f. 278 f.

* Jülicher Realencyklopiidie S. 293. Einleitung S. 276: „Der Schau-
platz zuerst Kapernaum und die galiliiische Umgegend, dann Streifzüge
über den See, nach Norden und Nordwesten, zuletzt Jerusalem; auch
diese Reihenfolge entspricht den Tatsachen.“

’ B. Weiß S. 54 sieht im Petrusbekenntnis „die Voraussetzung für

alle Unterweisungen Jesu über das dem Messias bestimmte Leidens-
geschick“. Also doch Epoche!



Die Marens-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 183

mehr, was sich alles in dem durchschlagenden Eindruck einer

ins Stürmische umgeschlagenen Witterung, einer akut ge-

wordenen Luftströmung, einer rasch verfinsterten Atmosphäre

zusammenfindet. Auf eine solche Unterscheidung wird man

nicht einmal bloß von der Marcushypothese aus gedrängt, sie

ist von jedem Standpunkt der Kritik aus unvermeidlich, die

sich nicht auf johanneische Neubildungen einläßt. 1

Yon der richtigen Erfassung dieser inneren Differenz

geleitet läßt Wellhausen einen tiefen Schatten auf die ganze

Darstellung im mittleren Dritteil des Evangeliums 8, 27—10, 52

fallen, indem die an sich richtige Beobachtung der Neuheit

vieler hier sich einstellender Begriffe und Ausdrücke als Beweis

für die Behauptung verwertet wird, der ganze Abschnitt enthalte

im Gegensatz zu der vorangehenden Schilderung des Wirkens

1 Albert Schweitzer S. 212. 350 leitet die Zweiteilung richtig
von Keim, dem Matthiiusfreund, ab, weist sie aber auch S. 60 bei
Hase, S. 184 bei Renan und S. 202 bei Schenkel und Weizsäcker,

sowie S. 234 bei Bäldensperger nach. Neuerdings findet sie Ver-
tretung bei Oscar Holtzmann Leben Jesu 1901, S. 50 — 55, Chiap-
pelli Nuove pagine sul cristianesimo antico 1902, S. 84f., H. Wendt
S. 156 f. 416. 488f. Nach H. Grimm Die Ethik Jesu 1903, S. 174. 235

spitzt sich in der späteren Zeit zuletzt alles aufs Persönliche zu. Ähnlich
unterscheiden P. W. Schmidt 4 I, S. 1141'. II, S. 166f. und Otto
Schmiedel 8 S. 93f., der sich dabei S. 87 auch auf Arno Neumann
Jesus, wer er geschichtlich war 1904, S. 131 f. 150f. und Eugen Huhn
Geschichte Jesu und der ältesten Christenheit 1905, S. 61 berufen kann. Sogar

Deißmann Evangelium und Urchristentum S. 8 gestattet zu „vermuten,
daß das eine Stück mehr an den Anfang der ötfentlichen Tätigkeit Jesu
gehört, das andere mehr an das Ende“. Fein und richtig zeichnen den
Unterschied der Farbentöne H. v. Soden Die xcichtigsten Fragen im
Leben Jesu S. 64 f., Hess S. 57. 64 f., Peabody Jesus Christus und der
christliche Charakter 1906, S. 112 f., E. v. Hart mann S. 62 f. Ulf., früher
auch Kalthoff Leben Jesu S. 64. 115; dazu Stalker Das Leben Jesu
1895, S. 43 f. 78 f. und Volkmar Fritzsche Das lierufsbewußtsein Jesu
1905, S. 25. Pflei derer I, S. 644 f. 647f. unterscheidet wenigstens zwei
Tonarten, eine harmonisch-optimistische Stimmung und einen herben,
heroischen Asketismus, und von einem „Kontrast“ weiß auch B. Weiß

S. 40. Vgl. mein Lehrbuch der Eeutestamentlichen Theologie I, S. 139. 232 f.
242. 259 f.



184 H. Holtzmann

Jesu mehr Gemeindedogmatik als geschichtlichen Bericht. 1 In

der Tat hängt jene Neuheit der Ausdrücke wenigstens teilweise

an der im Messiasabschnitt naturgemäß stärker sich eindrängen-

den paulinischen Terminologie (s. oben S. 39). Zum guten

Teil ist sie aber zweifellos auch durch die Neuheit der

Situation selbst bedingt. Dorthin gehört aus Wellhausens

Liste z. B. das Wort Evangelium, hierher das Reich Gottes.

Aber jenes steht ja in einem späteren, durch die paulinische

Sprache mit bedingten Sinne gleich 1, 1 und bildet 1, 14. 15

zusammen mit dem Reich das Thema der Verkündigung Jesu

von Anfang an, während der gleichfalls notierte Gegensatz

von jetzigem und zukünftigem Äon mit dem eschatologischen

Charakter der in Anspruch genommenen Messianität zusammen-

hängt. Also nur um einen relativen, nicht um einen totalen,

durchgreifenden Gegensatz kann es sich hier handeln, auf

keinen Fall um einen solchen, der den für eine geschichtliche

Würdigung so ausgiebigen Perikopen vom besessenen Knaben,

vom Rangstreit, vom unberufenen Exorzisten, von der Debatte

über Ehescheidung, von der Gefahr des Reichtums und vom

Ehrgeiz der Zebedaiden erheblichen Eintrag zu tun vermöchte.

Durchweg erscheint die Mischung von Geschichtlichem und

Un- oder Übergeschichtlichem in dem von Wellhausen in

Anspruch genommenen mittleren Dritteil des Marcuswerkes

nicht so gar viel krauser und hoffnungsloser, als wie im ersten

und im letzten Dritteil auch der Fall ist.

Am allerwenigsten aber geschieht der Bedeutung des Petrus-

bekenntnisses als Richtmaßes, mit dem das Leben Jesu einiger-

maßen zu differenzieren ist, durch die Behauptung Abbruch,

Marcus hätte es statt Kap. 8 ebensogut auch vorher Kap. 2

oder nachher Kap. 12 anbringen können, wie es für seine

Gedanken auch nichts verschlagen hätte, die Leidensweissagungen

schon von Kap. 3 an zu verstreuen.* Damit ist die oben inner-

1 Marci S. 65. Einleitung S. 81. Übrigens vgl. eine ähnliche
Heobachtung schon bei Wendt S. 16f. 21. 1 Wrede S. 120.



Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 185

halb gewisser Grenzen anerkannte lose Komposition dieses

Evangeliums in einer Weise übertrieben, als ob hier, was rechts

steht, auch links untergebracht werden und überhaupt abgesehen

von Taufe am Anfang, Leiden und Tod am Ende alle Mittel-

stücke beliebig untereinander vertauscht werden könnten.

Eine derartige Anarchie herrscht nun aber in diesem Bericht

keineswegs. Die Gleichnisse 4, 1—34 sind nur im früheren,

das Gleichnis 12, 1 —12 ist nur im späteren Zusammenhang

denkbar. Dort handelt es sich noch um das Reich Gottes an

sich und dessen herrliche Zukunftsaussichten, hier um einen

messianischen König und dessen tragisches Geschick. 1 Und

ebensowenig ist es zufällig, wenn der Evangelist in der ersten

Hälfte seines Werkes, wo die entflammte Wundersucht des

Volkes Befriedigung sucht und findet, Heilungen in größerer

Menge, dagegen nach dem Aufbruch zur letzten Reise 10, 1

nur noch eine einzige, die vor Jericho geschehene, zu berichten

weiß, gleichsam ein letztes Auflodern der einst unter sonnigem

Himmel gefühlten Kraft. Zweifellos häufen sich aus guten

Gründen auch Zukunftsweissagungen in demselben Maße, als

die Gegenwart versagte; sie gipfeln in einer eschatologischen

Schlußrede, die, an den Eingang gestellt, durchaus unverständlich

befunden werden müßte. Treffender als die „konsequente

Skepsis“ und die „konsequente Eschatologie“ hat Jülicher

beobachtet, wenn er schreibt: „Natürlich hängen einzelne

Geschichten und Sprüche lose, die Anordnung des Ganzen

dagegen ist wohl überlegt und wirksam; eben darum nicht

überall pedantisch .iach der chronologischen Folge.“* Ebenso

findet der neueste Biograph, W. Heß, daß Marcus „biographisch

betrachtet, allerdings stark enttäuscht und viele der Korrektur

bedürftige künstliche Anordnungen aufweist, aber doch in den

Hauptperioden chronologisch verfährt. Kein Erzähler kann

den Ariadnefaden des Marcusberichtes allzulange aus der Hand

1 Auch Albert Schweitzer zeigte 1901, S. 32f. dafür noch gutes
Verständnis. * Einleitung S. 276. Vgl. auch Menzies S. 29f.



186 H. Holtzmann

lassen, wenn er nicht jeden Faden verlieren will.“ 1 Den Grund

kennt v. Soden: „Wußte der Verfasser auch den einzelnen

Stücken naturgemäß meist nicht mehr sicher ihre Stelle in der

Zeitenfolge der Ereignisse anzuweisen, er kennt doch noch die

Epochen und ihren Charakter und hat die Verteilung des

einzelnen sehr glücklich getroffen.“ 2

Schon in die bisherigen Erörterungen spielte zuweilen

auch das dritte, für die Epoche des Lebens Jesu in Anspruch

genommene Moment herein: die beginnende LeidensWeissagung,

die den Gegensatz der späteren, gewitterschwülen Zeit zu den

sonnigeren Frühlingstagen in unmißverständlicher Weise kenn-

zeichnet. Aber gerade hier hat Albert Schweitzer prinzipiellen

Widerspruch schon früher erhoben 3 und denselben jetzt in

einer Weise geschärft, die eine nähere Beleuchtung verdient

und herausfordert. Wie in der ersten 4, so ist er auch in seiner

zweiten Schrift 5 zwar mit der Annahme zweier kontrastierender

Perioden im Leben Jesu einverstanden, hält es aber für

unerweislich, daß der Unterschied durch Glück, Erfolg und

Sonnenschein auf der einen, durch Widerstand und Abfall,

Kampf und Sturm auf der anderen Seite gekennzeichnet werde.6

Vielmehr sei das Verhältnis gerade das umgekehrte. 7 Gleich

' Jesus von Nazareth im Wortlaute eines kritisch bearbeiteten Einheits-

evangeliums 1906, S. V. 2 Urchristliche Literaturgeschichte S. 81 f.
3 Die Skizze beginnt S. V mit der Erklärung, daß alle bisherigen

Darstellungen des Lebens Jesu am Leidensgedanken scheitern. Dieser
hat sich ihm nicht etwa infolge nachgehenda sich einstellender Hemm-
nisse aufgedrängt, sondern gehört von Anfang an zu seinem Messias-
bewußtsein, weil dem für ihn feststehenden apokalyptischen Programm
gemäß eine Zeit unerhörter Drangsale dem Reichsanbruch vorangehen
muß. Nach S. 81 f. macht das Petrusbekenntnis nur insofern Epoche, als
zuvor die Gläubigen mit dem zukünftigen Messias, nachher nur dieser
allein, und zwar für jene, leiden muß. „Zur eigentlichen Geschichte
Jesu“ gehört auch nach dem zweiten Werk S. 388 „nur das, was auf
seinen Tod hintreibt“. So verlangt es der Fanatismus der „konsequenten
Eschatologie“. 4 S. 32f. 83f. 92.100f. 3 S. 349. 366. 384.

6 S. 131.203.329, in teilweiser Übereinstimmung mit B. Weiß S. 42 f.
2 Skizze S. 3 — 6. 60. Von Reimarus zu Wrede S. 350.



Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 187

von Anfang an 1 , nämlich Matthäus 5, 11. 12 und 10, 17—25.

32. 38, stellt er den Jüngern Drangsal und Not in Aussicht

und äußert sich 11, 20—24 durchaus pessimistisch über seine

galiläischen Erfahrungen: „Ohne Matthäus 10 und 11 bleibt

alles rätselhaft.“ 2

Ganz besonders hat der Verfasser es abgesehen auf die

seinen Schlußtrumpf bildende Stelle Matthäus 10, 23: „Wenn

sie euch in der einen Stadt verfolgen, so fliehet in die andere.

Wahrlich, ich sage euch: ihr werdet noch nicht mit den

Städten Israels zu Ende gekommen sein, bis des Menschen

Sohn kommt.“ Er würde noch größeren Eindruck damit erzielt

haben, wenn er stärker die Beziehung hervorgehoben hätte, in

welcher dieses matthäische Sondereigentum mit einem anderen

aus derselben Rede steht, nämlich mit der die Mission innerhalb

der Grenzen des jüdischen Landes festbannenden Weisung

10, 5. 6. 3 Beide Stellen scheinen sich gegenseitig zu halten.

Sie sehen aus, wie der ältesten Überlieferung angehörig, während

die für heidenchristliches Publikum schreibenden Evangelisten

Marcus und Lucas Grund und Anlaß genug haben, sie unter

den Tisch fallen zu lassen. Indessen ist dagegen zu erwägen:

1. daß jene Stelle ganz unter dieselbe Kategorie gehört, wie

anderes, dem Verdacht judaisierender Färbung gleichfalls aus-

gesetztes Sondereigentum, z. B. Matthäus 5, 19 (der Gebote

auflösende Kleinste im Himmelreich), 7, 6 (Heiden als Hunde

und Schweine), 16, 17. 18 (der Hauptapostel Petrus), 23, 3

(anerkannte Lehrautorität der Schriftgelehrten), 24, 20 (keine

Flucht am Sabbat); 2. daß der Evangelist der fraglichen Stelle

überhaupt nicht im Zusammenhang der Missionsrede begegnet

1 S. 346. 369.

’ S. 357. Beigetreten ist ihm nur H. Monnier S. 250f. 254. 288f.,
der sich bezüglich der in Betracht kommenden, oben beurteilten Stellen
ebenso desorientiert und im übrigen von der Tendenz geleitet zeigt, den
Tod Jesu als eine von Anfang an in Aussicht genommene Sache dar-
zustellen. Vgl. namentlich S. 264.

* So Loisy Morceaux d'cxegese 1906, S. 98.



188 H. Holtzmann

ist, sondern sie, um sie doch irgendwo unterznbringen, zwischen

den Abschluß des 2. Teiles 10, 22 und den Anfang des

3. Teiles seiner Rede einschiebt. 1 Ist das Wort aber als ein

erratischer Block zu betrachten, so besteht mindestens schon

die Möglichkeit, ihm eine spätere Geburtsstunde anzuweisen; 3. daß

hier, wo ganz Israel missioniert werden soll, von einer ersten,

gleichsam probeweisen Aussendung in die galiläische Nachbar-

schaft, von einer „fliegenden Verkündigung durch Israel“*,

davon die Boten demnächst schon wieder zurückerwartet werden

und wirklich zurückkehren, nicht mehr die Rede sein kann.

Vielmehr ist er es, der zu ihnen zurückkehren wird. Also

gehört das Wort in die Zeit, da er seinen Tod vor Augen

sieht. 3 Noch viel weniger paßt in jene Frühzeit die 10, 18

eröflhete Aussicht, vor „Statthalter und Könige“4 gestellt zu

werden „zum Zeugnis «auch für die Heiden“; 4. daß der Ver-

fasser eines erst nach 70 entstandenen Evangeliums die „Städte

Israels“ schwerlich mehr in der geographischen Begrenzung

des jüdischen Landes gedacht haben wird; 5. daß es ein

methodischer Fehler ist, eine Behauptung, welcher schlechter-

dings alle übrigen zu Gebote stehenden Zeugnisse widersprechen,

auf eine einzige, isoliert dastehende und auf alle Fälle rätsel-

haft bleibende Stelle wie 10, 23 zu gründen.5

Halten wir uns an den gemeinsamen Bericht als an das

eigentliche Stammkapital der Synopse, so erhellt bekanntlich

aus jeder Zusammenstellung der parallelen Texte ein exegetischer

Befund, demzufolge die großen Redekompositionen der Kapitel

1 Schott in der Zeitschrift fiir die neutest. Wissenschaft 1906,
S. 140f. 1 Skizze S. 15.

* Richtig R A. Hoffmann S. 527.
4 Skizze S. 17 verallgemeinernd: „die weltliche Gewalt“.

1901, S. 16. 190G, S. 355f. Nach S. 357 „können alle natürlich-

psychologisch orientierten I«ebcn-Jesu von Weisse bis auf Oskar
Holtzmann herunter damit nichts anfangen“. Wie traurig! In Wahrheit
besagt die Stelle deutlichst genug dasselbe, was auch Lucas 18, 8, daß
der Wiederkoramende die Jünger noch mitten in einer keineswegs mit
durchschlagendem Krfolg gekrönten Arbeit antreffen wird



1 S. 302.

s II, S. 2.
* Die Bergpredigt I, 1900. II, 1905.
1 II, S. 95.

Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 189

5—7, 10, 13, 23—25, teilweise auch 11 und 18 bei Matthäus

sich als kunstvolle, durch die sachliche Einheit der Gesichts-

punkte zusammengehaltene und teilweise auch durch Zahlen-

symbolik (Dreiteilung und Siebenbildung) beherrschte An-

reihung von Reden und Sprüchen Jesu aus den verschiedensten

Zeiten und Situationen seiner Lehrtätigkeit herausstellen. Es

handelt sich für uns teilweise schon um die Bergrede, vor-

nehmlich aber um die Missions- oder Instruktionsrede. Wenn

v. Soden in beiden Befehle und Warnungen findet, die auf

eine viel spätere Zeit hinweisen, so urteilt er nach Schweitzer

damit noch „viel radikaler“, als selbst Otto Schmiedel, wenn

dieser die Ordnung solcher Reden auf Rechnung des Evange-

listen setzt. 1 Nun aber wird im Verdachte des Radikalismus

wenigstens Heinrici nicht befunden werden; und doch sagt

er genau dasselbe. 2 So wenig sich auch die Methode empfiehlt,

nach welcher er die Entstehungsverhältnisse jener Reden be-

greiflich machen will, darüber werden wir doch auch bei ihm

gar nicht im Zweifel gelassen, daß zunächst die Bergrede aus

Einzelsprüchen und Spruchgruppen gebildet ist, und daß darin

selbst spätere Missionserfahrungen der Jünger zum Ausdruck

kommen, „wie dies auch sonst, namentlich in den Missions-

anweisungen deutlich sich zeigt Matthäus 10 und die Parall“.3

Nicht anders steht es mit 10, 24. 25: „Diese Sprüche setzen

bereits geleistete Lehrarbeit des ttjs voraus, sie zählen

also zu denen, welche unter dem Eindruck der Missionsarbeit

Bedeutung gewonnen haben.“ 1 Alle Achtung vor dem zwar

durchaus konservativ gestimmten Gelehrten, dem aber eine

nicht bloß behauptete Vertrautheit mit der bezüglichen Literatur,

die genaue Kenntnis der kritischen Sachlage, die gewissenhafte

Verwertung aller unabweislich sich aufdrängenden Erkenntnisse

solche Zugeständnisse erschwinglich machen. Und wie der

Leipziger Lutheraner, so gibt auch der Berner Friedrich Barth,



190 H. Holtzmann

ein Führer der reformierten Gläubigkeit, unverhohlen der

Wahrheit die Ehre, indem er in der Aussendungsrede Vorweg-

nahmen konstatiert.1 In der Tat ist die ganze Aussendungsrede

nur von unserer Zweiquellentheorie aus zu verstehen.2 Die

geschichtliche Quelle bietet die Rede in der kurzen Form

Marcus 6, 7—11 = Matthäus 10, 1. 9—11. 14 = Lucas 9, 1—5,

die Redequelle in der Form Lucas 10, 1—12, wozu Matthäus

9, 37. 38. 10, 12. 13. 15. 16 die Parallele und damit zugleich

auch in diesem Falle der Beweis für die gewohnte Zusammen-

arbeitung beider Quellen bei Matthäus vorliegt. Über beide

Quellen geht nun aber derselbe Evangelist im 2. und 3. Teil der

Missionsrede hinaus. Zunächst nimmt er 17—22 ein Stück vorweg,

das Marcus 13, 9—13 = Lucas 21, 12—19 die zweite Hälfte

des ersten Aktes der synoptischen Apokalypse bildet und mit

seinen Aussichten in eine dunkle Zukunft dort auch allein am

Platze ist. 3 Um sich nun nicht einfach zu wiederholen, bringt

er daher gegebenen Ortes Matthäus 24, 9. 13. 14 nur noch

einzelne Fragmente daraus, 10—12 versetzt mit einigem Sonder-

eigentum.4 Der Spruch 10, 22, wiederholt 24, 13 = Marcus

13, 13, 6 ö'e ixopeCvag elg rtkog ovrog eeafhjßetcu hat relativ

abschließende Kraft, so daß 10,23 einen angeschweißten Nachtrag

bildet. Den 3. Teil der Aussendungsrede eröffnet Matthäus 10,

24. 25 = Lucas 6, 40 ein Spruch über das Verhältnis von Meister

und Jünger. Aus der gleichen Redequelle stammt die Ermah-

nung, sich aus Menschenfurcht nicht vom Bekenntnis abhalten

1 Die Hauptprobleme * l‘J03, S. 151.

1 Neueste Untersuchungen bei E. Schott Die Aussendungsrede
Matthäus 10, Marcus C, Lucas !>, 10: Zeitschrift für die neutest. Wissen-
scha/'t 190(i, S. 140—150. Loisy La mission des disciples: Morceaux
d’exigise 1906, S. 63—138.

s Die Yorwegnahme erkenut auch, wiewohl von verschiedenen
anderen kritischen Voraussetzungen ausgehend, B. Weiß S. 22f. an, und
nicht minder sehen hier Gary S. 180. 185f. und R. A. Hoffmann
S. 611 f. 527 f. das Richtige.

4 Wesentlich richtige Beurteilung findet dieser Punkt auch bei
R. A. Hoffmann S. 253. 621.



1 Schott S. 142.
* Schott S. 143.

* Loisy S. 116.
4 S. 377. 884.

Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 191

zu lassen Matthäus 10, 26—33 = Lucas 12, 2—9 mit einem

sinngemäß angereihten Zusatz 12, 11. 12 = Matthäus 10,

19. 20. Aber auch Lucas 12, 51—53 begegnet Matthäus 10,

34—36, und „es ist gewiß nicht zufällig, daß was in der

Fassung des -Matthäus zusammengehört, auch von Lucas

zusammengehalten ist“. 1 Es bildete eben zuvor schon ein

zusammenhängendes Stück der Spruchsammlung. Ein anderes

Fragment derselben schließt sich 10, 37. 38 = Lucas 14, 25—27

an, und 10, 39 = Lucas 9, 24, wie Matthäus 10, 38 = Lucas

9, 23 war, bildet den Übergang zu dem aus Lucas 10, 16 mit

Beiziehung des Spruches Marcus 9, 41 reproduzierten Schluß

der Aussendungsrede Matthäus 10, 40—42, wobei indessen

10, 41 schon auf die Stellung der Propheten im Urchristentum

reflektiert wird.2 Der Gesamtbefund läßt kein anderes Urteil

zu als: „Matthäus will eine umfassende Belehrung über die

Aufgabe und die Schicksale der Jünger bei ihrer Missionsarbeit

geben und hat zu diesem Zweck die gesamte ihm vorliegende

Überlieferung hier aufgeführt.“ „Seine großen Reden sind

nicht als geschichtliche Niederschläge aufzufassen, sondern sie

wollen dem lebendigen Bedürfnisse nach Belehrung aus dem

Munde des Herrn selbst genügen.“ 3

Das summarische Verfahren, mit welchem A. Schweitzer

sich über dieses durch gemeinsame Arbeit vieler errungene

Ergebnis der heutigen Evangelienkritik hinwegsetzt, besteht

darin, daß er die matthäischen Reden unbesehen nicht bloß

als im vorliegenden Umfang treu überliefert, sondern auch als

gerade zu der von der Ordnung des Matthäus an die Hand gegebenen

Zeit gehalten und insofern inhaltlich und chronologisch über alle

Zweifel erhaben behandelt. 4 Daraus greift er dann jeweils gerade

diejenigen SteUen heraus, welche von derKritik als vorwegnehmende

Einschaltungen aus späteren Zusammenhängen erkannt sind,

wie solches am auffälligsten bei der Dublette 10, 17—22 = 24,



192 H. Holtzmann

9. 13. 14 der Fall ist, deren beide Glieder gleicherweise nur

Reproduktion des apokalyptischen Fragmentes Marcus 13, 9—13

sind. Nun beginnen mit Matthäus 10, 17, wie wir sahen, die

über die historische Situation der Aussendungsrede hinausgehen-

den, späteren Zusammenhängen entnommenen Weiterungen

der Rede. Daraus ergibt sich als ganz selbstverständliche Folge

ein jedes geschichtliche Verständnis ausschließender Kontrast

zwischen den auf günstige Bedingungen der Wirksamkeit

weisenden Aussendungsworten 10, 9 —14 = Marcus 6, 8—11

und den tragischen Aussichten in den beiden letzten Teilen

der Rede. 1 Die „konsequente Eschatologie“ entledigt sich dieser

Schwierigkeit also auf dem Wege, daß sie einer Rede, die sich

in allen Quellen als Aussendungsrede einführt, den Charakter

der „Instruktionsrede“ aberkennt 2, um .vielmehr eine „Leidens-

und Parusierede“ daraus zu machen.3 Während Weissagungen

von peinlichen Lagen, darein die Jünger geraten werden, von

Verfolgungen und Prozessen, deren sie gewärtig sein müssen, zum

guten Teil als vaticinia ex eventu die späteren Kämpfe der

* Schon 1901-, S. 17 meinte A. Schweitzer, das Nebeneinander
von Optimismus und Pessimismus sei „der bisherigen Erklärung“, d. h.
der oben gegebenen, „unfaßbar“ gewesen. Ohne von dem dargelegten
Sachverhalt Kenntnis zu verraten, weiß er 1906, S. 230, daß Colani,
Bleek, Schölten, Meyer, Keim, Weiffenbach (er hätte auch
E. Reuß und noch viele der Besten nennen können) „die Instruktions-
rede da zu Ende sein lassen, wo sie sie nicht mehr erklären können“.
In Wahrheit lassen die Genannten sie da zu Ende gehen, wo die
Parallelen der Quelle Marcus 6, 6—11 = Lucas 9, 1—5. 10, 1—12 wirk-
lich zu Ende sind und daher auch Matthäus 10, 16 der erste, diesem ent-
sprechende Teil schließt. Der erst jetzt, im 2. und 3. Teil anhebenden
Leidensweissagungen entledigen sich die modernen Theologen nach
Schweitzer S. 358 „auf ihre Art, d. h. durch Streichung“. In Wahr-
heit weist man ihnen nur die Stelle wieder an, wo sie zu Hause sind.
Dagegen versteht sich Schweitzer selbst am besten auf das Streichen
unliebsamer Stellen (s. unten S. 75). Jülicher S. 5: „Die Vergewalti-
gung von Gesetz und Regel geschichtlichen Untersuchens kann kaum
ärger getrieben werden.“

* S. 146. 5 S. 360.



Die Marens-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 193

Gemeinde mit der Welt abspiegeln 1, sofern echt aber jeden-

falls nur aus der Lage des Meisters selbst am Ende seiner

abschüssigen Lebensbahn verstanden sein wollen, werden sie

hier verkehrterweise in eine frühere, ja möglichst frühe Zeit

verpflanzt, und wird zu diesem Behuf der 2. und 3. Teil der

Rede Matthäus 10 mit dem 1., der allein durch die Parallelen

bestätigt ist, auf gleiche Stufe der Geschichtlichkeit gestellt,

der ganz allgemein anerkannte und schon längst in den

Kommentaren von De Wette, Bleeck, Meyer-Weiß nach-

gewiesene Kompositionscharakter jener Rede aber fast wie eine

Verlegenheitsauskunft der modernen Theologie behandelt, welche

sich damit der Konsequenzen der allerneuesten Leidensgeheimnis-

theorie zu erwehren gesucht hätte.

Zieht man nun ab, was der Verfasser, wo er den Marcusbericht

anscheinend aus sich selbst zu widerlegen unternimmt, als

Konterbande aus den, nur so ganz gelegentlich ihres Kompositions-

charakters für verlustig erklärten, Matthäusreden 2 hereinbringt,

so ergibt sich aus der für sich allein in Betracht gezogenen

Darstellung Marcus 1—6 genau das Bild, welches er zerstört

zu haben behauptet. Von dem großen Erfolg schon des ersten

Tages 1, 21. 22 war schon oben (S. 43) die Rede. Ebenso

von der chronologisch nicht verwertbaren, rein sachlich ge-

ordneten Gruppe 2, 1—3, 6 (S. 37). Kaum ist dieselbe abge-

schlossen, so lesen wir 3, 7—12 von ungeheuerem Zulauf aus

allen Teilen des südlichen Syrien, von massenhaften Heilungen,

von belästigendem Gedränge, davor er bald in das Schiff flüchten

muß 3, 20. 6, 31, bald im eigenen Hause nicht so weit ver-

schont wird, um die tägliche Mahlzeit zu sich nehmen zu

können 3, 20. 6, 31, von jerusalemischen Abgesandten, die

nach Galiläa kommen, um sich die bedenklich werdende Sach-

lage zu besehen 3, 22. 7, 1, von enorm gesteigerten Wunder-

1 Richtig hat das schon Bruno Baner erkannt, wie A. Schweitzer
S. 146 selbst berichtet. Vgl. auch Wellhausen Matthäus S. 48, Mon-
nier S. 254. 1 Skitee S. VIIf. 4. 1906, S. 301. 360.

Archiv f. Religionswissenschaft X 13



194 H. Holtzmann

taten diesseits wie jenseits des Sees 5, lf. 21fi, bis in der

Vaterstadt, wo man sieb in das Auftreten des von Jugend auf

Wohlbekannten nicht zu finden wußte, ein erster Mißerfolg

eintritt 6, 1—6, der aber dem massenhaften Zulauf von ander-

wärts keinen Eintrag tut 6, 33. 34. 55. 56.

Durch ganz ebenso unzweifelhafte Zeugnisse begründet

ist aber der entgegengesetzte Eindruck, den man aus der Dar-

stellung Marcus 7 —9 (bis zur Reise nach Jerusalem) davon-

trägt. Mag auch der Bericht vom Konflikt mit den

jerusalemischen Schriftgelehrten 7, 1 — 23 für unsere Beurtei-

lung der sittlichen Frage eine Niederlage der Angreifer be-

deuten 1 , Tatsache ist, daß sofort 7, 24 der galiläische Boden

geräumt, die Jünger Marcus 8, 15 = Matthäus 16, 6 = Lucas

12, 1 vor dem Sauerteig der Pharisäer gewarnt werden,

Jesus seither meist im Norden und Osten umherzieht und

selbst auf dem Durchzug nach Süden 9, 30 nur inkognito in

Galiläa weilen kann. Man hat also immerhin ein Recht, von

„Rückzügen und Fluchtwegen“ zu sprechen 2, und selbst der

gewählte Lieblingsausdruck des Matthäus (zehnmal, sonst im

Neuen Testament nur viermal) spricht dafür (vgl. namentlich

2, 12—14. 22. 4, 12. 12, 15. 14, 13. 15, 21). Was aber die

Hauptsache ist: gleich auf das Petrusbekenntnis folgt die erste

große Leidensweissagung Marcus 8, 31 = Matthäus 16, 21 =

Lucas 9, 22 — dazu bei Marcus und Matthäus eingeleitet mit

—, der bekanntlich noch zwei andere folgen, mit deren

sich steigernder Deutlichkeit das dunkle Wort vom scheiden-

den Bräutigam Marcus 2, 20 = Matthäus 9, 15 = Lucas 5, 35,

ganz abgesehen davon, daß es in die oben besprochene Gruppe

fällt, also chronologisch unbestimmbar und überdies im Hin-

1 .So Albert Schweitzer S. 350

5 Gegen Monnier S. 257f.

5 Darauf soll übrigens weiter kein Gewicht gelegt werden. Vgl.
YVrede S. 20f. 92, Dalmau Worte Jesu I, S. 21f., YVernle Quellen
S. 37 f.



Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 195

blick auf die schon früh (Didache 8, 1) bezeugte Sitte des

Karfreitagsfastens redigiert ist 1, nicht verglichen werden kann.2

Ganz in die Luft gebaut ist vollends die Konstruktion, wonach

Jesus in der früheren Periode auch den Seinigen, in der

späteren nur noch sich selbst Leiden in Aussicht stelle. Gerade

erst die späteren, hinter das Petrusbekenntnis fallenden, Worte

sprechen ganz unmißverständlich vom Leidensweg, den die

Jünger in der Nachfolge des Meisters wandeln werden Marcus 8,

34 = Matthäus 16, 24 = Lucas 9, 23. Sie können Matthäus 10,

24. 25 = Lucas 6, 40 unmöglich für sich ein besseres Los

erwarten, als jener. Ganz unzweifelhaft folgen Marcus 8, 31.

34—36 gleich der ersten Weissagung, darin Jesus als Prophet

des eigenen Todesgeschickes auftritt, sofort auch die Ankündi-

gungen von entsprechenden Leiden nach, darauf die Seinigen

sich gefaßt zu machen haben. Jeder natürlichen Logik ent-

spricht es, wenn Leiden und Drangsale aller Art den Jüngern

in dem Moment in Aussicht gestellt werden, da der Meister

selbst den Todesweg antritt. Aber eben darum, weil es das

Natürliche ist, soll es zu den Verirrungen der psychologischen

Methode gehören. So meint man dort, wo der Kultus

des Un- und Übernatürlichen im Schwange geht. Darum

brauchen auch die Schlußweissagungen Marcus 13 = Matthäus 24

nicht mehr länger, wie die Kritik bisher getan hat, geprüft

und untersucht zu werden auf den Unterschied der Elemente,

die der Eschatologie Jesu angehören und auch sonst in der

Redensammlung begegnen, von solchen, die der apokalyptischen

Produktivität der Gemeinde entstammen und zugleich Rück-

spiegelungen der Unbilden darstellen, welche die Gläubigen

„von ihren eigenen Volksgenossen" 1. Thess. 2, 14 und von

Heiden zu erfahren hatten. Sie „können nicht von Jesus sein“,

' E. Schwartz Zeitschrift für die neutest. Wissenschaft 1906,
S. 27 f.

a Vgl. darüber meine Ausführung in den Güttingischen Gelehnten
Anzeigen 1901, S. 954 f.

13*



196 H. Holtzmann

werden also kurzweg aus der Geschichte gestrichen. 1 Denn „in

den Texten steht klärlich, daß Jesus seinen Jüngern nicht Ton

Leiden nach seinem Tod redet“.2 Aber selbst wenn es erlaubt

wäre, die einzige Stelle, da bei Marcus vor dem Petrusbekenntnis

vom Leiden die Rede ist, 2, 19. 20 zugunsten des Nestes von

Einbildungen zu verwerten, das sich hier vor unseren Blicken

aufbaut, kämen wir nicht weiter. Denn „klärlich“ steht dort

nur geschrieben, daß für die Jünger Trauerzeit sein wird,

„wenn der Bräutigam von ihnen genommen sein wird“, also

eben gerade nicht schon vorher.

Wir sind bei dem unvermeidlichen Schluß angelangt,

daß die Unterscheidung der beiden Phasen des öffentlichen

Lebens Jesu nach den Gesichtspunkten der aufsteigenden und

der absteigenden Linie zu Recht besteht. Bei seiner zur

Beschämung der gleichzeitigen Theologen unternommenen

Umkehr in das Gegenteil hat A. Schweitzer schließlich noch

die Hauptsache vergessen, daß nämlich nicht bloß der Marcus-

bericht es so und nicht anders verlangt, sondern auch ein

Lucas 22, 35. 36 aus der Spruchsammlung erhaltenes Logion,

darin Jesus selbst im Rückblick auf das frühere Wort 10, 4

die Jünger anredet, wie folgt: Einst habe ich euch gesandt

ohne Beutel, Tasche und Schuhe, und ihr habt keinen Mangel

gehabt — also in eine gastliche Welt; aber von nun an

bedürfet ihr nicht bloß des Beutels, sondern auch des

Schwertes — also in einer mittlenveile feindselig gewordenen

Welt. Vor diesem Gegensatz von Einst und Jetzt, wie ihn

Jesus mit dürren, unmißverständlichen Worten feststellt, fällt

der Erweis des Gegenteils verheißende Kunstbau der eschar

tologischen „Konsequenz“ vollends in sich zusammen.

* S 386.

’ S. 357. Präludien dazu schon 1901, S. 81 f. 88f. lOOf.



Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 197

Y

Ein weiteres entscheidendes Gewicht für die wesentliche

Zuverlässigkeit des Marcusberichtes hat P. W. Schmiedel in

die Wagschale gelegt mit dem mehrfach ausgeführten Satz

von den „Grundsäulen eines wahrhaft wissenschaftlichen Lebens

Jesu“. 1 Der zu ihnen hinführende Weg entspricht der un-

anfechtbaren historischen Methode, wonach in einem olfenbar

der Verherrlichung einer geschichtlichen Größe gewidmeten

Bericht vor allem solche Punkte Glauben verdienen, wo

diesem Zweck weniger entsprochen wird, weil, was erzählt wird,

eher dazu führen könnte, an der Verehrung des Helden irre zu

machen, so daß man schließen darf: hätte dieses und jenes

sich dem Berichterstatter nicht als glaubhaftest überliefert, dabei

wohl auch schon allbekannt geradezu aufgedrängt, so würde

er von sich aus keine Veranlassung gefühlt haben, es zu

reproduzieren. Auf unseren Fall angewandt, spricht dieses

Kriterium geschichtlich treuer Berichterstattung mächtig

für die Erzählung des Marcus, sofern dieselbe noch ganz

unbefangen Berichte mit sich führt, welche von Matthäus und

Lucas entweder übergangen oder tendenziös umgeformt, auf

dem einen oder anderen Wege also beseitigt worden sind.

Es handelt sich dabei vornehmlich um sieben Stellen: 1. Nach

3, 21 kommen Jesu Angehörige, d. h. nach 3, 31 seine Mutter

und seine Brüder, nach Kapernaum, um sich des nach ihrer

Ansicht entgleisten Familiengliedes zu bemächtigen (eieyov

yaQ öxi i^döxrf), was keiner der Seitenreferenten nachzuerzählen

wagte; schon darum nicht, weil an diesem Riff die ganze

Legende von der Jungfraugeburt scheitert, von der Mariologie

des Lucas gar nicht zu reden. 2. Jesus heißt 6, 3 „der

1 Das 4. Evangelium gegenüber den 3 ersten 1906, S. 16 — 22.
31 — 33. Vorwort zur englischen Übersetzung von A. Neumanns Jesus
1906, S. VIII — XXIII. Protestantische Monatshefte 1898, S. 807, 1906,
S. 260 — 264. Im Anschlüsse daran Mehlhorn S. 16f. 19.



198 H. Holtzmann

Zimmermann, der Sohn der Maria“, weil er als ältester Sohn

Stelle und Geschäft seines verstorbenen Vaters vertritt; dagegen

Matthäus 13, 55 „der Sohn des Zimmermanns“, Lucas 4, 22

„Josephs Sohn“, während hier die bei Marcus und Matthäus

angeschlossenen Brüder und Schwestern, offenbar nachgeborene

Kinder, wegfallen. 3. Nach 6, 5. 6 konnte er in dem un-

gläubigen Nazaret keinerlei eigentliche Krafttat (övvaatg) ver-

richten, sondern nur wenige Sieche durch Handauflegung

heilen, so daß er sich selbst über den Unglauben wunderte,

der ihm hier entgegentrat; nach dem verkürzten Bericht

Matthäus 13, 58 „verrichtete er daselbst nicht viele Krafttaten

um ihres Unglaubens willen“; Lucas ' versagt vollends.

4. Aber auch dem wundersüchtigen Verlangen nach Krafttaten

bei anderen soll 8, 12 nicht entsprochen werden: „wahrlich,

ich sage euch, diesem Geschlecht soll kein Zeichen gegeben

werden“, und wenn Matthäus 12, 39. 16, 4 = Lucas 11, 29

fortfahren: „außer dem Zeichen des Jonas“, so ist damit ja

nach Lucas 11, 30. 32 = Matthäus 12, 41 trotz 12, 40 die

Büßpredigt an die Niniviten gemeint. 5. Ablehnung des

Prädikates „gut“ Marcus 10, 18 mit Hinweis auf Gott als den

„allein guten“, Lucas 18, 19 nicht verleugnet, dagegen

Matthäus 19, 17 offenkundig verdreht. 6. Nach 13, 32 weiß

auch der Sohn nicht Tag und Stunde der Weltkatastrophe;

Matthäus 24, 36 wahrscheinlich, bei Lucas gewiß gestrichen.

7. Der Kreuzesruf 15, 34 = Matthäus 27, 46, bei Lucas durch

ganz andersartige Kreuzesworte ersetzt. Mit diesen sieben un-

entfernbaren Zeugnissen kann sich die kleine Zahl derjenigen,

die in gleicher Richtung bei Matthäus und Lucas gehen, ohne

daß Marcus mit dafür eintritt, nicht messen. Er schweigt z. B.

zu Matthäus 11, 19 = Lucas 7,34. Dagegen kommt nur ein

einziger Fall in Betracht, da er hinter den Seitenreferenten

zurückzustehen scheint, sofern Matthäus 12, 32 = Lucas 12, 10

Worte gegen den Menschensohn vergeben werden können,

nicht aber Lästerung des Geistes, während Marcus 3, 28. 29



Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt 199

ein solcher Unterschied überhaupt nicht gemacht, sondern

einfach gesagt ist: alle Sünden mit Ausnahme dieser einen

haben noch Aussicht auf Vergebung.1 Das bedeutet Ver-

allgemeinerung, aber nicht Widerspruch.

Ein Bericht mit so handgreiflichen, übrigens noch leicht zu

vermehrenden2 Spuren einerMenschlichkeit, die noch vernehmlichst

gegen den schon bei den nächst anschließenden Seitenreferenten

mächtig verspürbaren Zug nach Verherrlichung, ja Vergottung

protestiert 3, darf Anspruch darauf erheben, in erster Linie auf

seine geschichtliche Grundlage hin angesehen zu werden, zumal

da es ihm auch in vielen seiner rein anekdotenhaft erzählten,

schmucklos eingerahmten Einzelbilder und Momentaufnahmen

nicht an der Frische und bewegten Anschaulichkeit echt

volkstümlicher Erinnerungen, an festhaftender Lokalfarhe

und wahrnehmbarstem Erdgeschmack fehlt. Diese schon seit

Weiße und Heinrich Ewald oft hervorgehobene Eigen-

schaft ist noch neuerdings von Wernle 4 , Gloag 5, Swete 6,

Menzies 7 , Wellhausen 8 , Johannes Weiß 11, Pfleiderer 10

und Jülicher 11 so richtig und treffend dargetan worden, daß

I Während Nath. Schmidt S. 238. 276 die Geschichtlichkeit der

Darstellung Marcus 3, 21. 6, 6. 8, 12 anerkennt, bemüht er sich S. 133
die Vergebbarkeit von Sünden gegen die Person des Menschensohnes einer
kirchlichen Redaktion auf die Rechnung zu schieben. Wie unwahrschein-
lich und dem obigen Kanon direkt zuwiderlaufend! Überdies aber würde
sich ja aus solchem Sachverhalt gerade ein Schluß gegen die Priorität
der Matthäusform ergeben.

* Vgl. Wernle Die Quellen des Lebens Jesu S. 40f.
* R. A. Hoffmann sucht vergeblich den „Grundsäulen“ das An-

stößige, damit freilich auch Beweiskräftige zu benehmen durch Zuhilfenahme
teils sprachlicher Finessen bezüglich Marcus 6, 3. 5. 6 i_S. 239), teils seiner
hier ihre Tugend bewährenden Unterscheidung von U* und U* bezüglich
Marcus 10, 17 (S. 411 f.) und 13, 32 (S. 543).

4 Die synoptische Frage S. 204 f.
6 Jntroduction to the synoptic gospels 1895, S. 185 f. 6 S. LVTI.
7 S. 33f. 8 Einleitung S. 51. 69. • I s, S. 43. >• I, S. S96f.

II Iiealmcyklopädie S. 293. Übrigens kann sich diesem Eindruck
selbst Nath. Schmidt S. 225 nicht ganz entziehen.



200 H. Holtzmann Die Marcus-Kontroverse in ihrer heutigen Gestalt

Versuche, alles nur auf Liebhaberei für behagliche Breite 1,

Ausmalung durch angebrachte Detailzüge und anderen Zierat

zurückzuführen und darin sogar Annäherung an apokryphe

Manier zu erblicken 8 , dagegen nicht aufkommen. Unser

zweites kanonisches Evangelium ist und bleibt ein Erzeugnis

nachgehender und fortgesetzter Verarbeitung vieler, meist Augen-

blickseindrücke von kritischen Momenten und dramatischen

Auftritten echt volkstümlich festhaltender, Erinnerungen, ge-

pflegt im Sinne und zugunsten der Bedürfnisse einer andachts-

voll auf- und zurückschauenden Gemeinde, nicht minder aber

auch zu Zwecken der Verteidigung und der Werbung nach außen:

ein durchaus naturwüchsiges Gebilde erster und frischester

Triebe am Lehenshaum der Urchristenheit, eben darum aber

auch als geschichtliche Urkunde ebensosehr positiven Wert

beanspruchend, wie kritischer Sichtung bedürftig.

1 Merx II, 2, S. 60: „Der behagliche, malerische Marcus!“
* So Badham St. Markts indebtedness to St. Matthew 1897, S. 44.

Vgl. dagegen A. Wright Some New Testament problems S. 266f. Swete
The gospel according to St. Mark 1898, S. LXIX.



Ans dem Asklepieion von Kos

Von Rudolf Herzog in Tübingen

(Hierzu Tafel I)

I Schlangenopfer

1 Das Dankopfer an Asklepios

Unter dem Titel „Ein Dankopfer an Asklepios“ hat

Richard Wünsch in dieser Zeitschrift 1904 VII 95—116 den

vierten Mimus des Herondas ’AexXi^niä üvaxi&eiäai xai &v6Lut,ov6ca

als religionsgeschichtliches Dokument behandelt und von diesem

Gesichtspunkt aus in ein neues Licht gerückt. Seine Voraus-

setzung (S. 114), daß wir die Aussagen des Herondas über die

geltenden Rituale unbedenklich als urkundliches Material ver-

werten dürfen, ist' durchaus berechtigt, wenn ich auch die

Begründung etwas anders fassen möchte: nicht als Vertreter

der doda poesis der Alexandriner hat er die koischen Rituale

studiert, sondern als ßiolöyog hat er getreulich das wieder-

gegeben, was er während seines Aufenthalts in Kos ohne ge-

lehrtes Studium nach dem Leben beobachtete. Ich kann für

diese Auffassung auf meine Ausführungen in den Jahresheften

des österr. archäol. Instituts 1903 VI 2l5f. verweisen.

Wünsch hatte nicht die Absicht, das Gedicht nach allen

Richtungen auszuschöpfen, er begnügte sich mit der Behandlung

einzelner Punkte. So weist er S. 95 zwar darauf hin, daß der

Schauplatz der Handlung kürzlich wiederentdeckt worden sei,

aber er geht auf die archäologischen Fragen nicht weiter ein.

Die Aufdeckung des Asklepieions von Kos ist im Herbst

1904 vollendet worden, zu seiner Entdeckung 1902 war

ich durch zehnjährige Beschäftigung mit Herondas geführt



202 Rudolf Herzog

worden. 1 Die Nachprüfung seiner Schilderung an den Ergebnissen

der Ausgrabungen mußte daher für mich einen besonderen Reiz

haben, und ich wurde durch sie immer mehr von dem ur-

kundlichen Wert des literarischen Zeugnisses überzeugt. Schritt

für Schritt erläuterten sich gegenseitig der archäologische

Befund und die Darstellung des Dichters. Die Resultate dieser

Vergleichung habe ich vorläufig in meinem ersten Ausgrabungs-

bericht Arch. Anz. 1903, S. 8 und ausführlicher in den österr.

Jahresheften a. a. 0. gezogen. Seither glaube ich in der

Deutung der monumentalen Zeugnisse noch weiter gekommen

zu sein und dadurch eine Erkenntnis gewonnen zu haben, die

weitere religionsgeschichtliche Ausblicke eröffnet. Zunächst soll

die Vorstellung vom Schauplatz der Handlung auf die neue

Grundlage gestellt werden, wobei ich das schon a. a. 0. Erörterte

nur kurz wiederhole.

x Unter den drei Tempeln des Asklepieions kommt nach

1 den Zeitverhältnissen nur der Tempel B in Betracht. Für das

Gedicht ist kein weiterer Spielraum als 270—250 möglich, der

neue Tempel A ist kaum vor 250 erstellt worden. Wenn der

neue Tempel den Schauplatz bilden würde, so müßte auch der

Dichter darauf anspielen. Da der Tempel B noch während

des ganzen Altertums bestand, so wäre auch kein Grund ge-

wesen, das Gemälde des Apelles, das ja jedenfalls lang vor dem

Bau des neuen Tempels geschaffen war, in diesen überzuführen.

Der erste Teil des Mimus spielt nun aber nicht im Tempel

oder seinem Vorhof, wie Wünsch S. 95 annahm, sondern vor

ihm, am Altar, den die Statuen der Familie des Asklepios,

eine Stiftung des Euthias, ein Werk der Söhne des Praxiteles,

schmückte. Hier wurde das Gebet gesprochen, hier das Weih-

geschenk niedergelegt, hier der Küster gerufen, um das Opfer-

tier in Empfang zu nehmen und das Opfer zu besorgen. Um

Altar und Tempel, wohl nicht auch noch in dessen Vorhalle,

1 Vorläufige Berichte über die Ausgrabungen Arch. Anz. 1903,
S. 1 ff., 186 ff. 1905, S. 1 ff.



Aus dem Asklepieion von Kos 203

standen die von den Frauen bewunderten plastischen Werke.

Während dieser Handlungen ist der Tag herangekommen: die

große Tür, die von der Vorhalle des Tempels in die Cella

führt, wird geöffnet, der Vorhang aufgezogen. So hat Wünsch

S. 108 f. richtig die Worte rj &vqi] yuQ dnxxai xavsitf 6 iraordg

gedeutet und durch die jetzt noch in italienischen Kirchen zu

beobachtende Einrichtung des Vorhangs als zweiten Abschlusses

direkt hinter der Tür erläutert. Nur dürfen wir nicht wie in

Italien an einen schweren ledernen Vorhang denken, sondern

an einen leichten, in die Höhe oder auf die Seite zu ziehenden,

leinenen Vorhang, der auch einigen Abstand von der Tür ge-

habt haben kann. Es mag der Mühe wert sein, die wenigen

antiken Zeugnisse darüber, die ich gefunden habe, zu zitieren.

Genau dieselbe Szene schildert im Isisheiligtum Apuleius md.

XI 20 sic anxius et in proventum prospcriorem attonitus templi

matutinas apertioncs oppcriebar. ac dum velis candentibus

reductis in diversum deae venerabilem conspednm adprecamuretc.

XI 22 ducit mc protinus ad ipsas fores aedis amplissimae rituque

sollcmni apcitionis celebrato ministerio ac matutino peracto sacrificio

de opertis adyti profert quosdam libros. 1 Den Zweck dieses Vor-

hangs als eines Zwischenverschlusses lernen wir kennen aus Por-

phyrius de antro nymph. 26, S. 74 Nauck: t'ov Sh vötov ftsoig

VEfiovTsg Ißxapsvqg xrjg psßqpßQiag iv xoig vaolg xäv

'ö'fräv xd nuQunExäapaxa slxovßi, x'o 'OprjQix'ov Sq toüto

tpvJLdößovxeg naQuyyeJLpa, ag xaxa xxjv elg vöxov eyxußiv xov

Q-eov ov ftipig dv&pcjxovg elöisvca eig xd lepa, alX a&avaxav

6S6g iexiv.

Im Artemision von Ephesos wurde der Vorhang, was als

das gewöhnliche gelten muß, zur Enthüllung aufgezogen, im

1 Vielleicht nur für ein lvapellchen im Tempel diente der jr«orög

Uvovs in dem Bauinventar Dittenb. Sylt. 583, 23 uud die 7taQa-xhra.6y.uTu
tqIcc in einem unedierten Stiftungsinventar des Heiligtums der ägyptischen
Götter in Kos, beides aus römischer Zeit. — Daß die feierliche Zeremonie

der Tempelütfnuug nicht auf difc Isistempel beschränkt war, zeigt meine
Stelleusammluug in den Ostcrr. Jahresh. a. a. 0. S 210 : .



204 Budolf Herzog

Zeustempel von Olympia der von Antiochos IY. gestiftete,

vielleicht aus dem Tempel von Jerusalem stammende Vorhang

herabgelassen.1

Die folgende Betrachtung von Kunstwerken spielt sich

also in der Cella des Tempels ab. Das Gemälde des Apelles,

das wohl eine königliche icofirn^ für den Gott verewigte, paßte

mit seinem Rechteckformat an eine Langseite der Cella.

Die Betrachtungen der Frauen werden unterbrochen durch

den Küster, der ihnen den guten Ausfall des Opfers meldet.

Nun ist ihre Aufgabe erfüllt. Sie wenden sich zum Gehen und

erteilen vorher noch der Dienerin Kokkale vier Aufträge:

1. Sie soll dem Küster, der bei ihnen steht, sein yepag

abliefem, das öxdlog des Huhns.

2. Sie soll für die heilige Schlange den ihr zukommenden

jceXavöe unter heiligem Schweigen in das Loch legen.

3. Sie soll Opferbrote (tyaiöxä) für den Gott mit Wein netzen,

um sie dann, wie Wünsch trefflich erklärt, in dem vorgeschriebenen

Zustand auf den heiligen Tisch des Gottes zu legen. Dieser

Tisch stand in der Vorhalle, wir haben sein Fundament auf-

gedeckt und ebenda einen sehr fein gearbeiteten Tischfuß von

rotem Marmor gefunden.2 Das übrige wollen die Frauen olxCrjs

rdpjj verzehren, was ich lieber mit „zu Hause“ übersetzen als

auf ein soviutöqlov oder oixrjya dauömov im Heiligtum be-
ziehen möchte.3

1 Pausanias V 12, 2 und Frazers Kommentar dazu.

1 Ein heiliger Tisch stand zu demselben Zweck im Asklepiostempel
von Athen, Aristophanes Plutos 678. IG II 836, 23.

5 Syll. 616 = Paton-Hicks 37, 39, aber nicht im Asklepieion.
Wünsch erinnert S. 115' fälschlich an die koische Inschrift Syll. 734, 71
(= Paton-Hicks 36b, 38), wo „beim Heiligtum des Asklepios ^tvwvcs und
eine olxlu erwähnt werden“. Die Inschrift handelt vielmehr von einem

Privatheiligtum des Herakles, über die Gasthäuser in den Heiligtümern
ist jetzt das Material gut gesammelt von E. Ziebarth Beiträge zum
griechischen liecht, Zeitschr. f. vergl. Rechtswissenschaft XIX 291 ff. — Die
Lösung der Frage hängt davon ab, ob für dieses Opfer bestimmt war
xovTüiv tatorpogd oder ohx ixcfoQti ix toü re/iivovs, wie es so oft in den



Aus dem Asklepieion von Koa 205

4. Nachträglich wird sie noch erinnert, von der vyleia, dem

geweihten Brot, mitzunehmen, d. h. es sich von dem Küster

geben zu lassen. Wünsch hat gesehen, daß diese vyleia mit

den ipcaöTci identisch ist. Seine Analogie mit der oblata, dem

Brot vor der Weihung, und der hostia, dem geweihten Brot

in der christlichen Kirche erscheint mir schlagend.

Für die Schlußsentenz ist noch keine befriedigende Deutung

gefunden. Bei den Deutungen von Wünsch, „denn für heilige

Handlungen ist das Heilbrot größer an Anteil als eine Ver-

fehlung“, d. h. „die Hygieia, beim Opfer genossen, tilgt alle

dabei begangenen Fehler“ oder von Crusius in der 3. und

4. Auflage seines Herondas „in sacris enim peccata quaelibet

tollit cibus sacratus portiunculae“ mit Hinweis auf Aschylus

Choeph. 519 tk däQa iieim ä’ iözl zijg auagzCag muß man

eine sehr gewundene theologische Weisheit den Frauen in den

Mund legen und der Gen. zrjg fioigqg steht dabei ganz in der

Luft. Von ihm wird man ausgehen müssen. Die g.olgu oder

psgCg ist ja aus den Opferinschriften zur Genüge bekannt, sie

ist das yegug des Küsters. Daher sagt mir besser zu die

Lesung und Erklärung in Crusius’ 2. Auflage rj yäg IgoiGiv

pe£av oqi agzirjg tj vylr\ ' Gzi zrjg uoCgrjg praesente portiuncula

liberalior datur cibus sacratus. Dieser nüchterne profitliche

Grundsatz paßt am besten zum Charakter der Frauen und zum
Schluß des Mimus.

2 Der neXavog als Sportel

Eine besondere Erörterung verlangt der zweite Auftrag:

eg ze zrjv ZQtoyXrjv z'ov neXuvbv ev&eg zov ftgäxovzog evq>rjfia>g.

koiachen und anderen Opfervoracbriften heißt. Für meine Auffassung
erinnere ich an die <i?roqp<)ß7jta und änoozolal von den großen Opfer-

festen, die ebenso nach Hause gehen wie bei den Opfern des Menas
Dittenb. Or. Gr. Inscr. 339, 72 iiirsdidov dt zols ScXtitpofitvotg rö» ifpön>
xmv &n6 zov dleifi/iaxos et« olxov. Stengel Hermes 1906, S. 239 3 glaubt,
daß bei chthonischen Kulten die ixifoga verboten gewesen sei. Aber
das muß noch nachgeprüft werden.



206 Rudolf Herzog

Diese Worte haben bisher bei niemand Anstoß erregt. Man

weiß, daß xsXavög (mit TtaXvva etymologisch zusammengebracbt)

oder attisch [isXtzovzza (ßtXizoeGGa sc. fic~c£a) ein kleiner Knchen

oder Teig aus feinem Mehl, gemischt mit Honig und Mohn,

war, der beinahe nur in chthonischen Kulten geopfert wurde,

ursprünglich zur Besänftigung der chthonischen Tiere, hinter

denen sich die verderbenden oder heilenden und mantischen

Tierdämonen ältesten Volksglaubens verbergen. Daraus er-

klärt sich auch die Zusammensetzung des Kuchens mit

Honig und Mohn. 1 So erschien es denn als selbstverständ-

lich und wurde deshalb allgemein angenommen, daß auch

hier ein solcher Kuchen der heiligen Schlange in ihr Loch ge-

reicht wird.

Diese Annahme muß nun aber am archäologischen Befund

nachgeprüft werden. Da die anderen Handlungen noch im

Tempel geschehen sollen, so ist in diesem auch die zgwyXr]

zov öyäxovzog anzunehmen. So war es im athenischen Askle-

pieion, Aristoph. Plulos 733 i^rj^äzrjv ovv dvo öquxovz’ Ix, zov

veä>. 740 ö frtbg evd'iag z)(pävi6sv avz'ov ot z ’öfpsig sig zov

vtrbv. In Epidauros kommt die Schlange aus dem äßazov,

Dittenb. Syll. 802, 116 vxvov di viv Xaßövzog iv zovzwi

ÖQccxav ix zov äßazov it,iX%av zov däxzvXov läßazo zäi

yXcoOGac, xal zovzo xoirjöag tlg zb äßazov ävexÖQrjGs xäXiv.

Dieses äßazov war nach I’ausanias räumlich vom Tempel

getrennt, der wie der koische kein äövzov hinter der Cella

hat. Welches die Reste des äßazov im Heiligtum sind, ist

kontrovers und noch nicht geklärt. 2 Nach der Ovid Metam.

XV 666 fl', zugrunde liegenden hellenistischen Tradition hatte

1 Ich verweise auf die Literatur über den jitlavos: Stendel Oricch.
Kultusaltertiimer 1 S. 89 f. Derselbe Hermes 29, 281—289. 31, 477f. 39,

615 f. Herzog ebenda 29, 625 f.
1 Ilolwerda bekämpft Athen. Mitt. 27, 289tf. mit guten Gründen

die Ansetzung des üßarov bei Kavvadias To Ieqov S 12111. Sein eigener
Vorschlag ist aber auch nicht überzeugend. — Die ttölo.; als Schlangen-
zwingcr muß aus dem Spiel bleiben.



Aue dem Asklepieion von Kos 207

die epidaurische Schlange ihren Sitz im Tempel 1 Das epi-

daurische aßccrov wird die alte, nach dem Bau des neuen

Tempels noch heilig gehaltene Kultstätte sein. Die heilige

Schlange oder die Schlangen scheinen in den Asklepieia dem

Publikum nicht sichtbar gewesen zu sein, da sie in den Idyaxu

nur im Traum heilen, Syll. 803, 69ff. 103ff. 116ff. 119ff.,

während die heiligen Hunde und Gänse bei Tag im Heiligtum

herumlaufen und heilend mithelfen, 802, 126. 803, 37. 133ff.

Es war also gar nicht notwendig, daß die tgayXri einen

lebenden dgaxcov barg, wenn auch wahrscheinlich beständig

Schlangen gehalten wurden, um zu feierlicher heiliger Handlung

oder zu Wundern zur Verfügung zu sein. Das Publikum

brauchte nur das Schlangenloch zu sehen, welches das chthonische

Tier mit der Oberwelt verband und gerade so weit war, daß ein

Schlangenleib durchschlüpfen und ein 7teXuv6g hereinfallen konnte.2

Im koischen Tempel kann die xQäyXrj xov dgaxovrog nur

in der Cella gesucht werden. In der Cella, deren zur Vor-

halle erhöht liegender Fußboden zum großen Teil erhalten ist,

Bind zwei Einbauten zu erkennen: vor der Rückwand ein breites

Basisfundament, das für die drei Kultstatuen der offiziellen

Inhaber 'AßxXamov xal ’Tyislag xai 'Hmövug nebeneinander

Platz bot, und vor der linken Wand eine nachträglich, aber

in guter hellenistischer Zeit sehr sorgfältig in die Fundamente Tafel i

eingebettete rechteckige Grube, mit Platten von schwarzem

Marmor in sorgfältiger Fugung ausgekleidet, auch unten auf

1 Der Schauplatz ist natürlich sowohl hier als in der Vorlage des
Plautinischen Curculio das berühmte Hieron im Waldtal, nicht das

obskure Heiligtum in der Stadt. Die Römer verwischen mir aus Un-
kenntnis des Lokals den Tatbestand.

8 Das ist die Bedeutung von rgioylr], Loch zu einem Hohlraum.
Eine weite Drachenhöhle heißt qpwteös oder wie Plut. de dt f. or. 16 <f(oXito-
ärjs ns äpctxovTOs Die heiligen Schlangen waren nach der Tradition
nicht von übermäßiger Größe. Es mag hierbei erwähnt werden, daß
wir bei der Ausgrabung des Asklepieion eine auffallend große Anzahl
verschiedener Schlangenarten gefangen haben. Keine war viel über
1 Meter lang.



208 Rudolf Herzog

Steinplatten stehend, oben in Höhe des Fußbodens der Cella

mit einer schweren Deckplatte abgeschlossen. In der Deck-

platte war ein rechteckiges Loch.

Diese Einrichtung wäre als Quartier für lebende Schlangen

sehr imgemütlich und unpraktisch, sie erfüllt aber alle Be-

dingungen, die an den Behälter eines Ihjöavpdg gestellt wurden,

der zur feuer- und diebessicheren Aufbewahrung des durch

einen Aufsatz hereingeworfenen Geldes diente. Über solche

frrfiavQoL, Opferkassen, sind wir neuerdings durch Funde und

Forschungen so gut unterrichtet, daß die Bestimmung evident

ist. 1 Außer den gefundenen Thesauren selbst belehren uns

Inschriften über ihre Einrichtung und über die Gelder, die in

sie eingeworfen wurden. So hat die Inschrift von Andania

Syll. 653 einen besonderen Abschnitt tbjtfavptöv xuraßxsväg

Z. 89 — 95 (Hiller a. a. 0. S. 263). Zwei thjtfßupol jU&tvot

xhuxrol mit je zwei Schlüsseln, der eine im Tempel, sollen

errichtet werden. Sie sind jährlich einmal zu öffnen.2 Es

folgen Bestimmungen über die Verrechnung der Vorgefundenen

Gelder. Noch sicherer wird die Bestimmung unserer Grube

durch eine Inschrift, von der wir zwölf Bruchstücke in dem

Gebäude römischer Zeit (D) direkt neben Tempel B verbaut

gefunden haben. Der Schriftcharakter läßt einen Spielraum

etwa zwischen 280 und 260. Sie setzt nur einen Tempel

voraus, also existiert der Tempel A mit der oberen Terrassen-

anlage noch nicht. Die Inschrift enthält den Beschluß, einen

Thesauros im Tempel zu errichten. Die in ihn fließenden

Gelder sollen zur Fundierung des Festes, seiner Opfer und

Spiele dienen, die Schaffung des Thesauros und seiner Quellen

gehört also zur Vorbereitung der Einrichtung der großen,

1 Hiller von Gärtringen Thera I 260—264. Graeven Die tönerne
Sparbüchse im Altertum, Arch. Jahrb. 1901 XVI 161—189. Tsuntas IJegl
tiw iv ’Ekeveivi tbjaavgcav, Mölanges Nicole 1905, S. 631—636.

* Der schwere Deckel brauchte jedenfalls mehrere Mann zur Öffnung,
wie in Kos nach dem Augenschein und in Delos nach einer Inschrift.
Vgl. Graeven S. 168. Tsuntas S. 632.



Aus dem Asklepieion von Kos 209

panhellenischen Asklapieia, die selbst ungefähr in die Zeit

um 260 — 250 zu setzen ist. Leider ist nur der Anfang und

ein Stück aus der Mitte der Inschrift zusammenhängend wieder-

herzustellen. Ich gebe das Wichtige im Wortlaut: 'Eni hovccqxov

(PvXoxlfiov AaXlov vev^irjv^lar 'Hq]odoxog 'HgaxX [ffrou] eint'

ayad'äi xv%ai' dtdöffica xai £xxXr][ßlai lÖQv]ßuOd-ai &T]0[avQbv]

xäi 'AßxXaniäi xäß nöXiv £v täi va[äi roü AßxX] amov to[1

de n(oXrj~\zal fiißd'aßavzca xov [&r)]ßav()bv {idQvßaß&ui £v

x]6ncoi «[(. xa xol re] nQOßxaxai xal 6 ItQtvg [r]ov 'AßxX[a-

mov xal xol l£po9Jvil«]x£[s änodtllgiovzi — —. Nachher ist

die Rede von den Geldern, die in den Thesauros eingeworfen

werden sollen, zunächst, wie es scheint, verschiedene Einnahmen

des Heiligtums, die von den xa^ilai in die Kasse abgeführt

werden sollen. Weiter wird bestimmt exsxa dh 6 d'tjßavQog

xXäixag xdßßuQag, die unter die Beamten verteilt werden.

o[jrrag ovv v]naQ%6vz[o3]v xpyfidzav sxolfiov xal zs dvßlui

xäi 'AßxX\amäi xal xäi 'Tyiela]i xal xäi ’Hniövai xal u nav-

ayvQig xal xal [oplat xal xol dy]ävsg xaXäg xal imcpaväg

ßvvxeXävx[ai xaxä nevxaexrjQlöa ä^fcoj] xäg xov ädfiov npoaipeßiog,

xol zafila[i . Sehr ausführlich müssen die Bestimmungen

über die Gelder und ihre Verrechnung und Verwendung ge-

wesen sein.

Wir haben also in der Cella des Asklepiostempels ein

Schlangenloch, d. h. einen unterirdischen Hohlraum, in den

man durch ein kleines Loch den neXuvög für die heilige

Schlange einwarf, gesucht und haben den Behälter eines Thesauros

für Geldeinwurf gefunden. Das Rätsel wird sofort gelöst durch

eine Inschrift des III. Jahrh. vom Orakelheiligtum des Apollo

Pythios in Argos, BdCHell. 1903, 270 ff., betreffend bauliche

Einrichtungen im Heiligtum, darunter Z. 11 ff. xal ttrjavQÖv £v

xäi [lavxtfm xaxtßxBvaßßav xolg ntXavolg xXaixxbv. Also

galt schon im III. Jahrh. die übertragene Bedeutung von

nsXavbg als ganz selbstverständlich, die Hesychius zu dem

Wort überliefert hat: xal 6 x<p /xdvxti öid6[ievog /ußdog ößo-
Archiv f. Keligionawiasenschaft X 11



Xög. Ja, diese Übertragung ist viel älter, wie wir jetzt aus

einer Bestimmung vom Pythion in Delphi aus der Zeit zwi-

schen 430 und 370 sehen, die Homolle in den Melanges Nicole

1905 S. G25—638 veröffentlicht und besprochen hat: ASe (ge-

wiß = eaSe, eSolge, vgl. v. Wilamowitz, S Bcr. Berl. Äk. 1904

S. 636) AsXepoig (PacsaXCtug x'ov xeXuvov StSöysv, xb öuyößiov

htxä Sguxyag SeXtpiSeg Sv' oSalög, xb Sh löiov xexogeg öSeXög,

TiyoSCxo xal ’loxtaio &sag6vxov, ’EgvXo ugxovxog. In Geld

wird der xeXavög ferner gegeben der (wohl chthonischen) Athena

Itonia in Amorgos im III. und I. Jahrh. Syll. 644, lOf.

xovg xöxovg xovg yivoyevovg avxäi dito xov vxagxovxog xeXavov

xrji fraäi, dtp’ dry xgöxegov ^ Q-vOla OvvsxeXelxo, hxiSovg x&l

xoiväi xäv legovgyäv slg xaxaßxevrjv xov xayavovg. 645, 11 ff.

ixdv de xeXexrjv xoifj f] legst a, 6 xeXav'og 6 SiSöyevog vxb

(axb?) xäv xa&vpevav legbg eßxto' eöxa Sb 6 xeXavög exdßxov

Sgccxpi) xal hySaveLß&rjrco xaQtxxgrjy.ee. x'ov Sh xöxov Xoyevex<o6uv

xal xovxov ol ixiyrjvioi xal xafreOxiaxtoeav, xd Sh aXXcc eOxcs

xrjg legelag xaxa xd ed’Lfia. Im Demeterkult in Eleusis ist der

xeXavög schon im IV. Jahrh. in Geld abgelöst, Syll. 587, 291

’lxxo&ävxog legst xeXavöv 49 Dr., 2 Ob., daneben wird aber

gleichzeitig noch ein xeXavög in natura von der axagxrj in

Getreide durch das Kultpersonal bereitet 587, 280. 285. 20, 36.

So wird der xeXavög zu einer Art axagxrj, weil diese auch

raP der Zeit in Geld abgelöst wurde, und wir können manch-

mal für den allgemeineren Begriff axagxrj (axdgxeß&at.) den

spezielleren, ursprünglichen xeXavög einsetzen, so in der Vor-

schrift für das iatromantische Amphiaraion von Oropos aus

dem Anfang des IV. Jahrh. Syll. 589, 20f. exagxr]v Sh

SiSovv xo(i yeXXovxu d-egaxeveofrai vxb xov ffsoü firj eXaxxov

evveoßöXov Soxlyov dgyvglov xal e/ißdXXet-v elg xov n&tj-

ßavgov xageövxog xov veaxögov, genau wie wir es im

Asklepiostempel zu Kos vor sich gehen sahen.

Für diese axugxal, die fixiert und so zu einer Art Sportel

werden, lernten wir bisher höhere Beträge kennen als den



Aus dem Asklepieion von Kos 211

Obolos, dessen Bedeutung der xeXavog im Volk angenommen

hat, und sicher auch höhere als sich die armen Frauen leisten

konnten. Auch diese Schwierigkeit löst sich durch eine im

koischen Asklepieion gefundene, noch unedierte Opfervorschrift

des II. Jahrh. vom Kult der Aphrodite, wo es Z. 10ff. heißt:

ocTCaQ^eßd'cov Sh xai toi Xocxoi xdvteg toi frvovteg hg r'ov tbj-

ßavg'ov tu ’AcfjQoditai hxi (ihv ßol Sga%fiäg Svo, hxi Ss toig

äXXoig tä/i yhv teXelcov Sga%(idv, täv de äteXelcov tgid>ßoX(p)v,

ogvifrog S'e ößoXöv, X&pl täv xgoSiatetayyevcov xatä

tdvSe tuv Siaygaepdv' h%e66t(a>) Sh tu legela xai äxofiLö&coOiv

xoirfiaoO-ai tovtav 6 Sh äxoyuö^aGdyevog h^etco täv Qovöluv

xgu66e6d'ai x«{f« xai täv legeiav yeygaxtar täv Sh xXuixäv

täv &r]0avgäv xvguvövta toi xgoGtdtai xai ävoiySvtco yetä

tag legelag xa-ff’ exaötov hviavtbv hy yrjvi AaXlon xai tö fihv

ruu66ov eötcj täg legelag, tb Sh ffoußöov ävaxegxövta hxi täv

SayotiCav tgaxe^av hg t'ov vcpeötaxöta täg &eov Xöyov xai

Xöyov xgTj/iati^övtu) hg tä Sayößia yga/iyata. tb Sh x<?Wa

tovto vxuQxetco hg xataöxevdöfiata d xa ddjj/j tut, hxxXrjßlai

xai hg hxtcxeväv roü i«pov. Ähnlich ist es im benachbarten

Halikarnaß im Kult der Artemis Pergaia Syll. 601, 29 ff.

xataöxevaßdtco Sh (rj legeta) xai frrjGavgbv rrji fffräi, hvßaX-

Xhtco6av Sh ol frvovteg hxi yhv täi teXelon SßoXovg Svo, hxi

Sh yaXad"r]vät, ößoXöv. ävoiySvtcov Sh oi hlgetaötcä v.at hviav-

t'ov tbv d"t]6avgbv xai SiSövtcov tffi legelat, elg te ti\v exi-

xovglav xai elg lyatiöfi'ov xai elg 0 —. Ygl. noch IG XII

2, 72. Eingehender sind die Tarife der Sporteln, die zu jedem

Opfertier gezahlt werden müssen, in punischen Inschriften

von Karthago CISem. I 167 —170, am ausführlichsten in

der Massiliensis CISem. I 165, die gewiß auch aus Karthago

stammt und dem V./IV. Jahrh. zugeteilt wird, vom Kult des

Baal Safon. Da wird für jede Klasse von Opfertieren und

Opfern bestimmt, was die Priester an Opferstücken und Geld

bekommen sollen, z. B. Z. 11 (in der Übersetzung der Heraus-

geber) de avi domestica vel silvestri, sivc cst holocaustum

14*



212 Rudolf Herzog

eucharisticum seu haruspicinum seu divinatorium, erit sacer-

dotibus argenti siel. 3J4 Zer II de singulo et erit ca[ro aucto-

ribus sacrifcii. Z. 12 pro avi aut primitiis saeris aut saeri-

fcio placentae aut sacrificio olei erit sacerdotibus argenti gerae

X de singulo. Z. 16 in omni sacrificio quod sacrificabit pauper

peconm vel pauper avium, non erit sacerdotibus [quiequam ex

iis]. Die Herausgeber ziehen eine sehr ähnliche Opferbestim-

mung aus römischem Gebiet bei, CIL VI 820. Über römische

Thesauri handelt Graeven a. a. 0. S. 163 ff.

Doch kehren wir in den koischen Tempel zurück. Es

dürfte jetzt bewiesen sein, daß zur Zeit des Herondas der

neXavös schon allgemein in Geld abgelöst wurde, das man in

einen Thesauros warf, daß wir also den tbjffaupdg im Tempel

und auf der Inschrift mit der tgäyXrj rov Sqkxovtos beim

Dichter gleichsetzen dürfen. Nur ein Bedenken kann uns noch

stören: Wo bleibt die Schlange? Auch dieses Rätsel löst

Tafel i Bich überraschend durch einen Fund aus dem Tempel des

bb 8 Asklepios und der Hygieia in Ptolemais (Menschieh), den

C. C. Edgar veröffentlicht und richtig als Aufsatz eines The-

sauros, d. h. als Deckel des Hohlraums erkannt hat. 1 Es ist

eine zusammengeringelte, den Hals hochaufrichtende Schlange

von Granit, mit naturalistischer. Schuppen- und Bauchzeichnung.

In der Mitte der Windungen ist ein schmaler, durch den Ge-

brauch abgeschliffener Schlitz, gerade groß genug, um eine

Münze von höchstens 4 cm Durchmesser durchfallen zu lassen.

An den Seiten sind Löcher für Griffe zum Heben des schweren

Stückes, dessen untere Fläche als Deckel zum Einsetzen ge-

1 Zeitschrift für ägypt. Sprache und Altertumskunde Bd. 40, 1902/03,
S. 140 f, A Thesaurus in the Museum of Cairo, mit Abbildung. Der-
selbe Cataloguc general des Antiquites Kgyptiennes du Muses du Caire,
Vol. XIII Greek Sculpture, S. 36, Nr. 27611 mit Tafel XVI. Eine syste-
matische Ausgrabung dieses Tempels, aus dem auch eine Restaurations-
inschrift und der interessante Paian Catal. gen. XVIII Greek Inscriptions
S. 30 sowie die unten S. 217 4 angeführte Reinigungsvorscbrift stammt,
wäre sehr zu wünschen.



Aus dem Asklepieion von Kos 213

arbeitet ist. Also lag in diesem Asklepieion die Schlange, für die

der nelccvög bestimmt war, in effigie auf dem Deckel des

Thesauros. Aus technischen Gründen ist allerdings die Illusion

gestört, weil die typische Haltung der sich zum Fressen auf-

richtenden Schlange 1 es nicht ermöglichte, das Einwurfsloch

im Rachen zu konstruieren. So kreuzte sich die verdunkelte

ursprüngliche Vorstellung vom iteXccvbg als Schlangenfutter mit

der von der Schlange als Schatzhüter, an welche Edgar allein

dachte: „the sacred creature of the god lies on guard over its

masters property, an embodied prodamation of the religio loci.11

Dieser dgaxcov eiti &r]0ccv()(p ist gewiß nicht in Ptolemais

erfunden worden, wir dürfen ihn auch in anderen Asklepieia

voraussetzen. So zweifle ich nicht daran, daß der 'Aenhyniq»

xal ’Tydg geweihte zylindrische Thesauros von Melos, Thera

I 261 = IG XII 3, 1085 eine solche Schlange trug, für die

noch der Einsatz erhalten ist. Durch diese Annahme erledigen

sich auch die Bedenken bei Graeven S. 162 ia. Endlich kann

auch ein literarisches Zeugnis nun am einfachsten auf diesen

Brauch bezogen werden, Artemidorus onirocr. II 13 p. 106, 7

Hercher dgccxeav . . öryicdvei . . tcXovtov xal ^prjyaxa öiä xo

inl ftr/GavQOvg Idgvtöd'ca. Das Verbum wird man eher rein

passivisch = „errichtet werden“, als medial = „sitzen“ auffassen.

Wir dürfen jetzt aber dieselbe Einrichtung auch für

den großen späteren Tempel (A) des koischen Asklepieion

annehmen, der für die durch das große Fest geforderte

prächtigere Repräsentation um 250 auf der oberen Terrasse

erbaut wurde. In ihm fanden wir im Fundament der Cella nahe

ler Rückwand eine Grube, die zwei Bauperioden zeigt. Der

ältere Teil liegt genau in der Achse der Tür, war also für

den Kern der Basis der Kultbilder des Asklepios und der

Hygieia ausgespart. Diese Grube ist später östlich verlängert

worden für eine anschließende Basis. In diesem Teil wurden

1 Aelian. de nat. an. VI 18.



214 Rudolf Herzog

Tafel
Abb.

gefunden Bruchstücke einer marmornen Deckplatte mit Hebe-

vorrichtungen, ähnlich der im Tempel B, und marmorne Würfel

an den Ecken, um sie zu tragen. Eine Auskleidung der Seiten

und des Bodens der Grube mit Steinplatten, wie im Tempel B,

fehlt. Der Behälter des Thesauros muß also ein in die Grube

eingelassener Bronzekasten gewesen sein (vgl. Graeven S. 164 w).

Daß die Grube einen Thesauros enthielt, beweisen die vielen

Bronzemünzen, die sich noch in ihr gefunden haben, meist aus

späthellenistischer Zeit. Ein großer Teil von ihnen hat als

Avers den Asklepioskopf, als Revers eine sich ringelnde, den

Kopf erhebende Schlange (Typus Catalogue of Greek coins in

the British Museum, Caria and Islands, Tafel XXXII 12, von

Paton der Periode von 200—88, von Head der von 88—50

zugeteilt). Sollte das nicht die Vermutung nahelegen, daß

diese Münzen als 3tsl.ccvol-6ßoXo( für das Opfer an den öpaxcov

mit dessen Bild geprägt wurden? Ferner haben wir eine

große Anzahl von Bruchstücken einer oder mehrerer gewaltiger

Schlangen von Marmor auf der oberen und mittleren Terrasse

gefunden. Das führt zur Rekonstruktion einer Marmorschlange

neben den Kultbildern in Tempel A, in deren Basis der The-

sauros verborgen war. So kann auch im alten Tempel B eine

Schlange auf dem Thesauros das rechteckige Loch in der Platte

verdeckt haben. Es spielt dabei die Frage herein, ob die

Kultbilder des Asklepios in den beiden Tempeln den Schlangen-

stab oder den einfachen Stab und eine Schlange dazu hatten.

Auf den koischen Münzen hat Asklepios, wo er in ganzer

Figur abgebildet ist, den Schlangenstab und der Schlangenstab

allein erscheint als Wappen von Kos auf Münzen und In-

schriften. Eine lebensgroße Asklepiosstatue aber, die im Vor-

raum der Thermen auf der unteren Terrasse gefunden wurde,

hatte eine in sich, nicht um einen Stab geringelte Schlange

neben sich. Daß der Schlangenstab bei Asklepiosbildern nicht

sehr alt ist, betont Graf Baudissin, Esinun - Asklepios, Orien-

talische Studien, Th. Nöldeke gewidmet, 1900, S. 745ff.



Aus dem Asklepieion von Kos 215

Sehr interessant ist ein Vergleich mit dem, was Kavvadias

vom Kultbild des epidaurischen Tempels berichtet, das nach

Pausanias, Münzbildern und Reliefs den Gott thronend, die eine

Hand auf den Stab stützend, die andere über den Kopf der

Schlange haltend, daneben einen Hund, darstellte, T'o lbqöv S. 43 f.

’iiro de lÖ(>vfi£vov t'o xQvOeXeipdvtivov äyaX/ia ovyi ev tä (ie0a

tov 0rjxov, aXXä xg'og t'o ßäd'og avtov. Tovto Ovvrjyayov

y.ata tfjv exteXeOiv täv uvu0y.ucpäv ex tov oti xpog t'o ßd&og

tov 07/y.ov, xuqcc t'ov dvtix'ov tol%ov avtov xai elg i0tjv äxo

täv xXayCcov xXevqäv äxbotuöiv, vxfjQ%ev öxfj ev tä xQtj-

xidätjiati vxo avd-QaxCvrjg %eigbg dt,' äxoOxdöeag täv Xl&cov

yevofievt], xexXeiOjievij xatä jxeytx atgog Öia ueyäXov xaglvov

Xl&ov y.ata firjxog eQQi(i(ievov ev avtfj. ’E^ayuyäv de tov

XC&ov tovtov xaQetfjQrjOa oti ex tfjg öxfjg el^ev avaOxacpfj xai

e^ax^fj ixavrj xoobtijg %äjiatog. Tb xugddolgov tovto cpuivö-

fievov fjyaye fie elg trjv vxbtXeOiv oti exel ävexeito t'o xqv0-

eXetpävtivov ayuXyta xai oti ol xataOtgetpavteg uvto rjd’eXijOav

vä e^epevvrjOaOi xai t'o (teQog tov xQrjXidäfiatog t'o vxb tb

ßd&pov exi tfj iXxldi locog vä evqco0i xe/.Qvhjibvov exel

Q"t]0uvq'ov fj di' ’äXXov tivä Xöyov. Erj/ieicoteov de oti ti)v

dzrjv tuvtrjv exaxpeXfjd'rjv xai eOy.uipu ev avtfj elg ixuvov

ßdfrog oxag e^ay.Qißcboa uv bvtcog vxo tb %Qv0eXeq)dvtivov

tovto äyaXfia vxfjQ%e <jpp£«p, ^>3 xuQudCdei 6 IIav0avlug x, äXX'

ovdev fjX&V £ls <JP<3g. Es muß jedem auffallen, wie sehr sich

dieser Befund mit dem im koischen Tempel A deckt. Noch

auffallender wird der Tatbestand aber dadurch, daß wir aus

den epidaurischen Inschriften auch einen tbjeavpdg im Tempel

kennen lernen.5 Es ist von ihm an mehreren Stellen in den

1 V 11, 11 iv ’EntäavQio dl igoiitvov fiov xu9’ itvriva aixiav olrs
vSatQ tat ’Aaxlrj-niät etfieiv ot'rs llaiov iertv iyycüfitvov, ididuaxuv fit ot
hiqI to LiQttf mg xai to ayaXfiu tov Vcov xul ö dguvog iitl (fQtati tl>i
irenoiT/fievu.

1 Vgl. Kavvadias S. 4C, der aber das wichtigste Detail nicht er-
wähnt.



216 Rudolf Herzog

Baurechnungen des Tempels die Rede IG IV 1484, 230 M&mv

EvxEQitlScu ig xbv d-rjßuvQov xal öSovg xal vn'o xovg xvcpcovag

38 Dr. 3 Ob. 236 0qCxcovi öcpCcov ig xov d"t]6uvQ6v 17 Dr.

4 Ob. 240 f. btptcov axäv&oig 2 Dr. xöXXag dycoyäg 3 Ob.

%cdx(cov 7tol xovg dxdv&ovg 1 Dr. 4 Ob. AclxqIvei Xtöeav %oi

xbv &rj0avQ6v 11 Dr. 247 SXtov ig xobg ccxav&ovg 13 Dr.

300 ’AQiexcilm Q-rjOavQov iQyasCag 60 Dr. Phrikon wird an

anderen Stellen für Schlosser- oder Schmiedearbeiten genannt.

Eine Anschauung von den „Schlangen zum Thesauros“ ver-

mitteln die Stellen leider nicht, auch sind die axoLvftoi unver-

ständlich. Man möchte etwa an den zackigen Kamm griechi-

scher Schlangenbilder denken, aber cixuv&cu heißen sonst die

Gräten oder das Rückgrat der Schlange, was hier nicht paßt.

Frankel meint, der Thesauros sei mit einem schlangen-

umringelten Gorgoneion geschmückt gewesen, weil in ganz

anderem Zusammenhang Z. 279 steht ö<p(oiv [ii>xa]vöiog ixi

xo yoQyöviov 3 Ob., was natürlich etwas ganz Verschiedenes

ist. So muß leider diese interessante Parallele im Dunkel

bleiben. Der Thesauros sollte wie im Amphiareion Gaben der

%'£QctJtEv6iL£voi aufnehmen, IG IV 953, 9f. u\QyvgCov jj-väv

£lo[cp£Q£iv vxi(S%£xo £lg x'ov frijCavpov x'ov t]ov ’AöxXcciuov.

12ff. «ig] xbv nd-TjßavQOV iv x[äi vaät? cut£do\xo.

Wir kehren von dem archäologischen Problem zurück zur

Zusammenfassung der religionsgeschichtlichen Ergebnisse:

Uralten Vorstellungen zufolge wurde in chthonischen

Kulten ein Kuchen, der XfXavög, geopfert, ursprünglich um

die Gottheit, wohl überall eine Schlange, zu besänftigen. Diese

Schlangengötter wurden allmählich durch die Bildung anthro-

pomorphischer Götter zu heiligen Tieren der chthonischen

Götter herabgedrückt 1, der XfXavög wurde dadurch zur Neben-

sache beim Opfer. Es genügt, auf die bekanntesten Beispiele

hinzuweisen, den Drachen Python in Delphi, den olxovQOg

1 Das Material ist bekanntlich gesammelt und ins Licht gesetzt
von Visser Die nicht memchengestaltigen Götter der Griechen, 1903.



Aus dem Asklepieion von Kos 217

ocptg der Athens in Athen, die Heilgötter Asklepios, Amphia-

raos, Trophonios, Glykon. 1 Bei den letzteren spielt, wie beim

delphischen Drachen, wohl noch die uralte Vorstellung der

Quellhüterin herein.2 Der itslccvög war wie seine Empfänger

etwas Unheimliches, es wird daher niemals von ihm gegessen 8,

er ist also unproduktiv. Als seine Bedeutung allmählich ver-

blaßte, war hier zuerst ein Anlaß gegeben, um hei Nebenopfern

die Naturalabgabe in Geld ahzulösen, als Priesterschaft und

Staat eine Kasse zur Ausrichtung von Festen und anderen

Ausgaben brauchten. Diese ästapxv wurde dann auf die un-

blutigen Nehenspenden zu den Opfern in anderen Kulten aus-

gedehnt und schließlich zu einer reinen Sportel, die zu jedem

blutigen Opfer nach seinem Wert gezahlt werden mußte. Für

diese Tempelkassen nahm Graeven S. 162, da er in Griechen-

land kein älteres Zeugnis als aus dem III. Jahrh. kannte, Über-

tragung von Ägypten mit den ägyptischen Kulten an, und

W. Otto, Priester und Tempel im hellenistischen Ägypten I

S. 396, ist ihm darin gefolgt mit Berufung auch auf die Tempel-

kasse von Ptolemais.4 Wir werden das nicht mehr gelten

lassen, nachdem wir den Brauch im Zentrum griechischen

1 Über Pluton vgl. K. Rhomaios Ath. Mitteil. 1906, S. 192 ff. Furt-

wängler S Ber. d Münch. Akad. 1897, S. 401 ff., über die arkadische Artemis
und die Schlangengöttin von Knosos S. Reinach, Bd. CH 1906, S. 160 ff.
Keinen göttlichen Namen haben bekommen die Drachen von Lavinium
und von Metelis in Ägypten Aelian hist. an. XI 16. 17. Sie zeigen den
primitiven Glauben am deutlichsten.

* Usener Heilige Handlung in dieser Zeitschrift 1904 VH 320 ff.

Gruppe Griech. Mythol. 409’. 807 f. Graf Baudissin Esmun-Asklepios 748.
Aelian. hist, an VI 61. Smith Religion der Semiten Deutsche Ausg. 1899,
S. 130 ff.

9 Stengel Griech. Kultusaltert. S. 90*.

* Ottos Auffassung der Gaben, die in den Thesauros von Ptolemais
gezahlt wurden, als Eintrittsgelder fällt mit der irrtümlichen Deutung
und Ergänzung der Reinigungsvorschrift dieses Tempels, S. 395. Daß
es sich in jener Inschrift nicht um Drachmen, sondern wie sonst überall

um Tage handelt, hat Adolf Wilhelm in den Archaeolog.-epigr. Mitteil,
aus Oesterr. 15, 8. 20, 82 bemerkt, was Otto entgangen ist.



218 Rudolf Herzog

Kultes, in Delphi, schon im V. Jahrh. kennen gelernt haben.

Eher könnte man versucht sein, wegen der ausgebildeten

Vorschriften in Karthago und dem von Graeven S. 162

angenommenen hohen Alter des Brauches im Kult von

Jerusalem (um 800) an eine Entlehnung von den Semiten zu

denken. Aber am einfachsten wird die Annahme sein, daß hei

den verschiedenen Völkern der Übergang von der Natural- zur

Geldwirtschaft naturgemäß die Ablösung nicht oder ungenügend

verwertbarer Opfergaben in Geld nach sich zog, ein Prozeß,

der sich bis auf den heutigen Tag in allen Kirchen vollzieht.

Gerade in Kos können wir die einzelnen Phasen der Ent-

wickelung deutlich sehen. Der große staatliche Opferkalender,

dessen Bruchstücke in den Inscr. of Cos 37 ff. und einem noch

unedierten Fragment erhalten sind, stellt die Kodifikation alter

Bräuche im IV. Jahrh. nach dem gexoixiOgig von 366 dar.

In seinen Bestimmungen erscheinen die Naturalabgaben noch

in unglaublicher Fülle und Vielseitigkeit, Ansätze von Geld-

wirtschaft zeigen sich nur in den fixierten Werten der Opfer-

tiere. In den leges sacrae des III. Jahrh. kommt dann die

Geldwirtschaft mit dem Q-rjdavQÖs zur Geltung, dieser ist aber

noch unter allgemeiner staatlicher Verwaltung. Im II. und

I. Jahrh. ist das Bankwesen und die Verpachtung an die

Priester, die selbst einen Anteil bekommen, in flottem Gang,

Aphrodite hat ihr laufendes Konto auf der Staatsbank. Die

vielen, z. T. noch unedierten leges sacrae dieser Periode lassen

uns die Heiligtümer von Kos nicht weniger als Geldinstitute

erscheinen, wie die ägyptischen Tempel der hellenistischen Zeit,

deren Verhältnisse Otto im IV. Kapitel seines wertvollen Buches

darlegt. In Delos war es nicht anders, in Delphi wird die

ijtccQxrf zu einer Art internationalem Peterspfennig 1, und im

übrigen Griechenland zeigen die spärlichen inschriftlichen Quellen

dasselbe Bild in Einzelzügen.

1 Vgl. über diese Entwickelung Homolle Melange8 Nicole S. 633 ff.



Aus dem Asklepieion von Kos 219

Es wäre nun aber schief, in dieser Ablösung und der

Einrichtung des Opferstocks einen Priestertrug zu sehen, der

mit der Dummheit des Volkes rechnet. Die Frauen aus dem

Volk im Asklepieion von Kos werfen ihr Scherflein ein für

die Schlange, haben also eine dunkle Vorstellung davon, daß

es ein Futter für diese sein soll. Aber daneben steht die

Stele mit dem Tarif und der Bestimmung, daß von den Gel-

dern die Feste ausgerichtet werden sollen, und das ist ihnen

wohl auch nicht fremd. Daß sie dabei die alte Vorstellung

festhalten, wird einmal dadurch erleichtert, daß der Drache ja

ein Schatzhüter, also auch Geld ein Futter für ihn ist, ander-

seits dadurch, daß offiziell der Gott Empfänger des Geldes und

Veranstalter der Feste ist. Wenn nicht die VolksVorstellungen

vom Opfer auf diesem Wege gedankenlos mit den Fortschritten

des Verkehrs gingen, so könnte keine Kirche auf Erden bestehen. 1

Wir werden aber die einfältigen Frauen noch besser verstehen,

wenn wir nachweisen können, daß in anderen Fällen nach allge-

meinerVolksvorstellung einem dämonischen Wesen Geld als Opfer,

das dem menschlichen Kreislauf des Verkehrs entrückt, d fonds

perdu gegeben wird, an Stelle einer Naturalspende hingeworfen wird.

3 Opfer in chthonischen Öffnungen

In Athen warf man alljährlich, wahrscheinlich an den

Hydrophonen, die wieder mit den Chytren zusammengehören,

also an einem Seelenfest, Honigkuchen, d. h. nsXuvoC, in den

Erdschlund im Temenos der Ge Olympia, in dem sich die

deukalionische Flut verlaufen haben sollte.2

1 Aristophanes spielt wohl auch mit Volksvorstellungen, wenn er
im Plutos v. 130 f., 580ff. Geldwirtschaft bei den Göttern voraussetzt.

8 Fausan. I 18, 7 ießäXXuvai ze ig uvzb ccvct ziüv izog ülqpira xvqüv
jLtXizL /idgavzeg. ltohde, Psyche 8 I 238. — Usener Sint/Iutsagen S. 67 f.
verfolgt den brauch nicht weiter. Er wird älter sein als die Flutsage,
die sich als Kulturschicht darüber gelegt hat. — Eng verwandt ist die
Fütterung der dämonischen Schlangen in den chthonischen xdoyuru au
den Theomophorieu, nach dem Luciauscholion bei ltohde Uh. Mus. 25, 512.
A. Mommseu Pltilologus 50, 129 ff.



220 Rudolf Herzog

In Rom warf man alljährlich ein Geldopfer, stips, in den

lacus Curtius auf dem Forum, der ebenfalls ein Erdschlund

war, d. h. eine Verbindung mit der Unterwelt, die einmal durch

ein Menschenopfer geschlossen werden mußte. 1

Im Amphiaraion von Oropos, wo, wie wir gesehen haben,

der piXXetv d'SQccTteveöfrca sein Geldopfer in den Thesauros im

Tempel einwerfen mußte, warfen die durch Inkubation Geheilten

Gold- und Silbermünzen in die heilige Quelle, aus der Amphia-

raos aufgestiegen sein sollte, die also wohl auch zugleich die

oropische Stätte seiner Niederfahrt war. 2

Als Stätten solcher chthonischen Dämonen sind noch an-

zuschließen das Chasma in Delphi mit der Quelle Kastalia als

Sitz des ältesten Inhabers des Orakels, des Drachen Python,

auf den die delphische Spende des nsXavig in letzter Linie

zurückzuführen ist, und die Höhlen des Trophoniosmanteions

von Lebadeia und des benachbarten Ptoüons.3

1 Sueton. Aug. 57 omnes ordines in lacum Curti quotannis ex voto
pro Salute eius stipem iaciebant. Hülsen, Art. Curtius lacus bei Pauly-
Wissowa IV 1892f. Auch hier haben die Sagen den uralten, nicht mehr
verstandenen Brauch überwuchert.

* Pausan. I 34, 4 loxi di ’ ilganioig nr\yr\ nlqalov xov vaov, fjv

‘Afupiugdov xalovBiv, oürs &vovxeg ovSkv ig uvxqv oUt inl xa&apoloig
ij %i(ivißi ygijadai vopifcovxcg. voaov di axteUcia^g ctvägl fiavxsvfiaxog
yevofievov xu&edxrjxfv dgyvgov cerptivat xal %qvbov iniargiov ig xijv nigyqv
xavxyi yctQ dvslüeiv xöv Agtpidgaov liyovaiv ijdij &tov. Strabo IX p. 399
ivxav&a ii nov xal xo 'Afifpiagdeiov iexi xixifirifiivov arori fiavxtiov,
onov cpvyövxa rov Aficpidgemv, mg cp-gai Hotpoxlijg „ idigaxo gaytlou
Srißaia xovig aixoioiv onkoig xal xexQmQloxrp SiipQm“. Vgl. von Wilamo-
witz Hermes 21, 104 s. — Der Brauch geht auch hier natürlich auf den
inantischen Quelldämon zurück, um den sich dann die thehanische Helden-
sage gewoben hat.

* Vgl. die besonnene Untersuchung von A. P. Oppe The chasm at
Delphi, Journ. of Hell. Stud. 1904, S. 214 ff besonders 234 ff. Interessant
ist, daß bei Tempelbauten und -Neubauten die alte Stiltte des Orakels
mitwandert, wenn auch nur für den Glauben des Volkes. Ähnlich wie in

Delphi haben wir das in Kpidauros und Kos gefunden. — Wer zu
Trophonios in den Schlund hinabstieg, nahm iia£ag utgaypivag fiihri,
d. h. einen ntXavog mit, Pausan. IX 39, 11, wie die Sibylle für den Ker-
beros, Vergib Aen. VI 419 f.



Aus dem Asklepieion von Kos 221

Diese Fälle sind auf der einen Seite mit dem Einwurf

von Natural- und Geldopfern in den mundus in Rom und den

Chytrenopfem bei Tempelgründungen zu verbinden, was be-

sonders deutlich wird durch die von Frazer im Kommentar zu

Pausan. I 18, 7, Bd. II S. 182f. beigebracbten Parallelen, Hydro-

phonen in Hierapolis in Syrien, wo der Tempel über dem

Erdschlund der verlaufenen Flut erbaut war, und in Jerusalem,

wo der Grundstein des Tempels die Mündung der großen Tiefe

bedeckte. 1

Nach der anderen Seite aber werden wir erinnert an die,

namentlich im römischen Kult durch Literatur und Funde so

reich bezeugten Opfer an Geld und kostbaren Gefäßen in den

heiligen Heilquellen und Seen, von denen Wissowa und Wünsch

als selbstverständlich annehmen, daß sie in früher Zeit an Stelle

von Naturalopfern getreten seien. 2

Auch diese ins Wasser geworfenen Opfer gelten Wesen,

seien es Nymphen oder Heilgötter, die zwischen Ober- und

Unterwelt vermitteln und den Menschen hold oder unhold er-

scheinen können.

Bei allen den genannten Opfern in Erdschlund, Fundament,

See und Quelle tritt die im Fluch des attritm Tolosamnn

(Justin. 32, 3, 9, Strabo IY p. 188, Cic. de nat. de. III 30) am

schärfsten ausgedrückte Absicht hervor, das an die Stelle des

Naturalopfers getretene Geld dem menschlichen Verkehr für

immer zu entziehen. Und doch können wir auch hier einen

Fall dafür anführen, daß die materiellen Bedürfnisse des Kultes

1 Wissowa Religion der Römer S. 161, 188 f., 362. Smith Rel. d.
Semiten S. 151 f. G. Hock Griech. Weihegebräuche S. 75 tf. Unter den
Grundsteineinlagen hat er übersehen die Funde im Fundament der Kult-
bildbasis des Athenatempels in Priene, Wiegand und Schräder Priene
S. 111. Im Grunde gehen ja diese einmaligen Opfer auf dieselben Vor-
stellungen zurück, wie die ständigen Thesaurosopfer genau au derselben
Stelle im Fundament des Tempels in Kos, Kpidauros und sonst

* Wissowa Rel. <1. R. 362 f. Wünsch in der Stretta Helbigiana S. 3441'.
Uenzen Rhein. Mus. IX S. 20 ff. Klein in den Jahrb. des Altertumsver.

im Rhein!. Bd. 84, S. 56 tf. Smith Rel. d. Sem. S. 130 tf.



222 Rudolf Herzog

sich stärker erwiesen haben als der alte Sinn des Opfers.

Nach der Bauinschrift CILXI 4123 aus dem Jahr 56 n. Chr.

haben zwei Beamte e]x stipe quae ex lacu V[ e\xsempta

erat, signum [ c]urarunt valvas ahene[as ]s et super-

limen [la]pide[um . . .] et fastigium, also die stips verwendet zur

Ausbesserung und Schmückung des Heiligtums wie die neXccvög-

anaQxq aus den Thesauren. So kommt es auch, daß bei den

Römern sich die Begriffe stips und thesaurus allmählich näherten. 1

4 Charon und Kerberos

Doch kehren wir zurück zu dem attischen Brauch des

Honigkuchens als Seelenopfer im Temenos der Ge Olympia,

an einem Eingang zur Unterwelt. Durch ihn wird ein anderer

attischer Brauch erklärt, die Mitgabe der (isXixovttcc bei der

Bestattung zur Besänftigung des Höllenhundes Kerberos.2 Auch

wer als Lebender in die Unterwelt dringen will, muß diese

Steuer mit sich führen.3

Man wird es nach allen bisherigen Ausführungen nicht

mehr für zu kühn halten, wenn ich nun den Satz aufstelle:

Die Ablösung dieser psXiroürr« für den Höllenhund ist

der 6/3o>lös oder das dtaßiXiov, das den Toten als Fährgeld

für den Höllenfährmann Charon mitgegeben wurde.4

Den Beweis kann ich in aller Kürze führen unter Ver-

weisung auf das gut zusammengestellte und bekannte Material.

Soll der Satz richtig sein, so müssen drei Voraussetzungen

erfüllt sein:

1. Der Brauch des Obolos muß jünger sein als der des

Kuchens. Das erweisen die Gräberfunde (s. Mau a. a. 0.).

1 Wissowa Hel. d. R. S. 363 Anm. 1. 5. 6.

* Stengel Griech. Kultusalt 90 ,s. Mau, Artikel Bestattung bei
Pauly-Wissowa III 342. Rohde Psyche’ 1 304’. Erste Erwähnung Arist.
Lysistr. 601.

3 Vergib Aen VI 417 ff Apuleius »iet. I 16.

4 Mau a. a. 0. Rohde Psyche 5 I 306 5. Erste Erwähnung Arist.
Frösche 139. 270.



Aus dem Asklepieion von Kos 223

Der Obolos läßt sich da etwa seit dem Y./IV. Jakrh. nach-

weisen.

2. Die anthropomorphische Figur des Dämons Charon muß

jünger sein als das Höllentier. Das ist durch die religions-

geschichtliche Entwickelung wahrscheinlich und durch die

Zeugnisse bestätigt. Seine erste Spur als Fährmann erscheint

in der Minyas. 1 Wilamowitz im Hermes 34, 229 sieht in diesem

Epos „das Dokument, das den Charon eingeführt hat“, Furt-

wängler in dieser Zeitschrift 1905 VIII 191 ff. weist im Gegen-

satz zu ihm auf Grund einer altattischen Malerei nach, daß

Charon als Fährmann „eine Gestalt des niederen Volksglaubens

war und blieb, in der er seit alter Zeit festgesessen haben

muß und bis in die spätesten Zeiten zäh festgehalten worden

ist“. Relativ wird der Hund trotzdem älter bleiben müssen

als der Fährmann.2

3. Charon muß im Volksglauben Züge vom Höllenhund

Kerberos bewahrt haben, also sein menschlich gebildeter Nach-

folger sein. Das ahnte Rohde, Psyche 3 I 306, wenn er ihn

einen zweiten Kerberos nennt. Es läßt sich beweisen einmal

aus literarischen Zeugnissen, die seine feurigen Augen, seine

struppige Gestalt, sein mürrisches Knurren hervorheben, alles

tierische Rudimente (s. Waser a. a. 0. Wilamowitz a. a. 0.

Furtwängler S. 201). Den stärksten Beweis bringt Wilamowitz

bei aus dem Sprichwort bei Ps. Lucian. vita Demon. 45 Idcov

de xig ixl xäv oxeXäv avxov ola xotg yegovßiv iitisixäs yhe-

xen, ijgexo, xl xovxo, eo z1r][iäva6 de fieidtdaag, Xägav p e

edaxev, eeprj.

Dazu kommt die Darstellung des Charon in der Kunst.

Der etruskische Charon hat tierische spitze Ohren, fletschende

* Waser Charon, Chanen, Charos 1898. Derselbe Artikel Charon
bei Pauly-Wissowa UI 2177ff.

* Auch hier hat sich also eine in alten Volksvorstellungen be-
gründete Sage als erste Kulturschicht über eine uralte Quelle des Kult-
brauchs gebreitet.



224 Rudolf Herzog

Hauer, in den griechischen Darstellungen ist das mehr nur

angedeutet (Waser a. a. 0.). Der ägyptische hundsköpfige Toten-

dämon Anubis kann als Analogie primitiven Volksglaubens

beigezogen werden. Endlich schließt der Name den Beweis:

Charon heißt ein Hund des Aktaion in der mythologischen

Literatur und ein Hund auf einem alten Vasenbild der kaly-

donischen Jagd. 1

Somit wäre erwiesen, daß Charon und Kerberos nur zwei

verschiedene Namen für einen tierischen Totendämon uralten

Volksglaubens waren. 2 Von da aus verstehen wir auch die Ab-

lösung der unheimlichen Spende in Geld, deren rationalistischer

Deutung die Sage vom Fährmann entgegenkam.

Rohde hat sich den natürlichen Entwickelungsgang ver-

sperrt durch seine Deutung der Mitgabe des Obolos als eines

Teiles des Besitzes des Verstorbenen für den ganzen. So

mußte er das Altersverhältnis beider Bräuche umdrehen. Er

erklärte Psyche I S. 304 2 die pehxovttu als Besänftigung für

den Hund Kerberos für jünger, weil sie „eher als Opfer für

unterirdische Schlangen denkbar sei“

5 Schlange und Hund

Wir werden auch diesen Stein des Anstoßes wegräumen,

indem wir den Kerberos, den einzigen Hund, der mit dem

Kuchen gefüttert wird, in eine Schlange verwandeln. Dieser

Weg ist schon von Immisch im Artikel Kerberos bei Roscher

H 1 S. 1133 ff. betreten worden. Das Problem ist aber in viel

weiterem Umfang anzufassen und führt uns in das tiefste Dunkel

primitiven Glaubens zurück. Ich muß wieder einen paradoxen

Satz hinstellen:

1 Jeschonnek De nominibus, quae Graeci pecudibus domesticis in-

diderunt, Königsberger Dissert. 1886, S. 22. Waser Art. Charon S bei
Pauly-Wissowa. Vgl. j;apojtös als Epitheton von Hunden, Löwen und
anderen wilden Tieren.

* Die Hundenatur Charons haben auch gestreift Roscher Kynan-
thropie 8. 84, Anm. 88, Gruppe Mythologie S. 406 4. 804 4.



Aus dem Asklepieion von Kos 225

Der älteste Dämonenglaube hat Schlange und Hund in

eins gesehen, die beiden chthonischen Tiere sind die Ver-

körperung desselben Dämons oder derselben Dämonen. Diese

Vorstellung lebt im ganzen Altertum unter der Schwelle des

Volksbewußtseins fort und bricht überall unverstanden durch.

Ich kann zunächst nur die Tatsachen der Gleichsetzung anführen.

Voranstehen möge die direkte Gleichsetzung bei Hesych

xvvag .... xal ot ägaxovxeg.

Der Höllenhund kommt bei Homer nur in zwei jüngeren

Stellen vor, & 368 xvva Oxvyagov Aläao, X 623 xvva. Der

Name Kerberos erscheint erst bei Hesiod. An Homer ist an-

zuschließen Hekataios bei Pausan. III 25, 5 (vgl. Immisch a. a. 0.)

’6(piv hnl Tuivagm xguiprjvai äeivöv, xXijfrrjvai äh ’Aiäov xvva,

on eäei xov ärjx&evta xa&vdvai nagavxIxa vn'o xov lov xal

xovxov £(prj t'ov ’6<piv vnb 'HguxXiovg ä%&ijvai nag’ Evgvö&da.

Philostratos HeroiJcos VIII 1 S. 175 Kayser slvai äh avtä

(AlavTL tip Aoxgip) xal %tigoijd'i] ägaxovta navtanryivv to

peyafros, ov £,vpitlvaav xe xal i,vvelvui rö Aiavxi xal bääv

rjyeiefrai xal |vvapagralv olov xvva. Diese Sage ist ins

rechte Licht gerückt von Usener in dieser Zeitschrift VH 328.

Die mythologische Gelehrsamkeit drückt die Gleichsetzung

in Verwandtschaftsverhältnissen aus. Die Schlangen Typhon

und Echidna sind Eltern der Schlange Hydra, der Hesperiden-

schlange, der Gorgo, des Hundes Kerberos, des Hundes

Orth(r)os, der Hündin Skylla (Escher, Artikel Echidna bei

Pauly-Wissowa V 1917 ff.). Europa wird durch Hund und

Schlange bewacht (Gruppe S. 409 f.). Ladon heißt der Hes-

peridendrache und ein Hund des Aktaion (Jeschonnek a. a. 0.

S. 16). Draco, Gorgo, Echion heißen Hunde des Aktaion

(Jeschonnek S. 22. Waser bei Pauly-Wissowa V 1924—1926).

Besonders stark tritt die Gleichsetzung bei den Tra-

gikern auf:

Euripides Here. für. 420 nennt die Hydra xvva Aigvag
"Tägav.

Archiv t. Religionswissenschaft X 15



226 Rudolf Herzog

Die Erinnyen sind Schlangen bei Eurip. Iphig. Taur. 286f.

"AiSov öqäxaivu . . . ösivulg l%ldvcag slg ep laxopapivg. Asch.

Humen. 128 öeivr] Sgäxcava. Eurip. Orestes 256 dgaxovrchöstg

xöqcci. Diese Stellen sind von Jane Harrison im Journal of

Hell. Stud. 1899, S. 213 ff. religionsgeschichtlich gewürdigt

worden. Die Erinnyen sind aber auch Hunde bei Asch. Choeph.

924 f. 1054 prjxQog eyxoxoi xvveg. Soph. El. 1387 pexccSgopoi

xaxcov xavovgyrjpäxav atpvxxoi xvveg. Aristoph. Frösche 472

Kaxvrov xtglSgopoi xvveg. In diesem Durchbrechen der

Hundenatur sieht Roscher, Kynanthropie (Abh. d. sächs. Ges.

d. Wiss. Bd. 17 III 1896) S. 48f. mit Recht „nicht kühne

Metapher, sondern Nachklang aus uralter Zeit“. Es ist nur

wunderbar, daß Roscher und Harrison sich nicht in der Mitte

getroffen haben.

Diesen Vorstellungen entspricht die Darstellung dieser

Dämonen in der Kunst mit Schlangenbildung, Erinys, Gorgo,

Kerberos (Immisch a. a. 0.), Skylla (Gruppe S. 408f.). Wo

die Dämonen in Lokalkulten zu göttlicher Verehrung kommen,

zeigt sich manchmal noch die Tiergestalt deutlicher. So führt

S. Reinach im BdCHell. 1906, S. 150ff. die arkadische

Erinys-Artemis auf die Urgöttin in Schlangengestalt zurück,

die in den Figürchen der Schlangengöttin von Knosos ver-

körpert sei. In dieselbe Kultur wird ja neuerdings auch das

Mischwesen Skylla zurückverfolgt. 1

Auf der anthropomorphischen Stufe des Götterglaubens

haben naturgemäß Götter, die ursprünglich chthonische Tiere

waren, sowohl Schlange als Hund zu Dienern, so Hades,

der Gott von Sinope, Hekate, Despoina von Lykosura, As-

klepios. 11

1 Studniczka Skylla in der mykenischen Kumt, Ath. Mitt. 1906,
S. 60 ff. CrusiuB Philologus 1906, S. 320.

’ Vgl. auch Gaidoz A propos des chiens d’Kpidaure, Ilex, archeol-
18n4 II S. 217ff. S. Reinach ebenda S. 129ff. 1885 I 93f. Gruppe S. 406ff.
803 tf. Smith Hel. d. S. S. 221, 449.



Aus dem Asklepieion von Kos 227

Als weitere Tatsachen, nicht als Erklärung sind anzuführen

die gleichen sagenhaften Eigenschaften, die beiden zugeschrieben

werden: Schlangen und Hunde als Schatzhüter, Gruppe S. 410.

808. Roscher S. 27, Anm. 67. Mantische Kräfte bei Hunden

Älian. Nat. an. XI 5, 13, 20, bei Schlangen IX 29. Voraus-

wittem von Pest und Epidemien bei beiden VI 16. Ärztliche

Selbsthilfe bei Hunden V 46. VIII 9, bei Schlangen IX 16.

Ärztliche Kunde der Pflanzen bei Schlangen VI 4.

Eine befriedigende Erklärung dieser wunderbaren Gleich-

setzung vermag ich nicht zu geben. Die alte, von Wilamowitz

im Herakles II 1 135 (II 2 105) mit gezwungener Erklärung auf

die Hydra und von Immisch a. a. 0. auf Kerberos angewandte

Deutung des xvcnv als einfache Metapher für d-£Qccnav reicht

natürlich nicht für den ganzen Umfang der Tatsachen und für

die Gegenseitigkeit aus und ist daher abzulehnen, wenn auch

die Metapher in phönizischen Namen wie ebxzls: neben cbxiar,

d. h. 'Hund Gottes’ und 'Knecht Gottes’ eine Parallele hat

(Derenbourg bei Reinach, Rev. arch. 1885 I S. 93 f.). Auch in

den Eigenschaften der wirklichen Tiere zeigt sich die Ähnlich-

keit nicht. Als Wächter und Helfer gelten in erster Linie die

Hunde, als unheimlich die Schlangen. Ebensowenig konnte

die körperliche Gestalt zur Vermischung führen.

Vielleicht führt die Zurückführung aller der Dämonen in

Schlangen- und Hundegestalt auf ihre Urvorstellung weiter.

Erinnyen, Keren und alle diese Dämonen sind die Seelen der

Verstorbenen, wenn sie schrecken. Als Gegenstand der Ver-

ehrung sind die Seelen der Verstorbenen, der Ahnen die

Heroen. Der Heros selbst erscheint bald in Schlangengestalt,

bald als Hund oder Jäger (Stengel in dieser Zeitschrift Vin

2l0f.). Auf den Totenmahlreliefs finden wir Schlange und

Hund (Rohde, Psyche 3 S. 242 Anm.). Aber die Schlange

erscheint als Heros wie als Heildämon eher mild, der Hund

als Seelendämon wild, verderblich, fressend, wie der Wolf oder

Löwe. Sollte sich der Charakter der Schlange als des Tieres,



228 Rudolf Herzog Aus dem Asklepieion von Kos

das zwischen Ober- und Unterwelt vermittelt, aber keine

menschenfressenden Eigenschaften hat, mit dem des fressenden,

reißenden Tieres, Löwe, Wolf, Hund, das seinen Platz auf der

Oberwelt hat, zu dem Mischwesen verbunden haben, dessen

Vorstellung uns durch das Wort „Drache“ vermittelt wird, zu

einem Dämon, der in der Unterwelt haust, die Toten frißt und

auch heraufkommen kann, um die Lebenden zu schrecken oder

zu fressen? 1 Mischwesen sind wohl gerade dem primitiven

Glauben nicht fremd, aber wie können sie sich zu einfachen

zurückbilden, und zwar in der harmlosesten Gestalt des treuen

Hundes und der heilenden Schlange?

So muß ich denn zum Schluß gestehen, daß ich die auf-

gezeigten rätselhaften Tatsachen nicht befriedigend zu lösen

vermag, und kann nur die Hoffnung aussprechen, daß es anderen

Mitarbeitern auf dem Gebiet der Religionsgeschichte gelingen

möge, von höherer Warte aus durch den Vergleich mit den

Vorstellungen anderer Völker einen Weg zur Erklärung zu
finden.

* Vgl. Dieterich A’elyia, S. 48 ff. — Zu den fressenden Dämonen
gehören auch die Schreckgespenster Empusa, Lamia, Gorgo, Mormo,
Gello, Karko, Baubo („Wauwau“ Radermacher, Rh. Mus. öS, 311 f.) im
Gefolge der Hekate, die auch Verwandtschaft mit Skylla, Sphinx, den

Harpyen, Sirenen, Erinnyen, Keren zeigen. Vgl. Rohde Psyche* ü 407ff.
Crusius Phtlolotfus 50, 93 ff. Waser, Artikel Fmpvsa bei Pauly-Wissowa V

2640ff. Die Hauptvertreterin dieser Gespenster, Empusa, erscheint seit
ihrem ersten Auftreten Aristopb. Frosche 288f. als vielgestaltiges,
sich proteusartig verwandelndes Wesen. Erkannt wird sie dort v. 292
an ihrer Hundsgestalt. An Schlangengestalt erinnert Philostratos,

wenn er den Apollonios von Tyana (IX 26) zu einem jungen Mann, der
von einer Empusa in Gestalt eines schönen Mädchens betört wird, warnend

sagen läßt: ab 6<f,m 9älnu« xui et Stpif, was neben dem allgemein
sprichwörtlichen wohl auch noch den tieferen Sinn des eigentlichen
Wesens haben soll (ähnlich Arist. Kccl. 909 f.).

[Ein zweiter Aufsatz folgt im nächsten Heft.]



TBVIPCl A

4L’*R0»U vmr.<

mm»

Abb. 1. Plan dra Askleplelon von Koi nach den Ausgrabungen 1 '.K)S - 4

Abb t. Thesauro« im Tempel B (nach Kutfernuitg der Deckplatte).

Abb t Thmumrfwkrt «um Asklcpi. i.u, ia huWiuii

Herzu«', Aus dem Asklepieiou von Kos.

der Abbildungen: I. Archssol Auasigsr ID06, S, J.
1. Archaaol Anseiger 1U03, S. 11K).
3 Zeitschrift für aegypt. Sprach« und Altertumskunde, Hand 40, 8. Ml
4 Catalogue of greek ooins in th« Hritiah Muiteum, Carla and Island, Tafel XXXII, \f

Archillr Hir KeligtonsWissenschaft X

Tutel 1

H «ad





Feralis exercitus

Von Ludwig Weniger in Weimar

B Das weiße Heer der Phokei

[Schluß]

IY 1

1. Wie sehr der Glaube an das Walten dämonischer Riesen

auf dem Pamassos im Zusammenhänge mit Mythe und Kultus

von Delphi in der Denkweise der Umwohner Wurzel gefaßt

hatte, läßt sich auch aus Ereignissen der späteren Geschichte
nachweisen.

Der dritte Monat im delphischen Jahr hieß Boathoos

und entsprach dem attischen Boedromion. Dieser war dem

Apollon geweiht und hatte yon den Boedromien, einem Feste

dieses Gottes, den Namen. Fest und Monatsname waren in

Athen älter, als die Perserkriege, und wurden auf heroische

Yorgänge, den Krieg der Athener gegen die Eleusinier oder

auch den Krieg des Theseus gegen die Amazonen, zurück-

geführt. Zu neuer Blüte entwickelte sich der Dienst des

Apollon Boedromios und gleich ihm auch die Verehrung der

in Schlachten hilfreichen Heroen während und nach den

Perserkriegen, besonders nach dem großen Siege von Marathon.

Das delphische Orakel hat dieser Richtung Yorschub geleistet.

Boathoen, d. i. im Männerkampf hilfreiche Schutzgötter und

Schutzheroen, verehrte man auch in Delphi seit alter Zeit.

Fest und Monatsname waren bereits vor Beginn des fünften

Jahrhunderts aufgekommen, vielleicht nach dem krisäischen

Kriege. Die wirksame Gnade der göttlichen Schutzmächte beim

Persereinfall Ol. 75, 1 (480 v. Chr.) aber brachte diese Seite

der Gottesverehrung zu neuem Glanze.

1 Vgl. Archiv f. Bel W. IX, 1906 S. 223 ff. X, 1907 S. 61 ff.



230 Ludwig Weniger

Als die Feinde auf der großen Straße von Panopeus und

Daulis her gegen das Heiligtum heranrückten und die Delpher

das Schlimmste befürchteten, erklärte der Gott, er werde selber

sein Eigentum schützen. Die Einwohner retteten sich und das

Ihre teils auf die Parnassoshöhen und in die korykische Grotte,

teils nach Achaia oder in das lokrische Amphissa. AJs nun

die Barbaren näher kamen, erblickte der Oberpriester Akeratos

die heiligen, als Weihegahen aufgehängten unberührbaren

Waffen aus dem inneren Heiligtume vor dem Tempel liegen.1

Und als die Perser bereits beim Tempel der Athena Pronaia

waren, über dem sich die steilen Phaidriaden erheben, da

fuhren Blitze vom Himmel herab, und vom Parnassos rissen

sich zwei Gipfel los, die mit gewaltigem Tosen über sie stürzten

und zahlreiche Krieger erschlugen; aus dem Tempel der Göttin

erschollen Stimmen und Kriegsgeschrei. Wie all dies Un-

erhörte über sie kam, da wurden die Barbaren von großem

Schrecken ergriffen. Das benutzten die Delpher, stiegen von

den Höhen herab und brachten viele ums Leben; die andern

flohen. „Die Barbaren“, fährt Herodot fort, „welche zurück-

gekehrt waren, versicherten, wie ich vernehme, daß sie außer

diesem Vorgänge noch andere göttliche Dinge gesehen hätten;

es wären nämlich zwei Schwerbewaffnete von übermensch-

licher Größe hinter ihnen her gewesen, die alles niedermachten

und verfolgten. Diese beiden, sagen die Delpher, waren Orts-

heroen, Phylakos und Autonoos, deren Bezirke bei dem

Heiligtume liegen, das des Phylakos neben dem Weg ober-

halb des Heiligtums der Pronaia, das des Autonoos nahe der

Kastalia unter dem Gipfel Hyampeia.“ 2 Herodot 8, 37: inel

de ay%ov re ijöuv ol ßä^ßagoi htiövreg xal axcopeov r'o Iqöv,

1 Die Waffen selbst erscheinen als göttliche Mächte. Vgl. die Aus-

führungen Useners über das Doppelbeil, Rh. Mus. 60, 1905, lff., Götter-
namen 285 ff.

8 Vgl. Ulrichs R. u. F. 1, 45f. mit der Karte von Laurent, jetzt
auch das Kärtchen bei Luckenbach Olympia und Delphi S. 40 und die
photographische Ansicht der Landschaft S. 39.



Feralis exercitus 231

iv xovxa 6 itQocprjxrjS, xä ovvofia rjv ’AxtjQaxog, op« jrpo xov

vrjov ojcXu 3tQ0X£([iBvu Eßa&sv ix xov fisyaQOv i%svr]v£iy-

fiiva Iqu, xmv ovx oßiov rjv axxsß&ai av&Qaxav ovSsvi. 6

[ihv Sr) ijie AsXcpäv xolßi icaQEovßL ßr][iav£av x'o XBQag' °l

Sb ßaQßaQOi ixsiSri iylvovxo ixBiyofiBvoL xaxä xb Iqov xrjg

JlQova(r]s ’Afrrjvalrig, ixiyCvexaC ßcpt, xbqbcc bxl [i£(t)ova xov

XqIv ysvoyLivov xbqsog. &ävfia fihv yd.Q xal xovxo xaQxa ißxC,

oxXa dpijt« arjxö/iaxa qpavrjvai l|a XQoxsCjisva xov

vrjov' xd Sh Sri ixl xovxa SsvxsQa ixiyivdfisva xal Sia xdvxav

(paön&x(ßv ctlgia trcovpdßai (uxhoxu. ixsl yaQ Sr) ijßav imövxag

ol ßtxQßaQOi xaxd x6 Iqov xfjg UgovuCrig ’Ad'ijvatrjg, iv xovxa

ix [ihv xov ovquvov xbqkvvoI avxoißi ivixixxov, axo Sh xov

IlaQvrjßßov anoQQaysiöai Svo xoQvtpal ecpEQovxo xoXlä naxdya

ig avxovg xal xaxilaßov ßvyvovg ßcpsav, ix Sh xov Iqov

xrjg ÜQOvalrig ßorj xs xal dXaXayfiog iylvBxo. övjifuyav-

xav Sh xovxav xdvxav tpößog xolßi ßuQßd.Qoi6i ivsxsxxäxsE.

— — sXsyov Sh ol dxovoßxrjßavxag ovxoi xäv ßuQßÜQav, äg

iya nvvd'dvofiai, äg XQog xovxoißi xal dXXa ojqbov &bla' Svo

yaQ bxXCxag (li^ovag r) xax’ av&Qaxav cpvßiv iövxag 1

BXSß&al ßqii xxsCvovxag xal Siäxovxug. xovxovg Sh xoiig Svo

AsXcpol Xiyovßi bIvu ixi%aQCovg f/praag, (PvXaxöv xs xal

Aixövoov, xäv xd xsjiBvsd ißxt xbqI x'o Iqöv, (PvXdxov fihv

huq' avxiiv xijv bSov xaxv7tsQ&£ xov Iqov xrjg IlQovaCr]g, Av-

xovöov Sh xiXag xrjg KaßxaXirjg vjtb xfj 'TajinsCri xoQvqrf) xxX.

Die vom Parnassos herabgefallenen Felsblöcke lagen noch zu

Herodots Zeit unversehrt im Temenos der Athena Pronaia.

Diodoros berichtet dasselbe in kürzerer Darstellung nach

Ephoros und Herodot. Unerhörte Regengüsse und viele Blitze

seien aus der Umgebung niedergefahren, dazu von dem Un-

wetter große Felsen abgerissen worden und auf das Barbaren-

heer gestürzt, das, von Schrecken ergriffen, von dannen floh.

Zum ewigen Gedächtnis der Göttererscheinung stellten die

1 Überliefert ist fyovTas.



232 Ludwig Weniger

Delpher ein Tropaion neben dem Heiligtume der Athena Pro-

naia auf mit einer Inschrift in Distichen zu Ehren des Zeus

und des Apollon: 11, 14 ol $’ inl xijv dvXrfiiv xov fvavxstov

neiicpd'evxes ngofjXd'ov ghv ile%qi xov vaov xrjg 17govalag 'A&iq-

väg, ivxav&a Sh nagaSö^tog ’Sgßgav xs pEyaXav xal xsgav-

väv TtoXXäv ix xov itEgiE%ovxog ne<s6vx<nv, izq'os ^ xovxoig

xäv %eiiuhvcov nexgag psydlag dxoggrj^ccvxav ig x'o

dxgaxinsSov xäv ßagßagav, tSvvsßrj Siatpd-agfjvai dv%vovg xäv

ÜEgdäv, ndvxag Sh xaxanXayivxag xijv xäv frsäv iveg-

ysiav (pvysiv ix xäv xSitcav. x'o ghv ovv iv AsXtpolg gav-

xeIov S aigovta xivi itgovola xijv dvXrjdiv SiitpvyEV ol Sh

AeX(pol xfjg xäv &säv inupavsCag dfravaxov vitögvrjga

xaxctlinslv xolg fisxaysveOxegoig ßovXö/isvoi, xgönaiov edxrjdav

nagu xo xfjg ügovolag ’Afrrjväg lsgöv, iv <n x6Ss xö iXsyslov

ivsygccipccv

gväga x' äXs^ävSgov noXegov xal gagxvga vCxag

AeXcpol [iE dxädav, Zavl yagi^Ggsvoi

dvv <X>o(ßc), xxoXCitog&ov uxmdägEvoi dxlya MtfSav

xal yaXxodxstpavov gvdägevoi xdpsvog.

Auch Ktesias gedenkt des Ereignisses, wenn auch mit

wesentlicher Abweichung. Nach der Schlacht von Plataiai

sei der besiegte und verwundete Mardonios von Xerxes gegen

Delphi gesandt worden und habe dort, da dichter Hagel

herabstürzte, seinen Tod gefunden: ovxog 6 MagSSviog nipitE-

xai dvXrjdai xö xov ’AnöXXcovog Ug'ov Ttagu Eiglgov xaxel, cprjdC,

&vrfdxsi %aXa£i]g imnEdovdrjg na%Elag.1

Endlich sei auch der kurze Bericht des Trogus Pompejus

erwähnt, den man wohl ebenfalls auf Ephoros zurückführen

darf: Justin II, 8 ante navalis proelii congressionem miserat

Xerxes IV müia militum armatorum Delphos ad templum Apol-

linis diripiendum, prorsus quasi non cum Graecis tantum, sed

et cum dis immortalibus bellum gereret: quae manus tota imbri-

* K. Müller Herodot S. 51a. Baehr 25 S. 70.



Feralis exercitus 233

hus et fulminibus deleta est, ut intdlegeret, quam mdlae essent

hominum adversus deos vires.

Man erkennt aus der Überlieferung das Walten der

Boathoen, der großen Nothelfer in Kriegsgefahr. Neben

Apollon und Zeus wirkte Athena, die Yorwohnende vor dem

heiligen Peribolos (Pronaia), nunmehr zur Vorsorgerin, Pro-

noia, geworden 1, ferner die beiden Riesen Phylakos und Auto-

noos.. Dazu kam, durch göttliches Walten hervorgerufen, das

Unwetter von oben, Sturm, Hagel, Wolkenbruch und Berg-

sturz. Es war aber in der Mitte des Sommers; daher wird von

Schnee und Eis nichts gesagt.

Yom Boathoenfeste der Zeit nicht lange nach diesem Vor-

fälle gibt Pindar ein Zeugnis in der siebenten Nemeischen Ode

von Ol. 79 (461 v. Ohr.), wo Sogenes der Aiginet im Pent-

athlon der Knaben siegte. Die verstorbenen Boathoen werden

gepriesen, insbesondere wird Neoptolemos genannt, der fortan

als Vertreter der Aiakiden beim Hause des Gottes wohnen und

den Festzügen und reichen Opfern der Heroen vorstehen solle;

v. 44ff.: xipä Sh yCyvexca mv &sog aßgov uvhsi X6yov xsd’vaxö-

xcov ßoa&öcov, xol 7CaQu peyav 6[upaX'ov EiiQvxöXitov poXov

X&ovög. v. 64ff.: ixQVv de xiv' evSov ’äXasi naXccixaxip Aluxi-

däv xQSovxeov xo Xoiitbv appevat &eov nag' avxai%ea öouov,

flQataig Sh nopnulg tta/Htfxdnov oixelv Sovxa noXvQ-vxot,g evmvv-

[iov i$ Slxav. Daß es sich um Heroxenien handelte, bei denen

der Gott die Heroen zu Gaste lud, sagt der Scholiast zu v. 68:

ylvsxai Sv AsXtpolg V\qa>(H %evicc, Sv olg SoxeI 6 Usos Sid

%svia xaXsiv xovg rjpcDag. Darin eben bestand die Boathoen-

feier der älteren Zeit. 8 Neoptolemos, der vor Zeiten in Delphi

1 Wieseler Die Delphische Athena, Göttinger Studien 1846, S. 6ff.
Pronaia Athena auch in Delos und Prasiai [Ath. Mitt. 4, 368); vgl. die
Nike Apteros in Athen, die gleichfalls eine torhütende Athena bedeutet.

üvlaipaxos heißt Athena Aristoph. Equ. 1172. Der IIq6 - voia entspricht
der Abti-voos-

* A. Mommsen Delphika S. 225 ff. Herolde riefen die Namen auf: Schol.

nAlern. 7, 68 iv zals ropnats raig i/paiaig xal rate xavTjyvgeoiv, iv als ixtjqve-



234 Ludwig Weniger

seinen Tod gefunden hatte, lag im heiligen Peribolos bestattet;

über seinem Grab erhob sich die Lesche der Knidier mit den

berühmten Wandgemälden Polygnots. 1 Später trat neben Apol-

lon und Atbena als göttliche Nothelferin noch Artemis, die

gleichfalls ein Heiligtum in Delphi besaß. Schon in dem

amphiktyonischen Fluch über die, welche den Eid brechen

würden, wird der Frevler dem Zorne des Apollon, der Artemis,

Leto und Athena Pronoia anheimgegeben, und damit stimmt

die Weihung der Kirrhaier und Kraugalliden an ebendiese

Gottheiten.2

Hervorzuheben ist, daß die Strafe der Feinde des Heilig-

tums von den Berghohen herabkommt. Von der Hyampeia

neben dem kastalischen Quell, unter der Autonoos nach Herodot

seinen Heroenbezirk hatte, wurden Tempelräuber und wer sonst

schwere Verbrechen im delphischen Heiligtume begangen hatte,

herabgestürzt Auf solche Weise hatte der weise Aisopos seinen

Tod gefunden; doch sahen die Delpher ihr Unrecht ein und

verlegten seitdem die Strafe der Übeltäter auf den gegenüber-

liegenden Felshang der Nauplia. Von den Phaidriaden zwang

Philomelos im phokischen Kriege die kriegsgefangenen Lokrer

sich hinabzustürzen.2

oov xovi iifmag. Dazu mochten auch solche gehören, wie in den Grenz-

bestimmungen der zweisprachigen Inschrift bei Wescher Mnnoires pr. p.
div. savants t. 8, 1, 1 (1864) S. 66 Ei6pu>f 1. 28, der 6hUxt\s 1. 82, viel-
leicht auch ’Atxpdßag S. 66 1. 44.

1 Paus. 10, 24, 6 f£«10dvi< dl xoi> vaoü xal xpanlvxi ig äpiaxepa

nipißjlös icxi xal NioxxoUfiov xoQ .'Ijrilltatg Iv aix& xatpof xal ol xaxä
Ixog lrayi{ovetv ol Jihpol; ebd. 10, 26, 4: NtonxiXtfiov dl fiovov xov
'EXlrjVixoü fovtvorxa Ixt xovg TpAag IxolrjOsv 6 Jlolvyvavxog, 8xi vnlff

xov NloxxolifUm xov xatpov fj ypatpi) x&Oa Ifulhv aixä) yevlö&at

' Arschtn. in Cte*. $ 110. 108. über die Schreibart KpavyalXLiai

statt 'AxpayaXliiat Gruppe Gr. M. u Rtlig.-Guch. 1 S. 104, 11. Letoon
in Delphi inschriftlich bezeugt bei Wescher a. 0. S. 66 1. 86.

* Kurip. Ion 1222. 1266. .descAin. f. I. 142 S. 810, dazu Schol b. Baiter-
Sauppe Or. Att. 2 8. 86 Diod. 16, 28. Plut. sera num. vind. 12 S. 667.

Said. S. v. AUmnof. ’t’aiSptag.



Feralis exercitus 235

Zweihundert Jahre nach dem Persereinfall, 01. 125, 2 (279

v. Chr.), wiederholt sich die wunderbare Errettung des Heiligtums

gegenüber den räuberischen Galatern unter offenbarer Nach-

bildung der göttlichen Zeichen von damals und, wie gewöhnlich,

mit beträchtlicher Steigerung.

Die Delpher und die Umwohner des Parnassos traten den

Feinden entgegen, außerdem eine aitolische Hilfsmannschaft.

„Wie sie handgemein wurden, fuhren Blitze auf die Galater

herab, Felsblöcke vom Parnassos lösten sich los und Schreck-

gestalten von Männern in voller Waffenrüstung stürzten sich

auf die Barbaren. Es hieß, daß die einen von den Hyper-

boreiern gekommen seien, Hyperochos und Amadokos; der

dritte aber war Pyrrhos, der Sohn des Achilleus. Seit dieser

Hilfe im Kampfe sollen die Delpher dem Pyrrhos Totenopfer

darbringen, während sie bis dahin auch sein Grab, als das

eines Feindes, in Unehren hielten“: P. 1, 4, 4 'Qg di lg x£ i(?aS

(fvvrjtdav, Ivxav&a xbquvvoC te Icpigovxo lg xovg raXcexag xai

axoggaysiOui ntxyai xov IlagvaOov, ötCfiaxa xb ctvdgag i<pl-

Oxavxo bxXlxai xolg ßagßägotg. xovxav xovg fiiv «£ TxBg-

ßoglcov Xlyovöiv iX&Blv, 'Txlgoxov xai Afiadoxov, xov di

xglxov Tlvggov tlvai xov ’AxiXXiog' ivayl£ovdi di äxb xav-

xijg AsXtpoi xfig Ovupaxlag Ilvggo, xgdxBgov exovxtg axt avdgbg

noXtfiCov xal xo fivijfia iv äxifila. 1

„Von den Athenern wird gesungen, daß ihnen Götter in

Marathon und in Salamis beigestanden hatten. Am offenbarsten

aber wurde das Heer der Galater in Delphi von dem Gotte

und ganz deutlich von Dämonen vernichtet“: P. 8, 10, 9 ädi-

xai di vxo AfhjvaCav <b$ &tol aipiaiv iv Maga&ävi xai iv

2mXafxlvi xov Igyov fuxaO%oUv IxdrjXoxaxa di 6 raXax&v

Oxgaxog ixmXtxo iv JiX<poig vxo xov &iov xai ivagy&g vxb

daiftövcDV.

1 Nach Pindar freilich (n. oben) erhielt Neoptolemos schon im
fQnften Jahrhundert Heroenehren. Damit stimmt auch die Malerei des

Polygnotos in der Lesche.



236 Ludwig Weniger

Als Brennos anrückte, wandten sich die Delpher voll

Angst an das Orakel. Der Gott tröstet sie; er werde selber

sein Eigentum schützen. Als die Feinde nahen, künden ihnen

Unglückszeichen das bevorstehende Schicksal an. Das ganze

Land, soweit das Galaterheer es innehatte, erbebte sehr oft

des Tages heftig; Donner und Blitz wechselten unablässig

und betäubten die Kelten, so daß sie die Kommandorufe nicht

vernahmen. Blitzstrahlen erschlugen nicht bloß einzelne, son-

dern verbrannten auch die Nahestehenden und die Waffen.

Dann erschienen ihnen die Gespenster der Heroen Hyperochos

und Laodokos und Pyrrhos; einzelne zählen auch den Phy-

lakos als vierten heimischen Heros der Delpher hinzu. — —

Durch solche Leiden und solches Schrecknis wurden die Bar-

baren den ganzen Tag über heimgesucht. In der folgenden

Nacht aber sollte sie noch viel Entsetzlicheres treffen. Denn

es war eine starke Kälte und mit der Kälte zugleich Schnee-

gestöber eingetreten, und große Steine, die vom Parnas-

sos herabrollten, und Felsblöcke, die sich loslösten, nahmen

die Barbaren zum Ziel und zerschmetterten in ihrem Sturze

nicht je einen oder zwei, sondern an dreißig und mehr, wie

sie gerade auf derselben Stelle Wrache hielten oder ausruhten.

Beim Aufgange der Sonne zogen ihnen die Hellenen aus Delphi

entgegen, die übrigen auf dem graden Wege gegen das Heer,

die Phoker aber, welche größere Ortskunde t/esaßen, stiegen

durch den Schnee über die Abhänge des Parnassos herab,

fielen den Kelten unvermutet in den Rücken und schossen auf

sie, ohne selbst etwas von den Barbaren zu fürchten. Die

Barbaren aber und besonders die um Brennos, denn diese

waren die größten und stärksten der Galater, leisteten zu An-

fang noch mutig Widerstand, obgleich sie von allen Seiten

beschossen wurden und nicht weniger von der Kälte litten,

besonders die Verwundeten. Als aber auch Brennos verwundet

worden war, trugen sie ihn bewußtlos aus der Schlacht. Von

allen Seiten durch die Hellenen bedrängt, ergriffen die Galater



Feralis exercitus 237

endlich wider Willen die Flucht. Alle die, welche wegen der

Wunden oder vor Mattigkeit nicht folgen konnten, wurden ge-

tötet; die anderen schlugen ihr Lager auf, wo die Nacht auf

dem Rückzuge sie überfiel. In der Nacht kam ein panischer

Schrecken über die Barbaren; denn eine Furcht ohne Ur-

sache, glaubt man, komme von Pan. Es war spät am Abend,

als die Verwirrung das Heer überfiel. Anfangs waren es nur

wenige, welche die Besinnung verloren, und diese glaubten den
Lärm herannahender Pferde und eines Anmarsches von

Feinden zu vernehmen; bald darauf aber durchdrang die Be-

sinnungslosigkeit alle miteinander. Sie griffen zu den Waffen,

stellten sich auf und töteten einander , und der von dem

Gott ausgehende Wahnsinn bewirkte ein schreckliches Gemetzel

der Galater in den eigenen Reihen. — — Derer, die in der

Schneenacht und durch den panischen Schrecken um-

kamen, waren über Zehntausend: P. 10, 23, 1 O de BQEvvog

oiSdva eri kmßyjäv %q6vov, itq'iv rj xovg dato xov öx^axonsSov xov

6vv xip 'Axi%(oqIg) nu(jayEviG&ca, xrjv 6Söv etcoieIxo knl xovg AeX-

cpovg. ol Sk xaxacpEvyovGiv vnb SeCfiaxog bil x'o iqt]6xi]qiov

xal 6 ttsög 6(päg ovx Bla cpoßelöftai, <jpuldj;eiv de uvx'og knrjy-

ydXXsxo xa. euvxov. — — Bqbvveo Sk xal xrj Gxquxiü xäv

xt 'EXXrfvav ol kg AeX(poi>g ä&QoiG&dvxsg ävxExälguvxo, xal xolg

ßaQßäQoeg ävxeörjftaivs xä kx xov &eov xa%v xe xal av lofitv

tpuvEQföxaxu. rj xe yäg yrj itäoa, 8öov earei^ev ^ xäv UuXaxäv

Gxpaxid, ßialag xal km nXEiaxov EGeIexo Tijg fyze'pag, ßgov-

xal xe xal xeQavvol 6vvE%Eig kyivovxo' xal ol fikv kJgEitXrjxxöv

xe xovg KsXxovg xal Stjsß&ai xoig aöl xä xaouyyeXXöyLevu

kx&Xvov, xu de kx xov ovqkvov ovx kg ovxiva xaxaextjißai fiö-

vov, äXXä xal xovg nXrjoCov xal avxovg öfiolag xal xä OTtXa

ijjijjrre. Tä xe xäv ijpracov xrjvixavxä OtpiGiv k<pävij <päo[iaxa,

6 'Txd()o%og xal 6 AaSSoxog xe xal IlvQQog' ol de xal

XExaQXov xov <PvXaxov km^cöpiov AsXipoig änaQi.&[iovOtv ijpaa

— — Toiovxoig jikv ol ßägßatioi nagä x&Ouv xrjv ijfiEQav

zad'tjfiaol xe xal ixnXi'ßiEi <Svve(%ovxo’ xä Sk kv xfj vvxxl aro/Uö



238 Ludwig Weniger

0q>üg e^ieXXev uXyEivöxEpu iniXijil>s0d'aL' plybg xe yup iö^vpov

xui vicpsxog ryv bfiov T(p piysi, nixpui ts dnoXi6d-üvov0ui

xov Ilupvu0ov j.isyaXccL xai xprjfivoi xuxupprjyvvfisvoi 6xo-

nov xovg ßupßccpovg sl%ov, xai avxolg ov xuxu sva rj dvo,

uXXd xutu xpiuxovxu xai eti hXeCo0iv, äg sxuöxoi iv xm avxä

cppovpovvxsg rj xai uvuHuvdyLEvot xv^oiev, a&pooig rj uhcoXeiu

iysvsxo vho xrjg ifißoXrjg xäv xprjfiväv. — — Kui ol [isv

i0xpuxoHEdsv0uvxo evQ-u rj vv% xuxEXdfißavEv dva%mpovvxag'

iv dh xfj vvxxi (poßog 6<pl6iv i(iHlnxEi IJuvixog' xd yup uno

ulxlug ovdsfjuäg öeChuxu ix xovxov <pu0i ytvE0%-ui. ivEHE0E

fisv ig xo 0xpdxsv/iu r\ xapu^rj HEpi ßud'ECuv xfjv iönipav, xul

oXlyoi xo xux’ <xp%dg syivovxo ol nupu%d-£vxsg ix xov vov,

idö^u^ov xe ovxoi xxvnov xe EHEXuvvofis'vcov lhhov xul sqpodov

noXefiicov (ul0&avE0d'at;)• (isxu di ov noXv xul ig unuvxug

diidpu rj «vota. avuXaßovxEg ovv xd ohXu xul ÖLU0xccvxEg

ExxEivov xe dXXrjXovg xul uvu fispog ixxsCvovxo. — — fj xe ix

xov &eov fiuviu hXe10xov E^Eipyu0axo vh dXXrjXav xoig ru-

Xuxuig xov (povov. oi dh iv xfj xEip,Epl<j} diucp&upEvxEg

vvxxi xul v0XEpov oi iv xä TIuvixü dsCfiuxi iyivovxo vnhp

xovg (ivpCovg.

Denselben Vorfall berichtet auf Grund anderer Quelle

Trogus: „Die Delpher setzten mehr auf den Gott, als auf die

eigenen Kräfte Vertrauen, leisteten mit Verachtung der Feinde

Widerstand und überschütteten die steigenden Gallier von

Bergeshöhe teils mit Steinen, teils mit Watfen. Bei diesem

Streite beider Heere stürzen plötzlich die Vorsteher aller

Tempel und zugleich der Prophet selber mit Abzeichen

und Binden und flatternden Haaren schreckensbleich und außer

sich in die ersten Reihen der Kämpfer: der Gott sei er-

schienen, man habe ihn durch den offenen First des Daches

in den Tempel niederfahren sehen; während alle die Hilfe

des Gottes erflehten, sei ein Jüngling von übermenschlicher

Größe und ausgezeichneter Schönheit und in seiner Begleitung

ein Paar bewaffneter Jungfrauen aus den beiden benach-



Feralis exercitus 239

barten Tempeln der Diana und der Minerva herbeigeeilt;

nicht bloß mit den Augen hätten sie dies erkannt, sondern

auch das Schwirren des Bogens und das Klirren der Waffen

hätten sie gehört. Und nun sollte man nicht zaudern und mit

den Göttern an der Spitze in den Feind einhauen und sich

am Siege der Götter beteiligen. Da stürzen alle in den Kampf,

und bald merkten sie die Anwesenheit der Gottheit. Durch ein

Erdbeben riß sich ein Teil des Berges los und stürzte auf

die Gallier. Die Feinde werden ins Gedränge gebracht und

verwundet. Dann folgte ein Unwetter, das mit Hagel und

Frost die Verwundeten schwer heimsuchte. Brennus konnte

den Schmerz der eigenen Wunden nicht ertragen und erstach

sich“: Justin 24, 8 Delphi plus in deo quam in viribus depu-

tantes cum contcmptu hostium rcsistebant scandentesque Gallos c

summo montis verticc partim saxo, partim armis obruebant In

hoc partium certamine repente universorum templorum antistites,

simul et ipse vatcs sparsis crinibus cum insignibus atque infulis,

pavidi vccordcsque in pritnam pugnantium acietn jrrocurrunt:

advenisse deum clamant, eumque se vidisse dcsilientem in templum

per culminis apcrta fastigia: dum omncs opem dei suppliciter

inplorant, iuvcnem supra humanum modum itisignis pulchritu-

dinis comitesquc ei duas armatasquc virgines ex propinquis

duabus Dianae Minervaeque aedibus occurrisse: nec oculis

tantum haec sc pcrspcxissc, audisse etiam stridorem arcus nc

strepitum armorum: proinde nc cundarcntur dis antesignanis

hostcm caidere et victoriae deorum socios se adiungerc summis

dbsccrationibus monebant Quibus vocibus incensi omnes certatim

in proelium jirosiliunt. Praesentiam dci et ipsi statim senscre,

natu et terrae motu portio montis abrupto Gallorum stravit

cxercitum d confertissimi cunei mm sine vulneribus hostium

dissiptati ruchant. Insccuta deinde tempestas est, quae grau-

dinc et frigöre saacios ex vulneribus absumpsit. Dux ipse

Brennus cum dolorem vulnerum ferrc non posset, pugionc mtam
l'mieit.



240 Ludwig Weniger

Ähnlich Diodor: „Beim Herannahen der Gefahr fragen die

Delpher den Gott, ob sie Geld, Kinder und Weiber in die

festen Orte der Umgegend bringen sollten. Die Pythia ant-

wortete, der Gott befehle, die Weihgeschenke und das andere

zu Ehren der Götter Errichtete an Ort und Stelle zu lassen.

Denn schützen werde alles der Gott und mit ihm die weißen

Mädchen. Nun waren aber im Temenos zwei uralte Tempel

der Athena Pronaos und der Artemis, und so nahm man

an, daß diese Göttinnen es seien, welche das Orakel als weiße

Mädchen bezeichnet habe“: 22, 20 Exc. Vat. M. S. 47 (Becker

IV S. 17) Zxi ol iv zlsltpoig övxsg xaxä xijv xäv FuXaxmv

ecpoöov, dsaQOvvteg TcXrjöCov ’övxu t'ov xCvdvvov, ixt]Q(bxr]6uv

x'ov &eöv, ei xu xQijfiaxa xui xu xexvu xui xug yvvalxug aito-

xoiiCoaßiv ix xov fiuvxsiov xyog xug öxvQmxäxag x&v nkrjeiov

nöXemv. fj de IIv&lu xolg AsXcpoig äxöxQMSiv edaxe, itgotsxäx-

xeiv x'ov tYebv iüv xu uvufffniaxa xui xaXXu xu itgog xov

xÖ6[iov xmv ftemv ävrjxovxu xuxu %(bquv ev xm (lavxECm' tpvXa-

%eiv yug ujtavxu xov &eov xui fisx’ uvxov xceg Xsvxäg xÖQug.

bvxmv dh ev xm xe^evei d'vslv vemv nuvxsXmg uQ%alcav ’A&rj-

v&g itpovuov xui 'AqxEyudog, xuvxug xug dsovg vxeXaßov

eIvui xug diu xov XQtjOnov XQOöayoQEvofievovg Xsvxäg xogug.

Der Wortlaut des Orakels: Ipoi nsXijtisi xuvxu xui Xsv-

xutg xÖQuig ist bei dem Rhetor Aristeides überliefert, aber

als Zitat außer dem Zusammenhänge mit dem übrigen. Er

wird auch bei anderen Gelegenheiten angeführt, ohne daß daraus

für unseren Zweck eine Erkenntnis erwüchse. 1

Überblickt man die Darstellungen beider Vorgänge, des

Einfalls der Perser sowohl, wie der Gallier, so drängt sich dieV

Frage auf: was bedeuten die Gestalten des Phylakos und

1 Aristides or. sacr. 4, 624 Dind. Paroemiogr. Gr. 1 S. 403 ’Efioi
(isXrjaei xuvxu xui Xtvxulg xoguig" ßagßagcav xivwv axQuxevOfikvcov ijll
JeXcpovg kgcoxtnfuvog 6 (hog xuvxu fqp?]. "Taxegov Sk icpüvr) utru Adrjväg
xccl /tgxkfuSog, a>v xui iegü iaxiv iv JtXipolg, xgoalövxmv vnuvrmv xolg
itoXeiiLoig. Dasselbe gibt Saidas.



Feralis exercitus 241

Autonoos bei Herodot, des Hyperochos und Amadokos,

oder an der anderen Stelle Laodokos, bei Pausanias? Die

letztgenannten, im Galliereinfall erwähnten Gestalten scheinen

zu Herodots Zeit noch nicht bekannt gewesen zu sein; den

Phylakos erwähnt Pausanias auch; der Dienst des Autonoos aber

wird mittlerweile eingegangen sein.

„Wächter“ und „Freidank“ sind Namen, die für Hüter

des Heiligtums vor dessen Toren wohl passen. 1 Hyperochos,

der (die Hand oder den Schild) darüber hält, d. i. Schützer

oder „Hervorragender“ 2 ; Amadokos (äua, di%onai), der zugleich

aufnimmt, Sekundant (wie der eine in der Gruppe der Tyrannen-

mörder); Aaoödxog, der das Volk aufnimmt, d. i. Kämpfer. Das

Schattenhafte der Gestalten fällt auf, es sind mehr Funktionäre,

als Persönlichkeiten, solche wie Rennewart oder Haltefest und

Eilebeute. Die späteren Namen, nach Pausanias von den

Hyperboreern entlehnt, erinnern an die Hyperboreerinnen der

delischen Sage, Hyperoche und Laodike. Man erkennt daraus

nicht so sehr Einflüsse von Delos, als die Tatsache, daß man

sich, ebenso wie dort, unter ihnen Nordländer, nach der frühen

Lokalisierung der (bekanntlich ganz anderes bedeutenden)

Hyperboreer im hohen. Norden gedacht hat. Amadokos war

auch der Name zweier Odrysenkönige, also Thraker, Vater und

Sohn 3,L-4/a«d<5xot hieß ein sarmatisches Volk im jetzigen Cherson.4

Es sind offenbar ähnliche Gestalten, wie die Boreaden, Ab-

kömmlinge des Nordwinds und der Schneefrau, Boreas und

1 Heroen als Wächter und rettende Helfer auch sonst, s. Deneken

bei ltoscher M. L. X, 2, 2481. Die in den Perserkriegen Gefallenen
heißen vnox&ovioi tpvXaxeg xal ator^peg Aristides or. 2, S. 172. Da-
her lag das Heroon des Herakles in Sparta an der Stadtmauer P. 3,15, 3,
das deB Aitolos im Tore von Elis P. 6, 4, 4.

4 II. 6, 208. 11, 784 vneigoxov l/i/ievai &XXa)v.

5 Isokr. 6, 6. Aristot. Pol. 5, 8. Strab. 7, 331. Demosth. 23, 8. 10. 170.

4 Hellanikos bei Steph. B., Müller FHG 1, 68; danach Berg und Stadt-
name Ptol. Geogr. 3, 5, 5. 14; vgl. 6. Nach Tomaschek Die alten Thra-
ker, II, 6 bedeutet ’Afiddoxog „RohHeischesser“, üifiaSiog, tupijörijs'.

Archiv f. Religionswissenschaft X 16



242 Ludwig Weniger

Chione, in dem utopistischen Romane tieqI 'TittQßoQeav des

Philosophen Hekataios von Abdera, als erbliche Könige der

hyperboreischen Fabelinsel Helixoia bezeichnet, ihnen zur Seite

drei Brüder, Priester des Apollon, sechs Ellen hohe Riesen. 1

Das Schattenhafte dieser Heroengespenster (räv rjQcöav cpaO/iuta

P. 10, 23, 2) oder Dämonen (8, 10, 9) bekundet sich auch

darin, daß weder Phylakos und Autonoos, noch auch die spä-

teren, obgleich sie doch echte Boathoen waren, als Gäste bei

den Heroxenien genannt sind, wohl aber Neoptolemos. Es

steckt offenbar etwas anderes hinter diesen Gestalten, über

das man sich im Altertume nicht klar war. Bezeichnend ist

neben der Herkunft der einen aus dem hohen Norden ihre

Größe (Herodot), ihre Teilnahme am Kampfe, das Unwetter

mit Frost und Schnee, das Einwirken von den Höhen des

Parnassos her, das Herabstürzen der Steinblöcke mit dem Ziel

auf die Barbaren (P. 10, 23, 1), die Nacht. Dies alles er-

wägend, darf man in ihnen Sturmriesen, Reifriesen, Schnee-

dämonen erkennen, keine anderen, als jene weißgefärbten

„Titanen“ des Onomakritos. Galten doch auch die Hyper-

boreer als von den Titanen entsprossen. 3 Die phantastische

Schilderung des Galliereinfalls mag aus hellenistischer Hymnen-

dichtung hervorgegangen, wenigstens von ihr stark beeinflußt

sein, wie denn auch das Bruchstück eines der neugefundenen

delphischen Hymnen ähnliche Züge enthält: eyvcaj de Fallottäv

öTQaToe tv &sdv x]o/i p«vroffu[v«ts xlvtöv. 6vyxQvtp&eis ö]g

wAfff’ vypü i^\_ovl xu1 11£T ' uifittyudog tpQt\xzbv IlallciSos

[i’y^og. dAA’ d>] Stözoxt KgrjaCco [ v nycovav äyvu x]ai vatxag

zltltpäv r[otg ö' tv Spsööj tv äjttuCöxovg Bdxyov [rhdöovg edel

0ö£s]t£ jtQoönblotg rav xt do(jt<?[ff£ix»v äyüv] tx()%ccv avS,tx’

1 Hekataios bei Aelian. II. A. 11, 1. Diod. 2, 47. Müller FHG
2, 386 f.

* Vgl. Pherenikos v. lleraklea bei Schol. Pind 0. 3, 28 1 'Tneg-
ßopltov, oir’ 16%utu. vauxuovoiv vr\<<> im’ AxöAAavog StxeiQrjtot nolifiow.
tovs fitv üqu itpoxeqiov t’£ ai(iaros v(ivtiovaiv Tirijvwv ßlucxovrue
vxo d(j<juuv ui&pijevzti viicouatlui BoQtuj yvrjv ’Aqiuuonbv ix.vuy.xu.



Feralis exercitus 243

dyrjQccxa &uX[Xov6uv 6vv encdva]} Nach indogermanischem

Glauben erscheinen Windriesen nicht selten als Wächter, ins-

besondere auch als Wächter der Unterwelt.2 Türhüter und

Wächter der Winde werden die Tritopatoren Amalkeides,

Protokles und Protokleon genannt in dem Physikon des

Orpheus; Tzetzes gibt die Namen Amakleides, Protokles und

Protokreon. 3 Amakleides erinnert an Amadokos. Sind diese

Boatboen bei Herodot noch als Heroen, die auf dem Vorplätze

die Hut des Heiligtums versehen, gedacht, so tritt ihre Natur

als Sturmriesen auf Grund der örtlichen Legende bei den

Späteren deutlicher hervor; man gewinnt den Eindruck, daß

sie vom Pamassos herab ihrer Heimat zu Hilfe kommen. Die

einst feindlichen Dämonen machen mit den Einwohnern ge-

meinsame Sache gegen den Landesfeind, gerade so wie der von

den Delphern lange gehaßte Neoptolemos nun ihr Bundes-

genosse wurde und seitdem in Ehren stand.4

Aus diesen Erwägungen scheint sich auch die richtige

Deutung [der vielberufenen weißen Damen, Xsvxcä x6qul, zu

ergeben. Sie treten erst im Gallierkampf handelnd auf.5 Die

Alten dachten an Athena und Artemis, die Göttinnen des Vor-

1 Nach Crusius Die delphischen Hymnen S. 85. Aber die Er-
gänzung ist ganz unsicher.

* E. H. Meyer Germ. Mythol. 153. Hades selbst ist srtUaprijs II.
8, 367. 13, 416. Od. 11, 277, nvluozog Plut. Is. 36 S. 364, daher auch
xIsmJoüjjos P. 5, 20, 1.

5 Phanodemos bei Suidas zgizondzogeg • — — iv di zä ’Ogcptag
’hvoixw övofict&ed'ai zovg Tgixonüxogag ’ApaXxsidtjv xal IJgioTOxXea xal
ügcozoxXeovzcc &vgcogovg xal cpvXaxag ovzug zmv dveycov. Abel Orpliica
fr. 240 S. 261 f. Tzetz. ad Lycophr. 738. cf. Lobeck Ayl. 754.

4 Wozu nachmals sein Abkömmling Pyrrhos von Epeiros nicht wenig
beigetragen haben mag, der sich als Aiakide fühlte; vgl. Diodor 22, 22
M. S. 47 (4 S. 20 Becker). Auch Alexander hatte als solcher gegolten
durch Olympias, die Tochter des Molosserkönigs Neoptolemos: Plut. Al. 2.
P. 1, 11, 1.

6 Die Gallier selbst werden als öipiyovot Tizfjvzg bezeichnet von
Kallimachos in Del. 174, ähnlich wie die Giganten am Hochaltar von
Pergamon auf die Galater bezogen sind.

16



244 Ludwig Weniger

werke draußen vor dem Temenos.1 In den xqIgöoi aXe^t/iöpoi,

deren hilfreiches Erscheinen der Chor im König Oidipus des

Sophokles (164) herbeiruft, sind Apollon mit Athena und

Artemis ausdrücklich gemeint. Aber in derselben Dichtung

heißt es doch auch V. 469 'ivonXog yäp kn' avxbv ixcsv&Qcaexsi,

nvgi xal ötEQonalg 6 Ahog ysvEtag' ÖEivcd S' a[i anovxca

xrjfjEg dvanhxxr}Toi. Die Schilderung paßt zu den Mirakeln

des Persereinfalls und fast noch mehr zu den späteren der

Gallierschlacht; besonders wenn man die Darstellung bei Trogus

vergleicht. Solche Dämonen, wie die hier eingreifenden Schlacht-

helferinnen, waren die Keren wirklich.2 Aber warum sind die

beiden Jungfrauen als weiße bezeichnet? A. Mommsen sah

in ihnen die Genossinnen Apollons im delphischen Tempel-

bilde, die beiden Moiren, wegen des weißen Haares der

Greisinnen.3 Allerdings erscheinen auch die Moiren mitunter

als erinnyenartige Dämonen, und bei Hesiod (im Schilde 258)

streiten sie mit den Keren zusammen im Schlachtgewühl.

Als Greisinnen werden sie erst bei Späteren aufgefaßt.4 Solche

Anschauungen mochten sich mit der durch die Parnassische

Ortslegende dargebotenen vermischen. Die weiße Farbe aber

entspricht den gipsgefärbten Feinden des Dionysos Zagreus

und den verkleideten Phokern in jener verhängnisvollen Mond-

scheinnacht. Es sind offenbar dämonische Gestalten derselben

Art, wie die männlichen Boathoen, Reifriesinnen, solche, wie

Thorgerth, Holgabrucf und Yrpa im nordischen Mythos. Häkon

von Norwegen kämpfte mit den Jörnsvikingem und suchte

durch das Opfer seines Sohnes die beiden Schwestern zu ge-

1 Dies beweist auch das Weihgeschenk P. 10, 15, 2 axQaxt]yol äk
oi AixtoXol xal ’Aqxtyiäog, xo äk ’Afhjv&g, ävo xe ’AnoXXcovog &ydXaaxa lexiv
AlxcaXaiv, i]vixa ocpioiv d&iQyao&T] xce dg raXaxag. Dazu 10, 16, 4.

* Vgl. die öXoTj KrjQ in der Schlacht auf dem Schilde des Achil-
leus II. 18, 535 neben Eris und Kydoimos Weiteres bei Dieterich Ntxvia
S. 66 f. s Delphika 179. P. 10, 24, 4. Plut. Ei 2 S. 385.

4 Sie heißen yrjQaiai xoqcu Tzetz. Lyc. 584; vgl. Catull. 64, 306.
Dagegen wird die Moira auch als schwarz bezeichnet, /idXcuva, xvccvctj.



Feralis exercitus 245

winnen. „Der Kampf beginnt. Da zieht ein Wetter heran;

im Norden türmen sich dunkle Wolken und ziehen dem Meere

entlang. Bald folgt ein Hagelwetter, begleitet von furcht-

barem Winde, zugleich Blitz und gewaltiger Donner. Gegen

diesen Hagel hatten die Jomsvikinger zu kämpfen. Dazu hatte

sich die Hitze des Tages in eisige Kälte verwandelt. Da

gewahrt Hävart? zuerst die Borgerd in Häkons Gefolge; bald

sehen sie auch andere. Man sieht, wie von jedem ihrer Finger

Pfeile ausgehen, und wie jeder von ihnen seinen Mann

trifft. Dies wird dem Führer Sigvald gemeldet, und er ruft

aus: ich glaube, daß wir heute nicht nur gegen Menschen zu

kämpfen haben, sondern auch gegen die allerböseste Hexe,

und Hexen standzuhalten, das scheint mir allzu schwierig;

doch kämpfen wir, so gut es geht! Der Hagel läßt etwas

nach; abermals fleht Häkon die fiorgerd um ihren Beistand
an. Sie erscheint wieder und diesmal mit ihrer Schwester

Yrpa. Jetzt beginnt das Wetter heftiger als zuvor zu werden.

Als die Jomsvikinger diese beiden sehen, da beschließt Sigvald

den Rückzug anzutreten; gegen zwei Unholdinnen, meinte

er, sei seine Macht zu gering.“ 1 Daß diese Anschauung dem

Altertume nicht ferne lag, ergibt sich aus der Darstellung des

Cicero (de div. 1, 37, 81): quod contigisse Brenno dicitur eiusqae

Gallicis copiis, cum fano Apollinis Ddphici nefarium bellum

intulissd. Tum enim ferunt ex oraculo ecfatam esse Pythiam:

'Ego providebo rem istam et albae virgines.’ Exquo factum,

ut viderentur virgines ferre arma contra et nive Gallorum

obrueretur exercitus. Es sieht so aus, als ob bei Cicero wirklich

die weißen Mädchen als die Schneespenderinnen gedacht wären.2

So läßt sich in der sagenhaft ausgeschmückten, viel-

gefeierten und folgenreichen Galaterkatastrophe des dritten Jahr-

hunderts eine Nachwirkung des alten Mythos von den Leiden

1 Mitgeteilt von Mogk Mythologie, in Pauls Grundriß I, S. 1021.
8 Dieselbe Deutung bietet Crusius in Roschers Lex. 1, 2, 2810; sie

hat sich mir ganz unabhängig davon ergeben.



246 Ludwig Weniger

des Dionysos erkennen. Die Boathoenfeier von Delphi hat

damals neuen Glanz erhalten. Sie gestaltete sich zu den

Soterien um, die nichts anderes als im Geiste der hellenistischen

Zeit modernisierte Boathoen oder Boedromien sind mit Opferung,

sowie musischem, gymnischem und hippischem Agon.1 Die

Soterenidee durchdrang jenes Zeitalter und hielt sich in voller

Stärke noch mehr als drei Jahrhunderte lang. Sie verschaffte

Fürsten den Ehrentitel von Heilanden, deren die Welt bedurfte,

und half dem großen Gedanken des Weltheilandes den Weg

bereiten. Die Soterengötter des obersten Ranges, Zeus und

Apollon, walteten in Delphi, wie in alter Zeit. Ihnen galt das

Soterienfest vor allem. Man beging es, wie einst die alten

Boathoen, an deren Stelle die Soterien getreten waren, im

Monate Boathoos alljährlich, in jedem vierten Jahre zur selben

Zeit, aber mit größerem Glanz, im Anschluß an die wenige

Wochen vorher gefeierten Pythien.2

2. Die Legende von den Leiden des Dionysos in den alt-

thrakischen Orten seines Dienstes in Mittelgriechenland und

besonders auch in der Berglandschaft des Parnassos muß die

1 Über die Stiftung vgl. die delphische Inschrift bei Dittenberger
Sylloge 8 S. 205 und das darauf bezügliche Dekret der Chier, ebd. S. 206;
ferner die Verzeichnisse zu den musischen Agonen der dionysischen
Techniten bei Wescher-Foucart Inscr. r. ä Delphes S. 3-6. — CIG
n. 1689b. 1693. 3067. Wescher-Foucart n. 13. 452. Rhangabe A. H. 2, 968.

* Dies ist aus der wiederholt vorkommenden Zusammenstellung
xtöv IIv&icov xal AViirrrucoV (ohne den Artikel x&v vor UtaxryfLtov) zu
schließen (Wescher-Foucart n. 13. 452. CIG 1693. 3067, II. 20) und
damit die in dem Dekrete der Chier bezeugte pentaeterische Begehung.
Daß aber auch jährliche Soterien stattfanden, ergeben die Agonisten-
verzeichnisse bei Wescher-Foucart n. 3—6. Daneben werden winterliche

(%et(itgiva) Soterien erwähnt in einer delphischen Inschrift, die Reisch,
de musteis Gr. certaminibus S. 103 nach Kph. arch. ser. III 1883 S. 161
und 1884 S. 218A abgedruckt hat. Das Fest scheint unter dem ersten
Eindrücke des Erlebten und mit übertriebenem Glanze gefeiert, später
aber zurückgegangen und eingeschlafen zu sein. Vgl. A. Mommsen
Delphika 215 ff. Reisch a. 0. 88 ff. Pomtow N. Jahrb. 40, 1894, 507 ff.

Dittenberger zu Sylloge* S. 205. 206. 691. 700. 927.



Feralis exercitus 247

Einbildungskraft der wechselnden Geschlechter des Volkes stark

und andauernd beschäftigt haben. Dies beweist die Aufnahme

der in ihrer Kultuslegende vielfach ähnlichen Religion der

ägyptischen Gottheiten Osiris, Isis und Serapis. Nunmehr

tritt die am Fuße des Gebirges gelegene Stadt Tithora in den

Vordergrund, die, noch zu Sullas Zeit wenig mehr als ein be-

festigter Platz von rein militärischer Bedeutung, während der

ersten Kaiser zur Blüte gelangt war. Nachrichten über den

Ort verdanken wir besonders Plutarch, der die Verhältnisse

genau gekannt hat. 1

Von Alexandria aus war der Dienst der ägyptischen Gottheiten,

aber bereits in hellenistischer Umgestaltung, seit den Zeiten der

Ptolemaier erst in die größeren Städte und an die Küstenplätze

von Griechenland, dann auch in das Innere vorgedrungen. Er

wurde durch das flavische Kaiserhaus begünstigt. So konnte

es geschehen, daß auch an den Stätten des alten Thraker-

gebiets, in Theben, Orchomenos und Chaironeia, wie in Daulis,

Ambrysos, Koroneia, Thespiai, Kopai 2 die neue Religion, offen-

bar im Anschluß an die Verehrung des orgiastischen Dionysos,

Wurzel schlug und volkstümlich wurde. Keine dieser Ort-

schaften läßt sich aber an Bedeutung mit Tithora vergleichen,

das sich zum Hauptsitze des Isisdienstes in ganz Griechenland

entwickelte. Die Verbindung des Kultus mit der Heilkunde

half dazu, ihm die Menschen zu gewinnen.3 Siebzig Stadien

von Tithora entfernt lag ein angesehenes Heiligtum des Asklepios,

gegen vierzig Stadien von diesem der Peribolos und das Adyton

der Isis, das nur von solchen betreten werden durfte, welche

1 Vgl. Hut. Sulla 15. Hertzberg Gesell. Gr. 2, 173. Feralis ex. H,
a. 0. S. 227 ff.

s Hertzberg a. 0. 2, 267, 37. 272, 50. Preller Ber. d. S. G. d. W.
1854, 196. Drexler bei Roseber M. L. 2, 1, 387 ff.

s P. 10, 32, 12 ff. ItQov "Iaidos, äyimraTOv ditöact "Elirjves -fterä rf/
Alyvitzia nfitoii\vtca. Über Verbindung des Isisdienstes mit Heilkunde
ausführlich Diod. 1, 25. Serapis galt als Heilgott und wurde dem
Asklepios gleichgestellt, wie Isis der Hygieia



248 Ludwig Weniger

die Göttin durch Träume zu sich rief. Zweimal im Jahre, zur

Frühlings- und zur Herbstzeit, feierten die Tithoreer der Isis

eine glänzend ausgestattete Panegyris. Am dritten Tage

vor jedem der beiden Feste wurde zunächst das Heiligtum von

den Berufenen auf geheime Weise gereinigt. Am folgenden

Morgen schlugen zahlreiche Krämer ihre Buden auf; dann

begann das eigentliche Fest mit vielbesuchter Messe, auch

Sklaven- und Viehmarkt. Am Nachmittage fand die große

Opferung statt. Reiche Leute brachten Rinder und Hirsche dar,

die Unbemittelten Gänse und Perlhühner. Auf ägyptische Weise

in Streifen von Leinwand oder Byssos gewickelt, wurden die

Opfertiere zunächst im Festzuge einhergeführt und dann zum

Verbrennen in das Allerheiligste gebracht. Hierauf wurden die

Buden angezündet; dann lief alles davon.1 Ein Unberufener,

der einmal zurückgeblieben und in das Heiligtum eingedrungen

war, als der Scheiterhaufen zu brennen begann, soll alles voll

Gespenster (stdoyla) gesehen haben. Er kam zwar wieder nach

Tithora zurück, gab aber, nachdem er erzählt hatte, was er

geschaut, seinen Geist auf (P. 10, 32, 13). Aus inschriftlicher

Überlieferung erfährt man, daß in Tithora auch ein Heiligtum

des Serapis war, daß dieser Gott einen eigenen Priester besaß,

und daß mit ihm und der Isis zugleich Anubis verehrt wurde.2

Man kann es verstehen, daß die Analogien zwischen den

Kultlegenden des thrakisch-hellenischen Dionysos Zagreus und

des ägyptischen Osiris, dem damaligen, neuen Religionen zu-

geneigten, suchenden und empfänglichen Geschlecht auffielen.

Schienen sie doch eine Wesensgleichheit der beiden Gottheiten

darzulegen. Wenn Osiris von dem bösen Set erschlagen, sein

Leichnam zerstückelt und ausgestreut wird, Isis die Stücke

sucht und bestattet, und mit Nephthys die Totenklage erhebt,

um die Zeit der Winterwende, wenn danach Horus geboren

1 Bemerkenswert ist der ähnliche Brauch beim delphischen Septerion

Plut. Qu. Gr. 12 S. 293b; de Pythiae or. 15 S. 418a. Vgl. meine Abh.
über die Thyiaden S. 167. * Ulrichs B. u. F. 2, 121.



Feralis exercitus 249

und im Verborgenen auferzogen wird, wenn dieser schließlich

den Kampf mit Set führt, im Gerichte Recht erhält und die

Krone gewinnt 1 , so stimmt das mit dem Überfalle des Dionysos

durch die Titanen, der Zerreißung seines Leibes, der Bergung

der Überreste durch Apollon, der Bestattung im delphischen

Adyton, der Wiederbelebung des Liknites, der Auferziehung

durch die Thyiaden, dem Eingang in den Olympos, so auf-

fallend überein, daß die Vertauschung der Kulte sich wohl

erklärt 2 , und daß man geneigt ist, auch bei der Ausgestaltung

der Legende in Delphi ägyptisierenden Einfluß anzunehmen,

um so mehr, als auch das mythologische Hauptfest der Isis und

des Serapis, bei dem nach hergebrachter Weise die Geschichte

der Göttin aufgeführt wurde, wie in Delphi die Dadophorien,

im Spätherbste, zu Ende Oktober und Anfang November, statt-

fand.8 Dazu kommt die gleiche Beziehung der ägyptischen

Gottheiten zu Tod und Unterwelt und die daran geknüpfte

Hoffnung auf Wiederbelebung und neue Geburt. Daß Osiris

Dionysos sei, behaupteten die Ägypter selber. Nach Herodot

war die orphische und bakchische Geheimlehre ägyptischen und

pythagoreischen Ursprungs.4 Plutarch, dessen Schrift über

Isis und Osiris durch ähnliche Gedanken angeregt war, spricht

die Übereinstimmung des Dionysischen mit dem Ägyptischen

mehrfach aus 5 , vornehmlich da, wo er die Vorsteherin der

delphischen Thyiaden, Klea, anredet, der er das Buch ge-

widmet hat: „Daß Osiris derselbe ist, wie Dionysos, wer sollte

das besser wissen, als du, Klea, die du den heiligen Reigen

1 Plut. 1s. 62 S. 372 u. 6. E. Meyer bei Roscher M. L. 2, 366.
1 Nach Diodor 1, 26 wird Horos von den Titanen überfallen, von

Isis als Leiche gefunden und aus dem Wasser wieder zu Auferstehung
und Unsterblichkeit gebracht. Aus dem Wasser hervorgerufen wird
Dionysos in Argos nach Plut. Is. 35 S. 364. Schon in der Lykurgossage
war Dionysos in das Meer geflohen (H. 6, 134).

8 Man vgl. die Darstellung bei Preller-Jordan Böm. Myth. 2, 382f.
4 Herodot 2, 42. 144. 81.
s Z. B. c. 28, S. 862 b: ßiXxiov di xov “Oeigiv tig xavxb avvaytiv

tö> /Uovvaw.



250 Ludwig Weniger

der Thyiaden in Delphi anführst und schon vom Vater und

von der Mutter her in die Osirisweihen 1 eingeführt bist?

Sollen aber für die übrigen Leser Zeugnisse beigebracht werden,

so wollen wir, was zur Geheimlehre gehört, dahingestellt sein

lassen. Was aber die Priester öffentlich tun beim Begräbnisse

des Apis, wenn sie den Leichnam auf einem Floß herbeibringen,

das steht einer Bakchosfeier nicht nach. Sie befestigen rings-

herum Felle von Hirschkälbern, sie tragen Thyrsosstäbe und

schreien und bewegen sich, wie die vom dionysischen Orgiasmos

Ergriffenen. Daher machen auch viele der Hellenen Dionysos-

bilder in Stiergestalt:“ c. 35 S. 364e "Oxi fi'sv ovv 6 avxög

stixi Zhovvßa, xlva jiüXXov ij 6s yvyvatixsiv, a KXsa, örj jtQotirjxov

ktixiv, <XQ%Lxlä 2 [isv ovßav iv AsXepoig väv Gvidöeov, xoig

ö’ ’OtiLQiaxoig xafta6i<a(iivr\v leQoig ait'o itaxQog xai [irjXQÖg-,

sl öh zäv dXXcov evsxa Sei paoxvQia napaftstiftai, tu psv

anÖQQrixa xaxä ycbgav , a ö’ ificpuvcög ögätil ftaxxovxsg

x'ov iv ol IsQslg, öxuv xagaxo^atiiv hti tiysöCag x'o ti&jia,

ßaxyslag ovösv dxoösi' xai yäg veßglöug nsQixaftdxxovxcu, xai

ftvQtiovg epOQOVtii, xai ßoulg %Qävxai xai xivrjtistiiv, axsxsg ol

xäxoiyoi xoig nsgl x'ov Zhövvtiov hgyiatifioig' öi'o xai xavQOfiocxf ov

/hövvtiov xoiovtiiv aydXfiaxa noXXol xäv 'EXXtjvcov.

„Auch die Titanengeschichte und die Nachtfeier stimmen

mit den sogenannten Zerstückelungen des Osiris und den Neu-

belebungen und Wiedergeburten überein, desgleichen auch die

Begräbnisse. Denn die Ägypter zeigen an vielen Orten Osiris-

gräber, und die Delpher glauben, daß die Überbleibsel des Dionysos

hei ihnen neben dem Orakel beigesetzt sind. Und die Hosier

bringen ein geheimes Opfer im Heiligtum des Apollon dar,

wenn die Thyiaden das Wiegenkind erwecken.“ Ebendaselbst

S. 364f.: bfioXoysl öh xai xu Tixavixa. xai NvxxsXia 3 xoig Xsyo-

fiivoig 'OtilQLÖog öeatirtatifioig xai xaig uvaßnÖ6stii xai xaXay-

1 Natürlich sind die von Tithora gemeint.
! ijÖQZrlY°v Basileensis ex. p. 293; &Q%ilhxv'! u Bernardakis.
* vvt, TeXiicc überliefert.



Feralis exercitus 251

yevsßlaig buolag Sh xal ra tcsqI rag tacpdg. Alyvnrcol re yuQ

'Oßl^tSog nxoXXayov -tXrjxccg, möTtSQ EiQrjrai, Seixvvovßc, xcd

AsXtpol rä rov Aiovvßov Xehpav« rtap avrolg napä t'o %Qr\-

ßrr'iQLOv ajtoxeißfrai vo[i(£ovßi' xcd &vovßiv ol "Oßioi ftvßCav

aju*>QQ7}rov iv rep leptiX rov AitöXXavog, brav cd QviaSeg syel-

pcoßi rov Aixvhrjv.

Das Ergebnis führt auf den Punkt zurück, von dem die

Untersuchung ausgegangen ist, nämlich die Kriegslist der

Phoker im Kampfe gegen die Thessaler. Man halte fest, daß

jener Vorgang in den Bergen nahe bei Tithorea stattgefunden

hat. In der Nacht bei Mondenschein jagend, erkennt Set-

Typhon den Körper des Osiris und zerreißt ihn in vierzehn

Stücke. 1 Hinzu tritt auch noch das, was das Wesentliche der

List ausmacht, die weiße Farbe in dem ägyptischen Kultus,

die zwar nicht bis zur Bestreichung des Angesichtes mit Gips

ging, wohl aber in der linnenen Bekleidung der Osirisdiener

und den Darstellungen des Gottes entgegentritt. Osiris trug

helle Gewandung; auf bemalten Reliefs erscheint er als Richter

der Toten immer weiß bekleidet. Das nämliche wird von den

Priestern des Gottes, wie von den Frauen der Isis, bezeugt. 8

Ist nun aber auch die Nachricht eines Plutarch und der Um-

stand, daß die delphische Oberthyiade zu seiner Zeit eifrige

Isisdienerin ist, ein überzeugender Beweis dafür, daß im ersten

nachchristlichen Jahrhundert in Wirklichkeit dionysische und

ägyptische Religion ineinandergeflossen sind, vielleicht sogar

in solchem Maße, daß das Ägyptische schließlich den Ton an-

gab, so wiegt doch die Herkunft des Dionysos Zagreus und

seiner Orgien aus Thrake für die ältere Zeit schwer genug,

daß man allein in ihr und nicht in ägyptischen Einflüssen den

Ursprung der delphischen Kultformen, wie die Ausgestaltung

1 Pint. Is. 18 S. 358. — Tvq>än>a xvvrjyszovvTa vvxtcoq jrpos rrji'
eslryvr\v ivxvyslv ccvtco xal to aCi/ia yvcogiaavxa SielsIv el$ xeacapsexaiSexa
fic'erj xal äiapQnpca. Vgl. Feralis exercitus II, a. 0. S. 244.

! Plut. Is. 3, 4 S. 352; dazu Parthey 257. 157.



252 Ludwig Weniger

der Legende und demzufolge auch die Grundlage jener pho-

kisclien Kriegslist in der Zeit vor den Perserkriegen, ansehen

darf. Der Beweis würde überzeugender noch zu führen sein,

wenn sich die älteste Spur ägyptischen Dienstes in Tithorea

der Zeit nach erweisen ließe. Daß dieser Gottesdienst auch

nur in den ersten Anfängen bereits um 500 v. Chr. bestanden

hat, ist nicht wahrscheinlich. Auf gelehrte Spekulation priester-

licher Köpfe, etwa der delphischen Theologen, die Ägyptisches

und Orphisches vermengten und die bakchischen Sagen und

Dienste darauf zurückführen wollten, kommt wenig an. Offen-

bar hat von Alexandria aus griechische Anschauung ebenso

umgestaltend auf ägyptische eingewirkt, wie umgekehrt. Es

entstand eben allgemach ein neuer hellenistischer Götterglaube.

Daß er bei den eigentlichen Ägyptern anfangs keinen rechten

Eingang finden wollte, ist sehr begreiflich. Aber der Zeitgeist

ist schließlich mächtiger als der einzelne.

In älterer Zeit war noch die thrakische Überlieferung

wirksam. Sollte in den Jahrzehnten vor Beginn der Perser-

kriege die List der phokischen Streiter gelingen, so mußte ein

im Volke lebender Glauben vorhanden sein, an den der

menschenkundige elische Seher Tellias anknüpfen konnte. So

werden wir dabei bleiben dürfen, daß die weißgekleideten

Phoker in der Mondscheinnacht am Parnassos es sich heraus-

genommen haben, die Titanen des Onomakritos, richtiger die

Reifriesen des Herrn vom Berge, das ist des Dionysos Zagreus,

darzustellen.

3. Über ein Jahrtausend lang hat Sage und Gottesdienst

die Leiden des Dionysos in Delphi und auf dem Parnassos

festsrehalten und dargestellt. Einen wie unauslöschlichen Ein-

druck aber dieser Glaubensstoff mit seinen dpcäpfva auf die

Seelen der Bewohner der Gegend gemacht haben muß, beweist

die Tatsache, daß noch in heutiger Zeit Volkssagen, Formen

des Aberglaubens und Gebräuche dort erhalten sind, welche



Feralis exercitus 253

deutliche Erinnerung an die Vorgänge und Anschauungen jener

alten Zeiten bekunden. Namentlich bildet Arachova, das alte

Anemoreia, welches nach dem übereinstimmenden Zeugnisse

der Reisenden trotz seinem wahrscheinlich slawischen Namen

eine Bevölkerung von echt hellenischem Gepräge besitzt, einen

Mittelpunkt solcher Gebilde. 1

Der Raum zwischen den beiden höchsten Gipfeln des

Pamassos, dem Gerontöbrachos, d. i. Greisenfels, und dem

Lykeri, dem alten Lykoreion, ist mit Steingeröll bedeckt. Er

wird die Teufelstenne, rö /haßoläXava oder /JcafioviciXavcc, ge-

nannt, und man erzählt von ihm ähnliche Geschichten, wie

bei uns vom Blocksberge. Den Namen Greisenfels erklären

die Umwohner dadurch, daß man in alten Zeiten lebensmüde

Greise von seiner Höhe gestürzt habe.2

Wie vordem die Thyiaden, so schlingen in unseren Tagen

die Neraiden den nächtlichen Reihn, und wehe dem Wanders-

mann, der sie stört. Er darf sicher sein, es schwer büßen zu

müssen. Vor allem lieben sie die Hochebene des Parnassos.

Manche der Einwohner des jetzt durch die Ausgrabungen be-

seitigten Kastri versicherten, zur Nachtzeit den Lärm ihrer

Handtrommeln gehört zu haben. Daher scheut sich der

Grieche in der Dunkelheit über die Hochebene zu gehen, und

im Rauschen des Windes vermeint er die Tänze der Neraiden

zu vernehmen.3

’ Ygl. B. Schmidt Das Volksleben der Neugriechen 20. Die Mit-
teilungen des Verfassers sind besonders reichlich über die Gegend des
Parnassos, weil er sich der Unterstützung des Dr. phil. Georgios Kremos,

eines geborenen Arachoviten, erfreuen durfte. — Bemerkenswertes über das
Fest der xuXöyr](>oi in Nordthrakien bot ein Vortrag von Dawkins in der
Märzsitzung der englischen Archäol. Schule zu Athen; vgl. den Bericht
1. Beilage z. Vossischen Zeitung Nr. 144, Berlin, 27. März 1906.

8 Vgl. Ulrichs B. u. F. 1, 121. Vischer Skizze des Parnaß 14.

8 Foucart Memoire sur les ruines et l’histoirc de Delphes S. 115.
Über die Neraiden s. den nach B. Schmidt gegebenen Abriß von Weiz-
säcker bei Roscher M. L. 3, 1, 237 ff.



254 Ludwig Weniger

Eine Hochebene des Parnassos trägt den Namen rj Nsqcü-

döXccxxcc und eine Quelle des Gebirges rj NsgalCdößQVffi. Nach

Arachovitischer Vorstellung führen die — meist weißgekleideten

— Neraiden ein Tuch, das sie mit der Hand schwingen, wie

dies auch in einer epirotischen Sage von der Vortänzerin der

Neraiden behauptet wird. Die korykische Grotte heißt heutigen

Tages xo ZJapavtccvU, die Vierzig Hallen, und wird von den

Bewohnern von Arachova als Lieblingsaufenthalt der Neraiden

angesehen. 1

In der Gegend von Kastri, Arachova, Daulis, Chaironeia

pflegen noch jetzt Frauen und Mädchen kunstvolle Reigentänze

in großen Chören aufzuführen und durch improvisierte Lieder

zu begleiten. 2

An die Nyktelien und ihre Schauer, das Adyton im Tempel

Apollons, den Sturz der Titanen in den Tartaros durch den

Blitz des Zeus, das Frühlingsfest der Theophanien im Bysios

erinnert mancherlei. Die Kalikantsaren, zwergartige Dämonen,

die in den zwölf Nächten ihr Wesen treiben, stehen in Arachova

mit dem xovxöodaifiovag, einem hinkenden Dämon, dem bös-

artigsten von allen Geistern, in Verbindung. Mehr als zuvor

noch schaden sie am letzten Tage der Zwölften, da sie fliehen

müssen. Denn sie verschwinden in dem Augenblicke von der

Erde, da der Priester kommt, und das geschieht an Theophanien,

d. i. den 5. Januar (anderswo den 6.). Wenn sie vor seinem

Sprengwedel entsetzt auseinander fahren, so rufen sie einander

zu: (psvyäx', ytat' ficig jtrjpi (d. i. enfigs) xov ncmu rj yiayia-

ßrovQci (d. i. uyutötovQCi). Der hinkende Dämon ist dann der

Säumigste unter den Fliehenden. Die Arachovitischen Frauen

führen den Priester in allen Teilen ihrer Behausung umher

1 B. Schmidt a. 0. 102 ff.

8 Roß Wanderungen 1, 44f. 48ff. 58f. 2,189f. Ulrichs R. u. F. 1,

130ff. v. Farenheid Philol. Anzeiger 7, 447. Brandt Von Athen zum
Tempetal S. 58 f. Vgl. Paus. 10, 4, 2 mit Od. 11, 581 über üavoxevg
xuXXIxoqog.



Feralis exercitus 255

und heißen ihn namentlich auch die dunkeln Winkel mit Weih-

wasser besprengen, weil sie fürchten, es möchte sich da einer

dieser Geister verborgen halten. „Sehr merkwürdig ist die

Yolksmeinung, nach welcher die an Theophania verschwinden-

den Dämonen unter die Erde gehen und an der ungeheuren

Säule sägen, welche dieselbe stützt.“ 1

Was sonst das Werk besonderer Dämonen ist, wird viel-

fach auf den Teufel, der als Inbegriff alles Dämonischen gilt,

übertragen. So halten ihn die Arachoviten, die Bewohner des

alten „Windbergen“, Thyia oder Anemoreia 2, für den Urheber

des Wirbelwindes, und so wird avspog im Sinne von dmßolog

gebraucht. Von den Anwohnern des Parnassos überhaupt wird

jeder den Winden stark ausgesetzte Ort, an dem man nicht

leicht aufrecht stehen kann, diaßölov aXcbvt, oder diaßoläXcovi

genannt.

„Merkwürdig sind die Vorstellungen des Volkes von dem

Streite verschiedener Ortsgeister gegeneinander. Der Schutz-

geist von Kastri und der von Arachova bekämpfen sich an

der Quelle Xrovpyiacjov unweit Arachova, und so oft Arachova

den Sieg davonträgt, sterben Kastriten, im umgekehrten Falle

Arachoviten. Viele wollen den einen oder den anderen dieser

Geister in der oder jener Gestalt, z. B. als junges Kalb, gesehen
haben.“

Oben auf dem Gipfel des Parnassos liefern sich die ver-

schiedenen Ortsgeister tobende Schlachten, und von diesen

leiten die Arachoviten die herabwehenden Schneestürme und

die strenge Winterkälte ab.

„Die Arachobiten glauben, daß die Telonia (das sind

Geister der Luft), zwischen Himmel und Erde schwebend, das

Amt haben, den Aufgang der Seelen zum Himmel zu ver-

hindern, und daß zwischen ihnen und den Engeln ein gewal-

tiger Kampf stattfindet, indem jene die Seelen bei sich zu be-

1 B. Schmidt a. 0. 160 ff.

s S. Feralis exercitus III, Archiv 1907 S. 71.



256 Ludwig Weniger Feralis exercitus

halten trachten, während diese sich beeilen, sie vor Gott zu

bringen.“ 1

„Nach Arachovitischexn (Böotien, Parnassos) Glauben wendet

sich die Hexe, wenn sie bedeutende Wundertaten ausführen

soll, an den Mond, befragt ihn und befiehlt ihm zu antworten;

wenn er sich weigert, zieht sie ihn mit Gewalt vom Himmel

herunter, besteigt ihn, bearbeitet ihn mit ihren Füßen und

quält ihn auf tausenderlei Weise, bis er ihr den Willen tut

und ihr offenbart, was sie an heimlichen Dingen zu erfahren

wünscht. Oftmals leistet der Mond Widerstand und willigt

nicht ein; von den Qualen gepeinigt, brüllt er (novyx()C£ei), und

sein Gebrüll (ßovyxQrjrö) haben viele, besonders zur stürmischen

Nachtzeit gehört; wer es aber hört, ohne selbst Zauberer zu

sein, erleidet stets etwas Schreckliches, wird närrisch, stumm

oder blind. Und zwar deshalb, weil während der Peinigung

des Mondes durch die Hexe die Teufel um sie herumstehen

und herumlaufen und um Erlaubnis bitten, den Menschen Un-

heil bringen zu dürfen.“ 2

Es ist als sicher anzunehmen, daß im Volksglauben der

heutigen Bevölkerung des Parnassos noch mancher Sagenzug

lebt, welcher sich der Kenntnis der Gebildeten bisher entzogen hat.

1 B. Schmidt a. 0. 172f. 177f. 190.

! Politis bei Roscher Selene und Verwandtes, 177.



Chthonische und himmlische Götter

Von Sam Wide in Upsala

Der Gegensatz zwischen den 6i.vy.moi, ovqccvioi, vnaroi.

&eol oder ol aveo fteoC einerseits und den x&ovlol, xaxa%&6viOL,

ol xeexa frsoi oder '/.ata %frovbg ol anderseits stand im Altertum

fest und fand seinen Ausdruck in den Opfern. Chthonische

Opfer werden den chthonischen Mächten dargebracht, und des-

halb erkennt man gerade an den Opfern am besten den Gegen-

satz zwischen himmlischen und chthonischen Göttern. Aber

trotzdem gibt es nicht selten Übergänge von der einen Götter-

klasse zu der anderen. Daß himmlische Götter mitunter zu

chthonischen werden, ist eine Tatsache, die sowohl in der grie-

chischen Religion, wie in anderen Religionen beobachtet wird.

Im Kampfe gegen die yorgriechischen lokalen Götter, die wohl

zum großen Teil chthonisch waren, haben sich die olympischen

Götter oftmals bequemen müssen, den Kultus der verdrängten

Götter und die damit verbundenen göttlichen Funktionen zu

übernehmen. So hat z. B. Zeus, der höchste unter den Olympiern,

es nicht verschmäht, die Züge eines finsteren Unterweltsgottes

anzunehmen, und Zeus yeM%iog wird sogar als Schlange dar-

gestellt. 1

Wenn der Übergang von himmlischen zu chthonischen

Göttern so ziemlich bekannt ist, so ist dagegen, wie mir

es scheint, sein Gegensatz, der Übergang von chthonischen

Göttern zu himmlischen, nicht genügend hervorgehoben worden.

Und doch läßt sich eine gegenseitige Bewegung, chthonisch—

1 Vgl. zwei aus Piräus stammende Reliefs, jetzt im Berliner
Museum, Kat. Nr. 722, 723, abgebildet bei J. E. Harrison Prolegumena
to the Study of greek Beligion S. 18 f. Abb. 1. 2.'

Archiv f. Religionswissenschaft X 17



258 Sam Wide

himmlisch, ebenso wie himmlisch—chthonisch, nicht verkennen.

Zuerst soll aber der Begriff' „Chthonisch“ etwas näher erörtert

werden.

Chthonische Götter sind unterirdische Götter — das läßt

sich leicht sagen. Indessen gibt es chthonische Gottheiten auch

anderswo, z. B. in der Luft. Es gibt ja Windgötter, denen

chthonische Opfer dargebracht werden: also sind sie chthonisch.

Schon hier bemerken wir eine Übertragung des ursprünglichen

Begriffes „Chthonisch“. Diese Übertragung ist wohl in der

Weise entstanden, daß nach antiken Vorstellungen die Seelen

der Verstorbenen in der Luft herumffogen — etwa wie das

altgermanische „wilde Heer“ — und sich in den Winden bewegten.

Da nach anderen, wohl älteren Vorstellungen die Heimat der

Verstorbenen unterirdisch, chthonisch, war, so wurde dieser Begriff'

auf das luftige Reich der herumirrenden Seelen übertragen.

Waren nun chthonische Wesen schon in der Luft, so

wurde eine Vermischung zwischen den chtlionischen und

himmlischen Mächten ermöglicht. Religionsgeschichtliche Vor-

gänge haben eine solche Vermischung gefördert.

Als die olympischen oder „homerischen“ Götter die grie-

chische Welt zu erobern versuchten, stießen sie überall auf uralte

Lokalkulte, deren Inhaber zum großen Teil chthonisch waren.

Die alten Gottheiten haben sich natürlich aus allen Kräften

gegen die Eindringlinge gewehrt, aber im großen und ganzen

haben die Olympier gesiegt, wenn auch nicht ohne Mühe und

zahlreiche Kompromisse. Selbst wenn der alte Gott verdrängt

wurde, lebte er fort als Heros, d. h. als „Hypostase“, als Sohn

des neuen Gottes oder als Stifter dessen Kultes. Oftmals hat

der alte Gott seinen Platz als övvvuog oder öup/jwpog bei-

behalten, bisweilen behielten die alten Gottheiten sogar ihre

uralte Selbständigkeit. Im allgemeinen zeigen die olympischen

Götter den älteren Gottheiten gegenüber eine ungeheure

Geschmeidigkeit. Hat doch Zeus es nicht gescheut, ein Unter-

weltsgott zu werden — freilich nur in einzelnen Lokalkulten:



Chthonische und himmlische Götter 259

Unterweltsgott ist Zeus in dem allgemeinen hellenischen Glauben

doch nicht geworden. Statt dessen wurde die früher allein-

herrschende Königin in der Unterwelt, Persephone, mit Hades,

dem Pförtner 1 der Unterwelt, vermählt, denn nach olympischer

Anschauung mußte sie einen Mann haben. Eins von den vielen

Mitteln, die von den Olympiern verwendet wurden, um ihre

Herrschaft zu erweitern und befestigen, bestand darin, daß sie

ältere lokale Göttinnen heirateten. So hat es Zeus getan, indem

er Hera, eine alte chthonische Göttin, zur Gemahlin nahm.

Mir scheint Hera gerade geeignet als Beispiel eines Über-

ganges von der chthonischen Welt zur himmlischen, weil diese

Göttin als legitime Gemahlin des Zeus zwar die olympische

Königin ist, anderseits aber ihre himmlische Tünche so

oberflächlich ist, daß sich diese ohne Mühe abstreifen läßt.

Hera verdankt ihre olympische Existenz dem Umstande, daß

nach den herrschenden Anschauungen Zeus zur Seite eine

legitime Gemahlin haben soll. Hera ist im Olymp kaum mehr

als das offizielle Weib des Zeus, und von den Söhnen, die

Zeus mit ihr gezeugt haben soll, ist der eine lahm und häß-

lich, der andere roh und ruppig — alle beide unhellenisch.

Und ihr eheliches Leben wird durch häufig wiederkehrende

Zwiste und Zankereien mit dem Gatten charakterisiert.

Die ursprünglich chthonische Natur der Hera ist, abgesehen

von antiken philosophischen Deutungen, schon von Welcker 2

behauptet worden, und dann von Dümmler weiter begründet.3

Mit Recht hat Dümmler nachgewiesen, daß die Hera, deren

Zorn gegen Zeus bei Homer, in den homerischen Hymnen und

bei Hesiod geschildert wird, nicht olympisch, sondern chthonisch

ist. Wenn sie im Zorne den Olymp verläßt, so ist das eigent-

liche Motiv dasselbe, das wir bei der zürnenden Demeter wieder-

finden. Die für den Zorn der Demeter angegebenen Gründe,

1 Früher war nämlich Hades jrvtdprrjs der Unterwelt, Hom. & 367.
.N415. X 277.

8 Griech. Götterl. I 362ff. 8 Dümmler Kleine Schriften II lff.



260 Sam Wide

der Raub der Tochter und die an ihr von Poseidon geübte Gewalt,

sind, wie Dümmler a. a. 0. nachgewiesen hat, nichts anderes

als der Zustand der Erde in der unfruchtbaren Jahreszeit.

Denselben Sinn hat die platäische Kultlegende von den SuCSccXa

(Paus. IX 2, 7. 3, 1 — 6). Wenn Hera sich dort in eine Höhle

des Kithairon zürnend zurückzieht, so hat es dieselbe Bedeutung,

wie wenn Zeus in der Ilias ® 473ff. voraussieht, daß Hera sich

an die äußersten Grenzen der Erde zurückziehen werde, wo

kein Sonnenstrahl und kein Windeshauch das Herz erfreut,

sondern der tiefe Tartaros ringsum ist. Alles beides bezieht

sich auf den Aufenthalt der Hera in der Unterwelt, ihrer

ursprünglichen Heimat.

In dieser Zurückgezogenheit gebiert dann Hera den Typhon

(Hom. hymn. II127 ff. 173ff. Stesichoros imEtymol. Magn. 772,49)

und erweist sich dabei als eine wahre chthonische Gottheit;

denn ein solches Ungeheuer kann eine olympische Gottheit

selbstverständlich nicht gebären. Dazu stimmt auch, daß nach

einer anderen Version (Hesiod. Theogon. 821) Ge die Mutter

des Typhon ist.

Ein anderer chthonischer Zug bei Hera läßt sich darin

erkennen, daß sie die lemäische Hydra ernährt haben soll

(Hesiod. Theogon. 314). Die chthonische Natur der Hydra ist

ohne weiteres einleuchtend; und wenn dasselbe vom nemeischen

Löwen erzählt wird (Hesiod. Theogon. 327 f.), soll daran erinnert

werden, daß auch jener Löwe ein Unterweltstier ist: das erhellt

aus seiner nächsten Verwandtschaft, denn er ist von der Echidna

geboren und also Bruder von Kerberos (Hesiod. a. a. 0.).1

Solche chthonische Ungeheuer kann eine olympische Göttin

doch nicht ernährt haben.

Chthonisch ist Hera auch, indem sie dem Herakles die

Schlangen sendet, die das Kind erwürgen sollten. Sonderbarer-

weise betrachtet Gruppe, Griech. Mythol. u. Rel. Gesch. S. 484

1 Vgl. Radermacher Das Jenseits im Mythos der Hellenen 42. Löwe
als Todesdaimon, Usener De carinine quodam lliadis Phocaico 33 ff.



Chthonische und himmlische Götter 261

jene Schlangen als ein Attribut des Herakles. Da indessen

Hera die Schlangen sendet, müssen sie selbstverständlich dieser

Göttin angehören, und sie erscheinen also in der Heraklessage in

ihrer ursprünglichen Bedeutung als Tiere der chthonischen Göttin.
Hera sendet auch Wahnsinn. Davon betroffen werden

Io, Herakles, Dionysos, die Proitiden, Athamas und Ino. Der

Wahnsinn wird aber nicht von den lichten himmlischen Gott-

heiten gesendet, sondern von den unheimlichen chthonischen

und daimonischen Mächten, zu denen Hera ursprünglich gehört. 1

Dazu stimmt auch, daß Hera im korinthischen Gebiet ein

pavrsiov naXcuiv hatte, Strabo YHI 880.

Die ursprüngliche Natur der Hera tritt auch zum Vorschein

in der Kultstatue des Pythodoros zu Koroneia, wo Hera dar-

gestellt war als Sirenen mit der einen Hand tragend (Paus.

IX 34,3). Ihre Verbindung mit den Sirenen ist sehr einleuchtend,

denn die Sirenen waren, wie wir heutzutage wissen, die Seelen

der Verstorbenen, also chthonische Wesen, die in der Luft

herumflogen und im Laufe der Entwickelung zu Todesdaimonen

wurden. Auch hier erweist sich Hera als eine echte chthonische

Göttin.

Daß die bei dem platäischen Daidalafest übliche Verbrennung

der Holzpuppen eine Lustrationsfeier war, die den Emtesegen

des Jahres sichern sollte, ist von Dümmler (Kleine Schriften

II 14) und Frazer (The golden bough I lOOff.) mit Recht nach-

gewiesen worden. Es handelte sich dabei um dieselbe Verjüngung

der Erde, die wir in den jährlichen Frühlingsfesten der Hera

xccp&evos in Nauplia, Samos und Hermione wiederfinden

(Paus. II 38, 2; Athen. XV p. 672°; Steph. Byz. v. 'Egfiidtv).

Und endlich ist die Bedeutung der Hera als Erdgöttin ganz

1 Ygl. Lobeck Aglaophamus 639 ff. Das hindert natürlich nicht, daß
die olympischen Gottheiten mitunter solche Funktionen von den alten
chthonischen Mächten übernommen haben. Nach uralter griechischer

Anschauung kommen die Träume von der Erde, aber in der Ilias A 68
kommt der Traum von Zeus.



262 Sam Wide

durchsichtig in den drei Beinamen, unter denen sie in Stym-

phalos verehrt wurde: nalg, teksta, y/tQa (Paus. VIII 22,2). 1

Übrigens weist schon der Name "Hga auf ein chthonisches

Wesen hin. Daß " Hqu mit ijpcog zusammenhängt, hat man

längst erkannt2, trotzdem daß die Etymologie der beiden Wörter

noch nicht ganz klar ist. Allein, soviel ich sehen kann, ist

diese Erkenntnis religionsgeschichtlich nicht verwertet worden.

Daß " Hqoc mit r^cog sachlich wie sprachlich zusammengehört,

erhellt aus dem Exvoto aus Philippopolis (Dumont, Inscriptions

et monuments de la Thrace S. 16 Nr. 32 = Roscher, Mythol.

Lex. I 2082), das folgende Inschrift trägt: KvqCco”Hqcdi,"Hqccl ...

AvXov TguXsog ev^rfv. Dargestellt sind auf dem Exvoto ein

Reiter und eine stehende Frau in langem Gewand. Die Inschrift

scheint freilich spät zu sein, aber stammt aus einer entlegenen

Gegend, wo der Verstorbene ^'ptog und seine Gattin rjgu hieß.

In jener thrakischen Gegend hat sich also die alte Sitte erhalten,

das heroisierte Weib nHqa zu benennen. 3

Es liegt dann sehr nahe, anzunehmen, daß in älterer, vor-

homerischer Zeit ”Hqu die appellative Bezeichnung einer chtho-

nischen Gottheit war, ebenso wie wir bestimmt nachweisen

können, daß ein chthonischer Gott als rjpcsg angerufen wurde.

1 Daß diese Erdgöttin einmal Kuhgestalt gehabt hat, ist bekannt.
Ich kann aber v. Wilamowitz’ Ansicht nicht billigen, wenn er in der
Einleitung zu seiner Übersetzung der Eumeniden des Äscbylos S. 25
Anm. 3 folgendes behauptet: „Die Kuhgestalt fehlt zu unserer Über-
raschung nicht nur den Erinyen und ihres Gleichen, sondern auch der
Erdgöttin; Hera, der sie zukommt, ist aber keine, sondern die Gattin
des Himmelsgottes, der sehr oft Stiergestalt trägt, wie Jahwe auch.“ Es
ist schwer zu verstehen, weshalb die Erdgöttin nicht Kuhgestalt haben
sollte, da ein so ausgesprochener chthonischer Gott, wie Dionysos, durch
das ganze Altertum in Stiergestalt verehrt wurde.

* Fick-Bechtel Griech. Personennamen 361, 440. Prellwitz Etym.
Wörterb.* 177. Vgl. Brugmann Gr. Gramm. 3 184.

8 Freilich ist die Möglichkeit nicht ausgeschlossen, daß hier eine
Übersetzung des römischen „genio et iunoni“ vorliege; indessen scheint
•ijgojs als Bezeichnung des Verstorbenen in Thrakien einheimisch ge-
wesen zu sein, vgl. die Belege bei Roscher Mythol. Lex. I 2551.



Chtkonische und himmlische Götter 263

So geschieht es in dem ältesten uns erhaltenen griechischen

Kulthymnus, den die elischen Weiber hei der Feier der Dio-

nysosepiphanie sangen:

’ El&civ, ijgco Aiövvae,
'Aleiov eg va'ov

uyvov Gvv XugtxeGGiv
eg vaov

to5 ßoeoi noSl &vav

algie xavge, ct£ie xavge. 1

Das Frauenkollegium («1 srspl tov Aiövvöov legal yvvalxeg,

us ixxuCSexa xaXovöev, Plut. Mulier. virt. p. 251 E), das dieses

Kultlied sang, war auch im Dienst der olympischen Hera an-

gestellt.2 Es ist wohl dann nicht zu kühn zu vermuten, daß

einst zwischen der "Hga und dem "Hgag Dionysos, zwischen

der Kuhgöttin und dem Stiergott eine enge Kultverbindung statt-

gefunden habe, die freilich durch den alles überwuchernden Zeus-

kult in Olympia zersprengt worden ist, aber in dem gemeinsamen

Kollegium der sechzehn Frauen noch eine Erinnerung bewahrt hat.

Meines Erachtens ist rjgcc ursprünglich ein Appellativum,

um chthonische Göttinnen und heroisierte verstorbene weibliche

Wesen (zwischen denen es ursprünglich wohl nur wenig Unter-

schied gab) zu bezeichnen. Später hat sich dieses Appellativum

als Nomen proprium festgesetzt in dem Namen der olympischen

Göttin, sowie es mit xögrj, civaxeg und im eleusinischen Kult

mit •9-fdg, aYeoc gegangen ist.

Ein Schwanken zwischen Appellativum und Nomen proprium

verrät sich in dem lakonischen Götternamen 'AcpgodCxri ”Hga

(Paus. III 13,9). Es ist in älterer Zeit (und dahin gehört gewiß

das betreffende %6avov ag%alov) ganz ungewöhnlich, daß ein

anerkannter göttlicher Eigenname einem anderen Göttemamen

1 Plut. Quaest. fr. 36 p. 299b.
1 Sie weben der olympischen Hera alle fünf Jahre ein Gewand und

ordnen den Wettlauf der Jungfrauen bei den olympischen Herlien an.
Vgl. Weniger Über das Kollegium der sechzehn Krauen und den Tiionysos-
dicnst zu Elis, Weimar, 1883.



264 Sam Wide

als hitWkrßig hinzugefügt; wird: jüngere Synkretismen, wie

Zeus-Helios, Apollon-Asklepios können hier nicht zum Vergleich

herangezogen werden. 1

Deutlicher tritt die appellative Bedeutung des Namens "Hga

in der parischen Inschrift, IG XII 5, 1, 228, hervor:

r'Hnaiq ^drjfitjTQi xal Kovorji. TtoXvx\tl8r\g Maßm, TlijßiccSrjg Tifia.

Diese Inschrift, die von Cyriacus aus Ancona aufgezeichnet

ist, ist jetzt verschollen. Die Herausgeber haben sich viele

Mühe gegeben um die Inschrift zu verstehen. Hiller von Gärt-

ringen vermutet im Kommentar zum IG. XII 5, 1, 228 "Hqul's,

entkräftet aber in demselben Atem diese Vermutung und schlägt

vor ”Hquv x(aC) oder (mit Rücksicht auf die ionische Form

KovQrji) r'HotjL x(jxC). Aber diese Änderungen sind nicht nötig,

wenn wir annehmen, daß THpcu hier appellativisch steht, etwa

wie man gut sagen kann &£alg xJrjfir/tQi xal Xöpr/i. 2 Und auf

Paros wird Demeter allein "Hqij genannt, ganz wie Aphrodite in

Sparta, nämlich in der folgenden Inschrift (IG. XII 5, 1, 227):

, Eqaßlnnri 0Qaßcovog

xh'ifiriTQL &£ß[iocp6Q<ai xal Ko-

Qrji xal Ja EvßovXei xal Bavßoi.2

Die Verbindung des Zeus mit einer chthonischen Göttin

hat ja an und für sich nichts Auffallendes. Daß der Regen-

und Gewittergott die Erdgöttin befruchtet, ist eine Anschauung,

die sowohl unter den alten Griechen, wie auch unter anderen

Völkern geläufig ist (Dieterich, Mutter Erde 17ff.). Die Kult-

1 Vgl. Usener Götternamen 337. Durch die oben gegebene Er-
klärung fällt der dort erwähnte „einzig zweifellose Fall“ für die ältere
Zeit weg.

* Bloch hat recht, als er bei Roscher Mythol. Lex. II 1303 sagt:
„Demeter führt auf Paros den Namen Hera, mit Kore Herai.“ Mit
Unrecht wird dies von Kern bei Pauly-Wissowa Beaten:. IV 2723 be-
stritten. Ebensowenig kann ich Kerns a. a. 0. aufgestellte Behauptung
billigen, daß Demeter und Kore in den oben angeführten j)arischen
Inschriften IG. XII 5, 1, 227. 228 mit Hera im Kult verbunden sind. Was
IG. XII 5, 1, 227 betrifft, werden die dort verehrten Götter ganz ordent-
lich durch xai voneinander getrennt.



Chthonische und himmlische Götter 265

Verbindung zwischen Zeus und Ge ist nicht so sehr ungewöhnlich.

In Olympia wird Zeus xcizeaßccTrjs mit Ge verbunden (Paus. V

14,10), in Sparta hatten Zeus ayogulog und Ge ein gemein-

schaftliches Heiligtum (Paus. III 11,9), in Athen lag ein Temenos

der Ge 'OXvpnla innerhalb des Peribolos des Zeus ’OXvg,7CLog

(Paus. I 18, 7) und auf der athenischen Burg befand sich ein

Bildwerk: Ge den Zeus um Regen bittend (Paus. I 24, 3); auf

Mykonos wird Zeus yQ'öviog mit Ge yßrovla im Kultus ver-

bunden (Dittenb. Syll. 2 615), und in Dodona werden die beiden

Gottheiten im Hymnus der Peleiaden zusammengestellt:

Zsvg rjv, Zeig iorl, Zsvg sGGsxui ’ a> fisyccXs Zsv.

Tu xaQKOvg uvisi, Sio xly^sxs (lavsgcc yuiav.

Auch mit anderen Erdgöttinnen verbindet sich Zeus. Nach

Hom. & 326. X 217 und Hesiod. Theogon. 911 ff. hat er ein

eheliches Verhältnis zu Demeter, dessen Frucht Persephone

ist, und der hesiodeische Landmann bittet zu Zeus y&ovsog

und Demeter ayvrj (Hesiod. Erga 465). Allbekannt ist seine

Verbindung mit Semele, deren Name, wie Kretschmer (Aus

der Anomia 17 ff.) nachgewiesen hat, „Erde“ bedeutet und also

auf eine Erdgöttin ganz entschieden hinweist.

Eine ähnliche Entwickelung vom Chthonischen zum Himm-

lischen scheinen auch die Dioskuren durchgemacht zu haben.

Die ältesten literarischen Zeugnisse lassen die Dioskuren als

Verstorbene unter der Erde leben, d. h. sie sind chthonische

Götter oder Heroen (Alkman Fr. 5 = Schol. Eur. Troad. 210.

Hom. F243. X 301). Dazu stimmt ihre Verbindung mit Schlange

und Baum, die uns auf Münzen und Votivreliefs begegnen,

und zu ihrem chthonischen Charakter stimmen auch die schwarzen

Rosse, die auf einem attischen Lekythos (Roscher, Mythol.

Lex. I 1170) reiten, ebenso die mit ihrem Kult verbundene

Inkubation (Deubner, De incubatione 77 ff.). Auch scheint das

ihnen bei den attischen nffsols'via Vorgesetzte Mahl, das aus

Käse, Mehlkuchen, reifen Oliven und Schnittlauch bestand



266 Sam Wide

(Athen. IV 137 E), auf einen chthonischen Kult hinzuweisen.

Ziemlich früh sind indessen die chthonischen Dioskuren in

himmlische Wesen verwandelt: die schwarzen Fohlen werden

zu Xevxco itälco z/io'g (Eurip. Neues Fragm. der Antiope C 55

vgl. v. Wilamowitz, Eurip. Herakles zu V. 30); z/iög xovqol

wird unter dem Einfluß der „olympischen“ Anschauung ihr

allgemeiner Name, und zuletzt werden sie (literarisch bezeugt

schon gegen Ende des 5. Jahrh. v. Chr., Eurip. Helena 140)

unter die Sterne versetzt. Es ist selbstverständlich, daß eine

solche Umwandlung von chthonischen zu himmlischen Wesen

sich nicht so leicht vollzogen hat; und daß die ältere Ansicht

mit der jüngeren eine Zeitlang gerungen hat, erkennt man

daran, daß Versuche gemacht worden sind, zwischen den beiden

Anschauungen zu vermitteln. Einen solchen Versuch finden

wir in den Kyprien fr. 5 Kinkel, wo Kastor als gestorben,

Polydeukes aber als unsterblich gedacht wird. 1 Anderseits

wird eine Vermittelung zwischen den beiden Anschauungen

dadurch versucht, daß die beiden einen Tag darunter in der

Erdtiefe wohnen und den anderen Tag oben im Himmel (Pind.

Nem. X 103ff. 164f. Eurip. Hel. 138: rtfrv&öi xov xs&väai.

Lykophr. Alex 560: aepfhxoi ts xal q>dLto(. Äl. Var. hist. XIII38).8

1 Vgl. zwei Vasen, wo der eine DioBkur auf einem schwarzen, der
andere auf einem weißen Roß reitet, Pauly-Wissowa Realeriz. V 1091.

* Von diesem Gesichtspunkte aus werden also die beiden erwähnten
Sagenmotive etwas Sekundäres, und die alte Zwitterlichtserklärung, die
überall spukt, selbst bei Bethe, Pauly-Wissowa Realem. V 1091. 1111,
die aber niemand recht verstanden hat, wird dadurch gänzlich überflüssig.

Wenn oben behauptet worden ist, daß der Übergang von chthonischer
zu himmlischer Heimat dadurch vermittelt wird, daß die chthonischen

Wesen auch in der Luft leben, so soll darauf hingewiesen werden, daß
auch die Dioskuren durch die Luft fliegen (wie Vögel govdf/ai nxcgvyeeei
dl al9igos ät^avxsg Hom. Hymn. XXXIII 13, vgl. die messenische Legende
Paus. IV 16, 6 xa&ifca&ai yäp xoiig xhoaxovgovs lq>aaxev Inl xjj äygadi)
oder reiten (z. B. auf dem oben zitierten Vasenbilde, Roscher Myth.
Lex. I 1170; dieselbe Vorstellung scheint auch den Legenden von ihren
Epiphanien in den Schlachten am Flusse Sagra und am See Regillus,
vgL Preller-Jordan Rom. Mythologie U 301, zugrunde zu liegen).



Chthonisehe und himmlische Götter 267

Unter dem Einfluß der olympischen Religion geht eine

starke Bestrebung, die chthonischen Gottheiten höher zu rücken,

wenn es auch nicht immer so gut gelingt, wie mit der chthonischen

Hera und den chthonischen Dioskuren. Am Ende des sog.

homerischen Demeterhymnus steigen die alten Erdgöttinnen,

Demeter und Persephone, zum Olymp hinauf. Die waren aber

zu chthonisch, um dort länger bleiben zu können. Nach allge-

meiner griechischer Anschauung hat Demeter ihre Stätte auf

der Erde, wenn sie sich auch mitunter unter die Erde zurück-

zieht; aber ihre Tochter, die Unterweltsgöttin, bleibt immer

stark an der Unterwelt haften. Aber ebenso wie in bezug auf

die Dioskuren, läßt sich auch hier eine Vermittelung zwischen

zwei Ansichten erkennen — eine Vermittelung, die in der

schönen Legende vom Koreraub ihren Ausdruck gefunden hat.

Diese Legende hat ursprünglich nicht den Zweck, das Entstehen

und Vergehen des vegetativen Lebens zu illustrieren: sie ist

ganz einfach ein Versuch, zwischen chthonischer und olympischer

Anschauung zu vermitteln. Von diesem Gesichtspunkt aus

versteht man leicht, wie die Zeit des unterirdischen Aufenthaltes

der Kore so verschieden angegeben wird: nach der einen Version

(Hom. Hymn. in Cerer. 446 ff. Apollod. I 5, 3) soll sie zwei

Drittel des Jahres in der Oberwelt und eins beim Hades ver-

leben; nach der anderen aber wird die eine Hälfte des Jahres

in der Unterwelt verbracht, die andere Hälfte dagegen in der

Oberwelt. Wenn diese Legende ursprünglich rein agrarisch

wäre, ist es nicht leicht zu verstehen, wie die beiden Versionen

hätten entstehen können; denn wenn auch die andere Version

sizilisch - alexandrinisch ist, so hätte sie sich doch an die faktischen

Zeiten des Landlebens anschließen sollen. 1 Damit soll natürlich

1 Prellers Versuch, die beiden Versionen zu vermitteln (Demeter
und Persephone 116 ff.), halte ich für verfehlt. Er macht selber auf eine
Schwierigkeit aufmerksam, indem er Apollod. I 6, 3 zitiert: IJepBupovi)
di xa&’ fxaazov iviavxov xo fiiv xgixov psrd /Iloürcoros i)vayxdt9, ij
flirtiv, to di Xoixtbv xxaQci xotg freoig.



268 Sam Wide Chttonische und himmlische Götter

nicht geleugnet werden, daß die dichterische Phantasie der

Hellenen sehr früh die betreffende Legende in agrarischem

Sinne gedeutet hat — aber das ist etwas Sekundäres.

Auch bei anderen Völkern kommt es vor, daß ursprünglich

chthonische Gottheiten in himmlische verwandelt werden. Dies

geschieht besonders in Zeiten, wenn eine ritterliche Kultur die

alten Götter in Besitz genommen hat: dann wird ein poly-

theistisches Pantheon geschaffen, worin lokale Gottheiten aus

verschiedenen Orten ihren Platz finden. So ist es in Griechen-

land gegangen unter dem Einfluß der homerischen Kultur, so

auch in Iran und Babylonien (vgl. Edv. Lehmann, Hedensk

Monoteisme S. 11. Zarathustra I 101. H 142ff.), und nach

indischer Anschauung werden bisweilen die Seelen der Ver-

storbenen, die anfänglich in der unterirdischen Tiefe hausten, in

Sternen verkörpert (Oldenberg, Rel. d. Veda 564). Eine ähnliche

Bewegung finden wir auch in der nordischen Wikingerzeit,

als die älteren religiösen Vorstellungen gründlich umgestaltet

wurden. So ist der germanische Wodan ursprünglich ein

chthonischer Gott und ein Totengott, der mit den Seelen der

Verstorbenen in der stürmischen Luft dahinfährt („Wilde Jagd“);

später aber ist er unter den ritterlichen Anschauungen der

Wikingerzeit ein Kampfgott und ein Himmelsgott geworden.



Blut- und Speichelbünde bei den Wadschagga

Von Missionar J. Raum in Moschi am Kilimandjaro (Deutsch-Ostafrika)

Der gedeihliche Fortschritt der Religionsforschung ist

noch wesentlich bedingt durch Zuführung neuen Materials; sie

steht noch im Stadium der Sammlung des Stoffes. Wissen-

schaftlich zuverlässige Einzeldarstellungen aus dem Gebiet der

religiösen Meinungen und der Riten der literaturlosen Natur-

völker sind vor allem wichtig. So besitzen wir z. B. noch keine

klare Anschauung von den typischen Religionsformen der Yölker

und Stämme in Ost- und Zentralafrika. Ein kleiner Beitrag

zur ostafrikanischen Religionskunde soll das Nachfolgende sein.

Er bezieht sich auf das Bergvolk der Wadschagga, das in

einer Anzahl von etwa 100 000 Seelen die Kulturzone des

Kilimandjaro von 1500—2000 m Höhe bewohnt, und auch, aber

mit starker Masaibeimischung, am Meru seßhaft ist. Schon

dem oberflächlichen Blick erscheinen die Wadschagga als Misch-

volk und die einheimische Tradition bestätigt dies ausdrücklich.

Im Süden und Osten des Kilimandjaro deutet ein heller und

schlanker Typus, der besonders in den vornehmen Sippen an-

getroffen wird, auf Zuwanderung von der Küste her, im Westen

und am Meru ist das Dscliaggablut mehr oder weniger mit

Masaiblut gemischt. Politisch sind die Wadschagga in eine

Reihe kleiner selbständiger Reiche mit eigenen Häuptlingen

zersplittert; diese politische Zersplitterung geht aber auf scharfe

natürliche Landschaftsgrenzen zurück. In sprachlicher und

kultureller Hinsicht bilden die Wadschagga eine in sich abgestufte

Einheit. Allerdings ist der Unterschied in den einzelnen Dialekten

verhältnismäßig groß. Alle Besucher des Kilimandjaro sind

darin einig, daß wir in den Wadschagga ein physisch und intellek-



270 J. Raum

tuell gut begabtes Negervolk vor uns haben, sie zeigen etwas

von dem unverdorbenen Charakter eines Bergvolkes. Obwohl

ausgesprochene Ackerbauer, die die Stallfütterung üben, das

Diingsystem kennen und mit den primitivsten Werkzeugen

eine die Bewunderung der Europäer erregende Bewässerungs-

anlage geschaffen haben (auch die Anfänge des Handwerks:

Gerberei, Holzbearbeitung, Schmiedekunst finden sich bei ihnen),

ist ihnen doch kriegerischer Sinn und kriegerische Tüchtigkeit

keineswegs fremd, wie das die Deutschen ja bei der Okkupation

haben erfahren müssen. Die ganze Erziehung der männlichen

Jugend erfolgte in kriegerischem Geiste unter Leitung des

Häuptlings. Die Tapferkeit vor dem Feind galt als der höchste

Schmuck des Mannes. Das schreibt sich einesteils her von

der Nähe kriegerischer Steppenvölker, anderseits ist es zurück-

zuführen auf die erwähnte politische Zersplitterung. Kämpfe

der einzelnen Landschaften untereinander waren früher an der

Tagesordnung und das politische Übergewicht wechselte fort-

während seinen Standort. Als die tapferste und gefürchtetste

Landschaft galt in letzter Zeit die von Motschi, in deren Gebiet

die kaiserliche Militärstation gelegen ist; von dieser Landschaft

gelten im besonderen die nachfolgenden Schilderungen. Die

Europäer sprechen nach der Weise der Suaheli Moschi. Durch

die den Kilimandjaro ein- und abschließende Steppe, aus der

der gewaltige Berg aufragt wie eine Insel aus dem Meer, wurden

die Wadschagga ziemlich auf sich selbst beschränkt, daher die

Eigenart ihrer Kultur und die Reinheit ihrer Tradition und ihrer

Riten. Dem gemeinsamen Untergrund, wie ihrer Sprache, so

ihrer Kultur und Religion, nach gehören sie eng zusammen

mit den Bewohnern von Taita, Usambara, Pare und den Wakamba.

Einzelnes geht allerdings zurück auf die Masai, so ihre Kriegs-

sitten. Ein Zeugnis für die Selbständigkeit der Kultur der

Wadschagga, wie derjenigen der ihnen verwandten ostafrikanischen

Bantustämme überhaupt ist es, daß trotz der jahrhundertelangen

zum Teil glänzenden arabischen Herrschaft an der Küste, der



Blut- und Speichelbünde bei den Wadschagga 271

Mohammedanismus es nicht vermocht hat, Fuß unter ihnen zu

fassen. Vor der deutschen Okkupation haben seit langer Zeit

mohammedanische Karawanen den Berg besucht und Araber

und Suaheli haben sich am Hof einheimischer Häuptlinge auf-

gehalten, aber vom Islam findet sich keine Spur. Er ist nicht

über den schmalen von den Suaheli bewohnten Küstenstreifen

hinausgedrungen, abgesehen natürlich von den einstigen Zentren

des Arabertums im Innern. Auch bei den Suaheli, die Moham-

medaner sein wollen, bedeutet der Islam mehr eine Reihe äußerer

Zeremonien und Formeln; die breite, religiöse Unterströmung

ist auch bei ihnen der Geisterglaube der Bantu.

Doch wird es Zeit, nach diesen Vorbemerkungen zum

Thema überzugehen. Zunächst einige Notizen über den Sprach-

gebrauch. Der Blutbund heißt mma, ein Wort, dessen Etymon

dunkel ist, es bedeutet auch den Speichelbund. Und zwar

bezeichnet mma den äußeren Ritus, in specie aber den aus dem

Körper des anderen durch Genuß in den eigenen überführten,

beschworenen Stoffteil (Blut oder Speichel), an dem der Blut-

bund als magischer Bann, der das Leben des einen Kontrahenten

an das des anderen bindet, haftet, endlich bedeutet mma auch

diesen magischen Bann selber. Daher die Ausdrücke: isarana

mma (r ist cerebral, dem l ähnlich zu sprechen) = sich einander

das mma einschneiden; ilya mma = das mma essen; ijmtsa mma

= das mma ausspucken; mma ilcuvahe (v = deutsches w) = das

mma soll dich töten usw.

Als öffentlich, wenn man so sagen darf, rechtlich anerkannte

Institution kennen die Wadschagga den Blutbund (und Speichel-

bund) nur in der Form politischer Bündnisse, besonders in der

Form des Friedensschlusses zweier sich bekriegender Länder,

indem er bei solchen Gelegenheiten von den Häuptlingen der

beiderseitigen Landschaften und einer auf beiden Seiten gleichen

Anzahl ihrer vornehmsten Krieger eingegangen wird. Privat-

leuten ist es nicht erlaubt, das mma ohne Wissen und Willen

des Häuptlings miteinander einzugehen, der Häuptling aber



272 J. Raum

würde es, auch wenn er darum angegangen würde, für gewöhnlich

überhaupt nicht gestatten. Aus welchen Gründen wird sich

unten zeigen. Das mma ist also eine staatliche Institution,

das will bei einem Negervolk sagen, eine Institution im Dienste

des Häuptlings. So haben auch in früheren Zeiten Dschagga-

häuptlinge mit europäischen Reisenden solche mma „gegessen“.

Das mma unter Privatleuten wird also nur heimlich eingegangen,

wie es scheint, häufig; jedoch sehr selten in der Form des

eigentlichen Bluthundes, für gewöhnlich nur als Speichelbund.

Es sei nun ein solcher mit dem mma verbundener Friedens-

schluß unter den Wadschagga beschrieben, allerdings nicht aus

eigener Anschauung, die man sich jetzt nicht mehr verschaffen

kann, sondern nach sorgfältig gesammelten und verglichenen

Angaben von Eingeborenen. Sieht sich ein Häuptling genötigt,

bei dem feindlichen Häuptling einer anderen Landschaft um

Frieden zu bitten, so schickt er an ihn durch einen Gesandten

(msu) und einen Begleiter ein unberührtes, d. h. unbeschnittenes

Mädchen, ein Schaflamm und eine Färse; an den Hälsen der

Tiere sind Blätter des heiligen Drapänenbaums und ein anderes

Kraut, mringaro genannt, befestigt. Der Gesandte gilt auch

bei den Wadschagga als unverletzlich. Daß dem Sieger weib-

liche Tiere gebracht werden hat den Grund, daß sie den Dschagga

als Muttertiere am wertvollsten sind. Oft wird noch ein Elfen-

beinzahn beigefügt. Diese dem Sieger übersandten Dinge, vor

allem das Mädchen sind nicht etwa als Tribut gemeint, sondern

sie sind das Zeichen der Unterwerfung und sollen die Auf-

richtigkeit der Bitte um Schonung bezeugen. Bitten um Schutz

und Schonung werden von dem Dschagga in der Regel mit

einem Geschenk an Vieh usw. begleitet, um den, an den sie

gerichtet sind, von der Aufrichtigkeit der Bitte zu überzeugen,

die eben an sich nicht vorausgesetzt wird. Itereva na kindo

= einen mit etwas bitten, sagen sie. Das erste Bestreben des

Gesandten bei der Ankunft im feindlichen Lande ist es nun,

sich eines Bürgers desselben zu versichern, der ihn zum Haupt-



Blut- und Speichelbünde bei den Wadschagga 273

ling geleitet. Er hat auch nicht verfehlt, sich mit Sympathie-

mitteln zu versehen, die das Herz des feindlichen Häuptlings

ihm zuwenden sollen, etwa mit einem vom Medizinmann be-

spuckten und besprochenen Amulett, an dem geleckt wird,

oder mit einem Pulver, das in der Richtung des Objekts in

die Luft geblasen wird. Im Häuptlingsgehöft angekommen,

eilt der Bote, ohne sich im Hofe aufzuhalten, unter den Schutz

einer der Hütten des Häuptlings zu gelangen, in welche er

ohne weiteres eintritt und mit seinem Begleiter das Mitgebrachte

verbringt, sich mit demselben in den hintersten Winkel der

Hütte zurückziehend. Dort wartet er, bis er vom Häuptling

vorgelassen wird. Mit der Annahme der Bittgeschenke hat

dieser seine Bereitwilligkeit zum Friedensschlüsse erklärt und

es erfolgt die Einstellung der Feindseligkeiten. Die Bitte um

Schonung, die gleichbedeutend mit Unterwerfung ist, nicht

abzuschlagen, liegt im eigenen Interesse des Siegers, damit das

überwundene Land möglichst tributkräftig bleibt. Durch immer

wiederholte Kriegszüge würde es höchstens zur Verzweiflung

gebracht und die Bewohner würden zur Auswanderung ver-

anlaßt. Allerdings sind z. B. durch Sinna, den von Wißmann

bezwungenen Häuptling von Kiboscho, seinerzeit die Landschaften

Kindi und Kombo völlig verödet. In der Regel wird die

Bitte also erhört. Es kommt aber vor, daß der Sieger noch

eine stärkere Probe ihrer Aufrichtigkeit verlangt, welche darin

besteht, daß die Mutter des überwundenen Häuptlings, oder

wenn sie tot ist, dessen Hauptfrau, vor dem Sieger erscheinen

und die Bitte um Schonung wiederholen muß. Die Mutter des

regierenden Häuptlings ist die höchste Respektsperson des

Landes. Mit alledem ist jedoch nur die augenblickliche Ein-

stellung der Feindseligkeiten verbunden. Keine Person ist der

ehrlichen Absichten der anderen sicher, bloßen Versicherungen

und Versprechungen ist jeder Teil weit entfernt zu vertrauen.

Daher binden sich beide Parteien mit dem magischen Mittel

des Bluthundes, er ist die Form des feierlichen Friedensschlusses.
Archiv f. Religionswissenschaft X 13



274 J. Raum

Zu diesem Behufe kommt der besiegte Häuptling mit Gefolge

an einem verabredeten Tage auf Einladung des Siegers in dessen

Land. Es kann aber geschehen, daß der überwundene Häupt-

ling sich selbst noch nicht dorthin wagt, in diesem Falle

schickt er erst seinen nächsten Verwandten, damit dieser vor-

läufig an seiner Statt das mma abschließe. Jeder Häuptling

bestimmt aus seiner nächsten Umgebung je die gleiche Anzahl

derer, in deren Gemeinschaft er mit dem anderen Häuptling

den Blutbund schließen will. Es nehmen nur die Vornehmsten

beider Landschaften an der Zeremonie teil, je 4—10, die Ge-

samtzahl der den Bund schließenden Paare ist, wie es scheint,

immer eine gerade. Dem eigentlichen mma geht die Schließung

eines allgemeinen Freundschaftsbundes in der Regel voraus, als

Vorbereitung für das mma, der allerengsten Verkettung zweier

Individuen, die überhaupt möglich ist. Dieser allgemeine Freund-

schaftsbund wird geschlossen durch die sitsohu (s = sch, n = ng

in eng), singulär Kitsonu, das sind dünne Fellstreifen, die in

Form eines Ringes von den künftigen Blutsbrüdern sich gegen-

seitig an den Mittelfinger der rechten Hand gesteckt werden.

Diese Fellstreifen werden geschnitten aus der Stirnhaut einer

frisch getüteten oder noch lebendigen Ziege, auf welche vorher

beide Parteien gespuckt haben, so daß ihr Blut mit diesem

Speichel sich mischt. Es wird keinerlei Formel dabei gebraucht.

Das Medium der Bundschließung ist also hier die Vermischung

des beiderseitigen Speichels mittels des Ziegenblutes. Die Appli-

kation des Bundes geschieht durch das gegenseitige Anstecken

der Fellstreifen. Die ganze Zeremonie macht den Eindruck

eines aus der Vorzeit überlieferten, nicht mehr recht verstandenen

Brauches. Sie ist, ohne nachfolgenden Blutbund, häufig. Wenn

ein Häuptling den anderen zum erstenmal besucht, so betritt

er nicht das Gehöft des Gastfreundes, ehe er nicht von diesem

das Kitsonu empfangen und es ihm gegeben hat. Europäische

Reisende, die Dschaggahäuptlinge besuchten, wurden früher

gebeten, erst das Kitsonu mit ihnen zu wechseln. Wenn ein



Blut- und Speichelbünde bei den Wadschagga 275

Größerer mit einem Kleineren das Kitsonu wechselt, so wird

dieser sein Schutzbefohlener, er wacht über sein Wohlergehen,

wie über das eigene. Daher der Ausdruck für Schutzbefohlener:

mana o Kitsonu — Sohn des Kitsonu. Das Schutzverhältnis

wird nämlich von dem Dschagga gern als VaterschaftsVerhältnis

bezeichnet. Rebmann bei Krapf, Reisen in Ostafrika II., erzählt,

daß nachdem Masaki, der Häuptling von Kilema, mit ihm das

Kitsonu gewechselt habe, ihm sein eingeborener Führer erklärte,

er sei jetzt der Sohn des Masaki. Auch nachher sei er von

den Leuten Masakis seihst auf das Kitsonu an seinem Finger

als auf das gewisseste Zeichen von der Freundschaft des Herr-

schers hingewiesen worden Die Kitsonu-Genossen erwarten

voneinander Förderung des gegenseitigen Wohles. Eine inter-

essante Bestätigung dafür entnehme ich aus dem Reisewerke

v. d. Deekens H., 633. In Taita waren während der Anwesenheit

des Barons und seiner Begleiter die Eingeborenen auf den

Gedanken gekommen, die Europäer hätten die Macht, regnen

zu lassen resp. den Regen zu hemmen. Ein Abgesandter der

Taitaleute kam ins Lager mit einer Ziege, welche er für von

dem Baron selbst gekauften Baumwollstoff eingetauscht hatte,

und ersuchte die Europäer, mit ihm das Kitsonu zu wechseln.

„Seine Landsleute“, versicherte er, „wären des Regens dringend

bedürftig, der Msungu (Europäer) solle ihr Freund sein und

den Segen nicht länger vom Lande fernhalten.“ Bei Opfern,

die den Geistern (varumu) der Familie oder Sippe gebracht

werden, stecken die Opfernden ebenfalls das Kitsonu an, hier

wie es scheint, als Zeichen der neugewonnenen wohlwollenden

Gesinnung der varumu. In Gefahren wird auf dieses Kitsonu

gespuckt und werden die Geister angerufen um Hilfe. — Der

durch das Kitsonu geschlossene Bund dauert nur so lange, als

die Fellstreifen am Finger getragen werden. — Die Zeremonie

des Kitsonu hat hier also nur die Bedeutung der Vorbereitung

der Schließung des mma. Das Fleisch der getöteten Ziege,

aus deren Stirnhaut die sitsotiu geschnitten wurden, dient auf
18*



276 J. Raum

einer bestimmten Stufe des Ritus des mma einem später zu

nennenden Zwecke. Außer den beiderseitigen Häuptlingen und

der auf beiden Seiten gleichen Zahl der Vornehmsten aus ihrer

Umgebung sind noch gegenwärtig einige von jeder der kontra-

hierenden Landschaften gestellte, vom Häuptling bestimmte

Alte, die bei der Zeremonie fungieren sollen. Sie nehmen

dieselbe also vor kraft der Ernennung durch den Häuptling,

nicht etwa in Ausübung eines Amtes. Ein Priesterstand fehlt

den Ostafrikanern durchaus. Auch der Beruf der Medizin-

männer gilt als Kunst, die erlernt werden kann, wie ein Hand-

werk, die Medizinmänner (vahanga) sind daher kein Stand.

Jene Alten, die also im übrigen Privatleute sind, fungieren

bei allen größeren Feierlichkeiten öffentlicher oder privater Art,

z. B. bei den gemeinsamen Opfern der Sippen in den Heiligen

Hainen, wo die Grabstätten des Ahnvaters und der Ahnmutter

sich befinden, bei Hochzeiten usw. Die Alten sind bei den

Wadschagga die Hüter der Tradition. Es zeigt sich hier der

patriarchalische Grundzug, der die religiösen und sozialen Insti-

stutionen der Bantuneger durchzieht, und ein starkes Gegen-

gewicht bildet zu dem Despotismus der Häuptlinge. Diese

Alten heißen als Vollzieher des Ritus: ralcnra, singulär nikara —

Beistände, solche, die den die Blutsbrüderschaft schließenden

beistehen, damit der Ritus der Überlieferung gemäß ausgeführt
werde.

Der Ort der Zeremonie ist das Häuptlingsgehöft, das von

einem Zaun umschlossen ist, die gewöhnlichen Krieger werden

nicht nur von der Teilnahme am Ritus ausgeschlossen, sondern

dürfen auch nicht einmal Zeugen sein. Zeugen sind wieder nur

eine besondere Auswahl der vornehmsten Krieger, die die

Fluch- und Segensformeln mit zu bekräftigen haben.

Das Ganze hat also streng aristokratischen Charakter, es

liegt gar nicht im Interesse der despotischen argwöhnischen

Häuptlinge, daß eine allgemeine Blutsverbrüderung aller Krieger

der beiderseitigen Landschaften stattfinde.



Blut- und Speichelbünde bei den Wadschagga 277

Als notwendiges Requisit zur Vollziehung des Brauches

wird ein Rindsfell zur Stelle geschafft. Die Zeremonie wird

eingeleitet, indem die zwei fungierenden Alten der beiderseitigen

Landschaften dasselbe unter Rezitation feierlicher Formeln auf

den Boden breiten. Dieses Fell ist die Stätte des Ritus, auf

ihm nimmt immer das Paar der jeweilig den Blutbund schließenden

Krieger Platz. Der Ort des Felles ist stets gegenüber der Tür

des Wohnhauses des Häuptlings. Die bei der Ausbreitung des

Felles gesprochene Formel ist ganz ähnlich den auf den späteren

Stufen des Ritus gesprochenen, nur daß sie eben Bezug nimmt

auf den Akt der Fellausbreitung, wie die späteren jedesmal der

gerade vorgenommenen Teilhandlung angepaßt sind. Diese

Formeln sind sehr regelmäßig aufgebaut und zeigen einen ge-

wissen parallelismus membrorum. In der Urfassung sind sie

oft von poetischem Schwung. Zunächst ist eine jede Formel

zweigliedrig: Voran geht eine Fluchformel, darauf folgt eine

Segensformel. Sowohl die Fluch- als die Segensformel sind

ihrer, grammatischen Form nach vollständige Bedingungssätze.

Der Vordersatz der Fluchformel nennt immer einen konkreten

Fall des Bundesbruches. Auf ihn folgen drei einander koordi-

nierte Nachsätze imperativischen Charakters im Finalis (Kon-

junktiv) oder Imperativ, die die Strafe nennen, die den also

Bundbrüchigen treffen soll. Drei ist die Zahl des Unheils.

Jeder dieser Folgesätze wird vom Chorus sich angeeignet mit

dem Rufe: „Hofa!“, abzuleiten von dem Verbum ifa, sterben,

etwa — pereat. Der Vordersatz der Segensformel hat negative

Form, er setzt den angeführten konkreten Fall des Bundes-

bruchs als einen nichtwirkiichen, die entsprechende positive

Betätigung der Bundestreue wird dabei gewöhnlich in einem

zweiten, dem ersten koordinierten, Vordersatz ausgedrückt. Die

Segensfolge der Bundesbetätigung wird in vier Nachsätzen

ausgesprochen. Jeder einzelne Satz wird vom Chorus sich

appliziert mit dem Ruf: „Havu!“, etwa = „Heil!" Diese Formeln

sind Beschwörungsformeln, durch sie wird der jedesmalige Teil-



278 J. Raum

akt des Ritus, den sie begleiten, zu einer magischen Macht über

die Bundschließenden, speziell der Höhepunkt des Ritus, auf

den alles zustrebt, der Genuß des beiderseitigen Blutes, zu dem

sich die anderen Teilakte als vorbereitende oder schließende

verhalten. Diese Beschwörungsformeln werden von den fungie-

renden Alten an Stelle der Paziszenten gesprochen und von

ihnen, wie erwähnt, jedesmal angeeignet. An einer Stelle im

Ritus, die nur sekundären Charakter hat, beschwören die beiden

Kontrahenten sich seihst. Außer bei dem Hauptakt, dem Genuß

des beiderseitigen Blutes, werden Beschwörungsformeln noch

gesprochen bei der vorbereitenden und schließenden Zeremonie

der Fellausbreitung und Fellaufhebung und auf der Stufe, wo,

wie gesagt, die Paziszenten selbst sie sprechen. Bei der Fell-

ausbreitung und -aufhebung soll durch die respektive Be-

schwörungsformel das Fell überhaupt und in dem mit ihm

vorgenommenen Akt im besonderen zur objektiven magischen

Macht über die Bundschließenden werden, daß ihre Haut aus-

geBpannt werde wie das Fell, daß der Bundhrüchige die Be-

schaffenheit desselben annehmen solle, die in Dürre und Steri-

lität besteht. Diese Häufung von Beschwörungsformeln ist

eben darauf berechnet, die Bundschließenden auf alle mögliche

Weise vom Bundesbruch abzuschrecken. Das ist psychologisch

begreiflich, weil eben das Mißtrauen, das jeder Teil in die

Absichten des anderen setzt, unbegrenzt groß ist. Jede Rezi-

tation der Beschwörungsformeln wird durch eine Manipulation

begleitet: das Fell bei der Ausbreitung und Aufhebung wird

geschwungen, bei Sprechung der Formel, die dem Blutgenuß

vorhergeht, wird von den fungierenden Alten mit dem Zeige-

finger an dem einzuritzenden Unterarm der beiden Kontrahenten

auf- und abgestrichen. Der Vertreter der Landschaft, dessen

Interesse der Blutbund gilt, spricht zuerst seine Formel. Die

einzelnen Sätze werden immer an den anderen Teil in direkter

Anrede gerichtet, beziehungsweise von dem Teil, der sich dem

anderen gegenüber zu etwas verpflichtet, in der ersten Person



Blut- und Speichelbünde bei den Wadschagga 279

gesprochen. Um nun wieder auf die vorbereitende Zeremonie

der Fellausbreitung zurückzukommen, so begleitet sie der Ver-

treter der besiegten Landschaft, während er mit dem Vertreter

des anderen Teiles das Fell, es an beiden Enden haltend, hin

und her schwingt, etwa mit folgender Formel: „Solltest du,

nachdem ich dich jetzt um Frieden gebeten habe, imstande

sein, mich wieder zu schlagen, um mich meiner Kinder und

meines Viehes zu berauben, so sollst du so ausgebreitet werden

wie diese Haut!“ Chorus: „Hofa!“ „Du sollst ausgebreitet

werden wie diese Haut!“ Chorus: „Hofa!“ „Du sollst aus-

gebreitet werden wie diese Haut!“ Chorus: „Hofa!“ „Aber

wenn du mich nicht mehr schlägst, wenn du mich wie ein

Kind behandelst, so sei dir Heil (Rettung von der verderbenden

Macht) beschieden!“ Chorus: „Havu!“ „Deine Nachkommen-

schaft sei gleich der Bienen!“ Chorus: „Havu!“ „Du sollst

in die Höhe steigen (oder: Deine Kinder sollen in die Höhe

steigen) wie der Rauch vom Feuer!“ Chorus: „Havu!“ „Züchte

Ziegen des Grasmessers (d. h. rechtmäßig erworbenes Vieh im

Gegensatz zum „Vieh der Gewalt“, dem widerrechtlich an-

geeigneten, poetische Umschreibung für: Dein Vieh soll dir

gedeihen).“ Chorus: „Havu!“ Darauf spricht der andere Alte

der Vertreter der siegreichen Landschaft: „Du hast mich um

Frieden gebeten. Sollte ich, im Falle du in aufrichtiger

Absicht gebeten hast, imstande sein, dich zu schlagen, um

dich zu berauben, so soll meine Haut gleich werden der Haut

eines Rindes.“ Chorus: „Hofa!“ „Sie soll ausgespannt werden

an einem dürren Ort.“ Chorus: „Hofa!“ „Ich soll Kinder

zeugen aber sie nicht aufziehen!“ Chorus: „Hofa!“ „Wenn

ich aber dich nicht schlage usw. usw.“, es folgt nun die Segens-

formel. Ist endlich das Fell auf den Boden gebreitet, so

nehmen darauf zunächst die beiderseitigen Häuptlinge Platz,

um zuerst miteinander den Blutbund zu schließen. Dann nach-

einander, paarweise, die ausgewählten Machthaber oder Berater.

Nur Personen gleichen Ranges schließen den Bund miteinander,



280 J. Raum

also Verwandte des einen Häuptlings mit denen des anderen,

die Minister des einen mit denen des anderen. Vor der Vornahme

des nun beginnenden Hauptaktes haben sich alle der Waffen

und Messer, ja aller aus Eisen bestehenden Gebrauchs- oder

Schmuckgegenstände entledigt und diese an einem entfernten

Ort deponiert. Wie es scheint, nehmen die beiden Kontrahenten,

wenn sie auf dem Fell Platz genommen haben, sogar noch

eine besondere, sorgfältige Leibesuntersuchung aneinander vor,

um sich zu vergewissern, daß keiner eine, wenn auch noch so

kleine Quantität Eisen in irgendeiner Gestalt bei sich verbirgt.

Eisen selbst in ganz geringer Menge (sogar, wie mir angegeben

wird, in der Form von Eisenstaub), das am Körper des einen

oder anderen der Paziszenten während der Zeremonie sich be-

findet, macht diese ungültig für denselben. Und zwar deshalb,

weil das Eisen das Material der Waffen ist; der, welcher es

verbirgt, hat in ihm das Mittel, den magischen Bann abzuleiten.

Das Tragen des Eisens, des Mittels das Leben des anderen zu

vernichten, während der Zeremonie ist eben die tatsächlich

fortgesetzte Feindseligkeit gegen den anderen. Es liegt auf

der Hand, wie leicht sich auf diese Weise, ein Teil der Ver-

pflichtung des Bundes entziehen kann. Wie mir einer meiner

Gewährsmänner erzählt, haben die Aruschaleute (Bewohner des

Meru gegen die Steppe hin) einmal auf ihren verborgen ge-

haltenen Keulen sitzend, den Blutbund mit den Moschileuten

geschlossen. Dadurch war er für sie ungültig geworden. Sie

sagten: „Nicht wir, sondern unsere Keulen, sind das mma ein-

gegangen.“ — Das erste Paar der Bundschließenden, gewöhnlich

also die Häuptlinge, hat auf dem Fell Platz genommen. Die

beiden fungierenden Alten nehmen nun den Akt in der Weise

vor, daß jeder von beiden bei dem Kontrahenten steht und

handelt, der dem fremden Land angehört, indem jedesmal der

Vertreter des den Bund suchenden Landes beginnt. Sobald die

beiden Kontrahenten auf der beschworenen Stätte des Ritus

sitzen, strecken sie ihre beiderseitigen rechten Arme einander



Blut- und Speichelbünde bei den Wadschagga 281

entgegen, so daß diese sich aneinander legen. Der Vertreter des

überwundenen Landes streicht nun, wie schon erwähnt, an dem

vorgestreckten rechten Unterarm des fremden Häuptlings auf

und nieder mit dem rechten Zeigefinger, indem er dabei etwa

folgende Beschwörungsformel spricht: „Ich habe dich gebeten,

ich habe dich zum Vater gemacht. Falls du imstande sein

solltest, mich zu verderben, so soll das mma dich töten!“

Chorus: „Hofa!“ „Es soll deine Nachkommenschaft ausrotten.“

Chorus: „Hofa!“ „Es soll dein Vieh ausrotten.“ Chorus: „Hofa!“

„Aber wenn du mich nicht verdirbst, wenn du mich wie ein

Kind hältst, so sei dir Heil beschieden.“ Chorus: „Havu!“

„Dies soll dir Kinder geben.“ Chorus: „Havu!“ „Dies soll dir

Rinder geben.“ Chorus: „Havu!“ „Dies soll dir Kleinvieh

geben.“ Chorns: „Havu!“ Darauf der Vertreter des siegenden

Häuptlings in Anrede an den überwundenen, dabei ebenfalls

an dessen rechten Unterarm auf- und abstreichend, etwa wie

folgt: „Falls du, nachdem du mich gebeten hast, imstande

sein solltest wieder Ränke gegen mich zu spinnen, so soll das

mma dir das Herz entzwei schneiden.“ Chorus: „Hofa!“ „Es

soll dir die Leber entzwei schneiden.“ Chorus: „Hofa!“ „Es

soll dir die Milz entzwei schneiden.“ Chorus: „Hofa!“ „Aber

wenn du keine Ränke gegen mich spinnst, wenn du aufrichtig

mir zugetan bist, so sei dir Heil beschieden.“ Chorus: „Havu!“

„Deine Nachkommenschaft sei gleich der der Bienen.“ Chorus:

„Havu!“ „Wenn du etwas ißt, soll es dir keinen Schaden tun.“

Chorus: „Havu!“ „Du sollst emporsteigen, wie der Rauch vom

Feuer.“ Chorus: „Havu!“ Über jedes Paar der Paziszenten wird in

dieser Weise das mma beschworen als Macht des Verderbens

und des Heiles. Es liegt in der Natur der Sache, daß die

Vordersätze, die die Bedingungen nennen, auf welche hin das

mma eingegangen wird, variieren, je nachdem der politische

Fall liegt, der das Eingehen des mma veranlaßt hat. In

unserem Fall sucht das sich unterwerfende Land im mma eine

Garantie dafür, daß der Sieger das Verhältnis der Abhängigkeit



282 J. Raum

nicht mißbraucht, und daß es ihm als SchutzVerhältnis zugute

komme; die siegende Partei sucht sich dadurch vor Ränken zu

schützen. Die freiwillige Unterwerfung des einen Häuptlings

unter den anderen, die hier den Grund des Bluthundes bildet,

wird als Kindesannahme bezeichnet: der Siegende ist der Vater,

der den Besiegten als sein Kind annimmt, dies Verhältnis soll

das mma sicherstellen. Anders verhält es sich natürlich, wenn

zwei sich gleichstehende Häuptlinge einen Blutbund eingehen,

sei es zu gegenseitiger Hilfeleistung, zu gegenseitigem Schutz,

oder gegen einen dritten Häuptling. Verschwörer, die einen

anderen Häuptling auf den Thron setzen wollen, suchen und

finden im mma das Mittel, des unbedingten Stillschweigens

aller Teilnehmer sich zu versichern. Es kann Vorkommen, daß

ein Häuptling mit den Vornehmsten des eigenen Landes das

mma „ißt“, wenn er sich im Besitze der Herrschaft nicht fest

weiß, in dem Falle nämlich, wo er durch Usurpation den Thron

erlangt hat, oder die Intrigen eines Verwandten fürchten muß.

Dieser, je nach dem verschiedenen Anlaß verschiedene Zweck

des mma kommt eben in den Vordersätzen jedesmal zum Aus-

druck. Dagegen sind die Fluch- und Segensformeln stereotyp.

Die Teilsätze der einzelnen Formeln sind unter sich sinnverwandt.

So zählen z. B. die Fluchsätze in obiger Form die Güter auf,

die das mma dem Bundbrüchigen rauben soll; eine andere

Gruppe Fluchsätze nennt die Organe des Körpers, die es zer-

stören soll, eine dritte Art nennt eine Reihe peinvoller Arten

des Verderbens: der Bundbrüchige soll morsch werden, seine

Eingeweide sollen am Baum sich spießen usw. Während es aber

viele Gruppen Fluchsätze gibt, sind, wie es scheint, der Arten

der Segensformeln sehr wenige. Das ist bezeichnend dafür,

daß man beim mma mehr an die Macht des Verderbens, als

welche es gegen den Bundbrüchigen wirksam wird, denkt, als

an die segenbringende Macht gegen den Betätiger des Bundes.

Auf die Beschwörungsformel folgt der Akt des Einritzens des

rechten vorgestreckten Unterarms, der der Gewinnung des Blutes



Blut- und Speichelbünde bei den Wadsehagga 283

dient und jedem der beiden Alten an demjenigen vollzogen

wird, dem sie die Beschwörungsformel vorgesprochen haben.

Das herausfließende Blut wird sofort von jedem der beiden

Bundschließenden vom Arm des anderen eingesogen. Inzwischen

ist das Fleisch der eben erwähnten Ziege, besonders das Herz

und die rechte Keule in Streifen zerschnitten und sind diese

am Feuer geröstet worden. Von diesem in Streifen geschnittenen

Ziegenherz, das auf Bananenblätter gelegt ist, reichen nun die

Alten beiden Kontrahenten mit den Worten: Empfangt das

Fleisch zum Hinunterspülen des mma. Beide nehmen einen

Bissen, streichen damit das noch fließende Blut ab und geben

sich ihn darauf gegenseitig in den Mund zum Genuß. Dies

hat den Zweck zu verhindern, daß das eingesogene Blut etwa

wieder ausgespuckt werde. Vor dem Genuß beschwören die

Paziszenten noch einmal sich selbst, indem etwa der eine sagt:

„Sollte ich nach gemeinsamem Genuß dieses Herzens imstande

sein, dir Nachstellungen zu bereiten, so soll mich dies töten,

es soll mir meine Kinder ausrotten, es soll mir meine Rinder

ausrotten. Wenn ich aber das nicht tue, wenn ich Treue gegen

dich übe, so sei mir Heil beschieden usw.“ In dieser Weise

absolvieren alle Paare nacheinander den Ritus. Darauf erfolgt

die feierliche Fellaufhebung durch die Alten, begleitet von einer

letzten zusammenfassenden Beschwörungsformel, die einen Hin-

weis auf den geschlossenen Bund enthält. Nach beendeter

Zeremonie wird das Fell wieder in seinen gewöhnlichen Gebrauch

als Matratze genommen. Nach einer Version sollen allerdings

in Zukunft nur mehr alte Leute darauf schlafen, bei denen

die Zeugungsfähigkeit erloschen ist. Nach der feierlichen

Fellaufhebung begeben sich die neuen Blutsfreunde in die

Hütte. Jeder nimmt aus einer bereitgestellten Schüssel mit

Milch einen Schluck und spuckt sie seinem nunmehrigen

Blutsgenossen in den Mund. Dies soll ebenfalls dazu dienen,

das mma „hinunterzuspülen“. Im Anschluß an den ge-

schlossenen Bund findet ein symbolischer Kleiderwechsel statt,



284 J. Raum

der jedoch schon am nächsten Tag wieder rückgängig ge-
macht wird.

Der Ritus wird natürlich nicht überall, ja auch nicht am

gleichen Ort zu jeder Zeit in gleicher Weise ausgeführt. Es

ist wertvoll den Bericht eines Augenzeugen hier einzuschalten

über einen in den Parebergen mit den Eingeborenen geschlossenen

Blutbund: „Um die so eingeleitete Freundschaft zu besiegeln

galt es noch, die Zeremonie des Bluttrinkens und der Bluts-

brüderschaft vorzunehmen. Da ich mich weigerte, dies persönlich

zu tun, trat Faki (ein eingeborener Diener des Erzählers) an

meiner Stelle ein; den (wegen Krankheit abwesenden) Sultahn

vertrat Nguatu, der Sohn eines anderen Häuptlings. Beide

setzten sich mit ausgespreizten Beinen einander gegenüber auf

ein Stück Baumwollzeug, welches natürlich ich zu geben hatte,

und legten sich gegenseitig die Hände auf die Schultern. Hinter

jedem von ihnen nahm ein „Sekundant" Platz, welcher ein

Schwert und einen Ladestock derart hielt, daß deren Enden

die Häupter der zukünftigen Blutsbrüder berührten. Dann

kniff Nguata mit der rechten Hand die Haut in Fakis Herz-

grube zu einer Falte zusammen; ein anderer ritzte sie mit einem

kleinen Messer, während Faki ein Stück von der eben gebratenen

Leber eines Huhnes ergriff und damit einen Blutstropfen von

des Gegners Brust aufnahm. Dasselbe tat der andere mit seinem

Gegenüber. Hierauf hielt Fakis Helfer, während er unausgesetzt

mit einem Messer auf Schwert und Ladestock klopfte, eine

Rede, in welcher es hieß: Es möge keiner mit den Masai,

Löwen und Elefanten Zusammentreffen; wenn einer von beiden

umkäme, dürfe der andere nicht ruhen, bis er seinen Bruder

gerächt habe; es gehöre all ihr Besitztum beiden gemeinschaftlich

u. dgl. m. Eine ähnliche Rede hielt der andere Sekundant.

Nunmehr tauschten Faki und Nguatu die auf ein Stäbchen

gespießten Leberstückchen aus, jeder bedeckte des anderen Gesiebt

mit der linken Hand, steckte mit der rechten das Fleisch in

dessen Mund und verzehrte den ihm selbst zugeführten Bissen.



Blut- und Speichelbünde bei den Wadscbagga 285

Zum Schluß ergriffen sie die leeren Stäbchen, zerbrachen sie

einer über des anderen Haupte, faßten sich mit beiden Händen

an den Schultern, standen, so verkettet, miteinander auf und

umarmten sich.“ Aus: v. d. Decken, Reisen in Ostafrika I. —

Verschwörer und solche, die heimlich den Blutbund eingehen,

ritzen sich in der Achselhöhle ein.

Mit diesem Blutbund der beiden Häuptlinge und ihrer

Vornehmsten ist also der Friede geschlossen. Aber es ist fest-

zuhalten, daß der Blutbund als solcher immer nur eine persön-

liche Verkettung zweier Individuen schafft. Die Häuptlinge

und ihre Machthaber sind eben politische Personen, daher hat

der zwischen ihnen eingegangene Blutbund politische Bedeutung.

Öffentliche Blutsbrüder begrüßen sich stets als solche. Es ist

Sitte, daß in einiger Zeit die neuen Blutsbrüder sich gegenseitig

mit einem Stück Vieh beschenken, der kleinere bringt dem

größeren ein Stück Kleinvieh, während er von ihm ein Rind

erhält. Dies Geschenk ist konventionell, man überreicht es

mit den Worten: Ngakwira myo mmeny = ich hebe dich damit

aus dem mma\ mma bedeutet hier den Ritus. Die Formel hat

den Sinn, daß der Blutsbruder den eben erfolgten Abschluß

des Bundes mit dem beifolgenden Geschenk an den Blutsgenossen

begleitet. Er bezeugt ihm dadurch, wie wertvoll ihm der
Bund sei.

Handelt es sich um einen förmlichen feierlichen Friedens-

schluß oder Bund zweier Landschaften als politischer Einheiten,

so wird obige Zeremonie durch eine andere, die im Anschluß

daran stattfindet, ergänzt. Wie schon oben gesagt wurde, hat

der Blutbund der Häuptlinge und ihrer Machthaber streng

aristokratischen Charakter. Da das mma seinem Wesen nach

nur je ein Paar Individuen auf die denkbar engste Weise an-

einander knüpft, so genügt das mma der Häuptlinge und Großen

nicht, um ein feierliches Bündnis der Landschaften als solcher

zu sichern. Es findet daher noch eine Bundesschließung der

waffenfähigen Krieger der beiden Landschaften in ihrer Gesamt-



286 J. Raum

heit statt. Ob an demselben Tage, an dem das mma eingegangen

wurde, oder an dem folgenden, hängt von den Umständen ab.

Überhaupt ist diese Zeremonie ihrem Wesen nach selbständig

gegen das mma der beiderseitigen politischen Machthaber. Sie

fand wahrscheinlich, besonders in der schwereren Form, auch

unabhängig davon statt. Der charakteristische Unterschied der

beiden Arten der Bundesschließung ist der, daß beim mma der

einzelne mit dem einzelnen, hier die Gesamtheit mit der Ge-

samtheit verbunden wird. Daher fehlt hier der Genuß eines

ßtoffteils aus dem Körper des anderen, welcher die paarweise

Verknüpfung der einzelnen involviert. Die Zeremonie besteht

nun darin, daß um die auf einem freien Platz dicht im Kreise

geschart sitzenden Krieger der bundschließenden Landschaften

ein langes Seil in der Weise geleitet wird, daß dessen Enden

an einer Seite zusammengeknüpft werden, so daß die Paziszenten

von dem Seil eingeschlossen sind. Vor der Verknüpfung wird

dieses Seil, zusammen mit einem Ziegenlamm drei- oder sieben-

mal um die Schar herumbewegt, sie werden damit eingekreist.

Endlich wird das Seil auf der Seite, wo die beiden Enden ver-

knüpft sind und es etwas Spielraum hat, über den von zwei

Männern langgezogenen Leib des Ziegenlammes, an diesem

entlang geleitet, so daß Seil und Ziegenleib parallele Linien

bilden. Diese Bewegungen des Seiles und des Ziegenlammes

um die Paziszenten herum werden, wie es heißt, von un-

beschnittenen Knaben (niaselca sing, iselca) ausgeführt. Dies ist

bedeutsam, weil diese die Unfruchtbarkeit, das nachkommenlose

Absterben symbolisieren, welches dem Dschagga, wie jedem

Naturvolk, als der größte Fluch gilt, der gewöhnlich auf höhere

Mächte zurückgeführt wird, und welcher in den meisten Be-

schwörungsformeln auf den Bundbrüchigen herahgerufen wird,

wie reiche Nachkommenschaft auf den Betätiger des Bundes.

Da es nun in den Riten der Naturvölker überhaupt kein leeres

Symbol gibt, so sollen auch in diesem Fall die maselca die

Sterilität nicht bloß bedeuten, sondern mittelst der Beschwörung



Blut- und Speichelbünde bei den Wadschagga 287

auch wirksam mitteilen. Auch die Alten sind als solche das

Symbol der Sterilität. Die geschilderten Bewegungen werden

von den fungierenden Alten in Vertretung der bundschließenden

Landschaften mit entsprechenden Beschwörungsformeln begleitet.

Die Formeln lauten etwa: „Wenn ich (du) nach geschlossenem

Bund imstande sein sollte (solltest), dies oder dies zu tun,

etwa dich verderben würde, oder Ränke gegen dich spinnen

würde, oder etwas planen würde, ohne es dir mitzuteilen, so

soll ich (sollst du) entzweigehen wie dieses Seil und diese

Ziege.“ Chorus: „Hofa!“ „Ich soll (du sollst) entzweigehen

(d. i. ohne Nachkommenschaft sterben) wie ein Knabe, der stirbt,

ohne zu zeugen.“ Chorus: „Hofa!“ „Meine (deine) Rinder

sollen aussterben.“ Chorus: „Hofa!“ „Aber wenn ich das nicht

tue, wenn ich dir treu bin, so sei mir (dir) Heil beschieden.“

Chorus: „Havu!“ „Meine (deine) Nachkommenschaft sei gleich

der der Bienen.“ Chorus: „Havu!“ usw. Haben beide Vertreter

der paktierenden Landschaften beschworen, so wird das Ziegen-

lamm mitsamt dem Seil auf einen Streich durchhauen. Das

hervorspritzende Blut wird auf die Paktierenden gesprengt,

wobei es von den beiden fungierenden Alten in einer zusammen-

fassenden Formel ebenfalls als Macht des Verderbens und des

Heils über beide Teile herabgerufen wird. Das Fleisch der

getöteten Ziege wird nun von den Alten gegessen, die nicht

mehr zeugungsfähig sind. In die beiden Stücke des zerschnittenen

Seiles teilen sich die beiden Landschaften; sie werden sorgfältig

aufbewahrt. Wenn von den Wahrsagern, die die Deuter des

Willens der höheren Mächte sind, etwa vorkommende Epidemien

auf einen Bundesbruch zurückgeführt werden, der von den

Bewohnern der betroffenen Landschaft an solchen der verbündeten

auf irgendeine Weise verübt wurde, so muß das Seil „entsühnt“

(;yolora kontrahiert yöra), wörtlich: „abgekühlt“ werden. Die

bei der Bundesschließung auf die Zerschneidung beschworene

Macht des Seiles ist effektiv geworden in den beschworenen

Wirkungen des Verderbens. Das technische Verbum dafür ist



288 J. Raum

ilahuhja. Es wird entsühnt durch Schlachtung eines Schaf-

lammes, dessen Blut und Kot an das Seil geschmiert werden.

Dabei wird dasselbe angesprochen (als objektive Macht des

Verderbens) etwa in folgender Weise: „Jene Leute (die Bund-

brüchigen) haben gefehlt, ohne zu wissen. Seil, heute entsühne

ich dich, daß du ihnen nicht mehr schadest. Sei entsühnt!

Sei entsühnt! Sei entsühnt!“ Die Bewohner selbst, bei denen

der Bundbruch vorfiel, werden entsühnt, indem ein Medizin-

mann eine Sühneflüssigkeit, mit deren Herstellung er sich

befaßt, mittelst eines Bündels ganz bestimmter Kräuter auf sie

spritzt mit den Worten: „Heute entsühne ich euch, daß ihr

rein (kühl) seid wie der Klippschliefer (’mbelde, heiliges Tier).“

Chorus: „Havu!“ „Seid entsühnt.“ Chorus: „Havu!“ usw. Diese

Sühneflüssigkeit, die für solche Sühnzwecke (in Fällen, wo ein

Tier oder eine Sache Sitz verderblicher Wirkungen wird) von

bestimmten Leuten, die dafür bekannt sind und in solchen

Fällen gerufen werden, heißt ande, plur. mände. Sie besteht

ihren wirksamen Bestandteilen nach aus Blut von Tieren wie

Schildkröte, Klippschliefer, einer Antilopenart, die rriende heißt,

sowie Bestandteilen bestimmter Pflanzen und wird in trockenem

Zustande aufbewahrt. Im Falle der Anwendung wird sie mit

frischem Bier angemacht.

Dies zeigt, daß das in dem Akt der Zerschneidung be-

schworene Seil hier als Sitz der magischen Macht des Verderbens

gedacht wird, im Unterschied vom Blutbund, wo der magische

Bann haftet an dem beschworenen Stoffteil, der durch den

Genuß aus dem Körper des anderen in den eigenen überführt

worden ist. — Wie mir einige meiner Gewährsmänner sagen,

stammt die Sitte des Seilbundes aus Aruscha. Die Aruschaleute

schlossen in dieser Form ein Bündnis mit den Moschikriegern

unter Mandara, das den Zweck gemeinsamer Viehraubzüge in

andere Landschaften, besonders Pare, hatte. Vorher ging, wie

oben dargestellt, ein Blutbund der Häuptlinge und ihrer Macht-

haber. — Wie dieselben (heidnischen) Gewährsmänner, überein-



Blut- und Speichelbünde bei den Wadschagga 289

stimmend mit Angaben von mir befragter Missionsschüler,

aussagen, wurden in früherer Zeit politische Bündnisse geschlossen

mit dem Blut unbeschnittener Knaben und Mädchen. Und zwar

werden zwei Arten erwähnt. Bei der einen leichteren, dem

Blutbund ähnlichen Art werden zwei Kinder, ein Knabe und

ein Mädchen, die von der schutzsuchenden, schwächeren Land-

schaft geliefert werden, an den Ort des Bundesschlusses gebracht,

wo die Krieger der paktierenden Landschaften versammelt sind.

Die beiden Kinder werden beschnitten und das Beschneidungs-

blut in einem Messinggefäß aufgefangen. Uber diesem Blut

wird von den Vertretern der beiden Parteien je eine Beschwörungs-

formel gesprochen, worin, in der oben geschilderten Weise, jeder

Teil den Fluch des Aussterbens, des Sterbens ohne Nachkommen-

schaft auf den anderen oder auf sich selbst herabruft für den

Fall des Bundesbruches. Darauf wird das Blut, mit viel Bier

vermischt, getrunken. Die andere schauerliche Form dieser Art

Bundschließung, der ein hohes Alter zugeschrieben wird, besteht

darin, daß der Knabe und das Mädchen, nachdem die Paktierenden

damit drei- oder siebenmal eingekreist und die Beschwörungs-

formeln gesprochen worden sind, in der Mitte entzwei ge-

schnitten und an der Grenze, die die beiden Länder trennt,

eingegraben werden, worauf dann die Paziszenten, über das

Grab hinwegschreitend, ihren Heimweg antreten. Nach einer

Angabe soll es auch geschehen sein, daß beide Kinder lebendig

begraben wurden. Wie die Kinder entzwei geschnitten wurden,

so auch das Dasein des Bundbrüchigen, er soll sterben wie sie

ohne Nachkommenschaft. Um die ganze Schwere dieses Fluches

zu verstehen, muß man wissen, daß die Religion der Wadschagga

Verehrung der Geister der Familienhäupter ist: der so Gestrafte

hxt niemand, der ihn mit dem herkömmlichen Opfer zu den

Geistern seiner Ahnen geleitet, so daß ihn diese als den Ihrigen

.aufnehmen, er muß dort einsam für sich sein, niemand stillt

sein Verlangen nach Fleisch und Bier (das sind die Opfergabeu,

die den Familiengeistern hingelegt werden, nachdem sie ihr
Archiv f. Keligionswisseuschalt X 1<)



290 J. Raum

Begehr danach kundgegeben haben durch die Anwendung ihrer

Macht, Übel zu verhängen). — Zur ersten Form dieser zweiten

Art der politischen Bundschließung erfuhr ich noch, daß, wenn

z. B. ein Häuptling einen seiner Krieger in irgendeiner Sache

zu absolutem Stillschweigen verpflichten will, er ihm Mädchen-

blut zu trinken gibt. V. d. Decken erzählt aus Taveta die

Schließung eines solchen Bundes mit Tierhlut (I, 307): Eine

Ziege, der zwei Männer mit Speeren voraufgingen, wurde

siebenmal um ihn, seinen europäischen Diener Koralli und die

Führer seiner Karawane herumbewegt. Die zwei Männer sangen

dazu einen furchtbaren Eid, daß ihnen (der Partei v. d. Deekens)

ihre Frauen untreu werden, sie keine Kinder bekommen, ihre

Kinder verlieren und sie frühzeitig sterben sollten, andernfalls

solle sie das Glück begünstigen und alles Eigentum der Wata-

vata auch ihnen gehören. Darauf schnitten sie der Ziege ein

Ohr ab und ließen jeden von ihnen einen Tropfen des hervor-

quellenden Blutes trinken. — Auch hier handelt es sich nicht

um den persönlichen Blutbund, sondern um einen Bund zwischen

zwei Parteien.

Nachdem der Blutbund beschrieben worden ist, bleibt noch

die leichtere Form des Speichelbundes zu besprechen. Sie

wird ohne Helfer von den beiden Paziszenten selbst vollzogen.

Diese setzen sich auf einem Fell gegenüber, eine Schale mit

Milch oder Bier zwischen sich. Jeder von beiden spricht, ein

Hölzchen über der Flüssigkeit im Kreise bewegend, eine Be-

schwörungsformel. Ihr Inhalt richtet sich nach dem besonderen

Zweck, wegen dessen der Bund eingegangen wird. Es kommt

z. B. vor, daß sterbende Ehegatten durch den Speichelbund

den anderen Teil binden, sich der Waisen anzunehmen. Die

Formel heißt da etwa: „Wenn du nach meinem Tode die Waisen

verlassen solltest, soll dich dies töten. Wenn du aber dich ihrer

annimmst, soll der Bund dir Heil bringen.“ Der andere Teil

beschwört dasselbe in der ersten Person. Oder ein Viehbesitzer

stellt nach Dscliaggasitte bei einem anderen ein Rind zur Pflege



Blut- und Speichelbünde bei den Wadschagga 291

und Fütterung unter und schützt sich durch das mma vor

Hinterziehung des Rindes und seiner Nachkommenschaft und

vor Vernachlässigung desselben. Also dient diese Art mma

hauptsächlich Privatzwecken. Oft werden diese Speichelbünde

dadurch veranlaßt, daß man einen Mitwisser in irgendeiner

Sache zu fürchten hat und sich dadurch des Stillschweigens

desselben versichern will. So hei Verbrechen. Aber auch

wenn man z. B. dem Häuptling geheimhalten will, wieviel

Vieh man besitzt, bindet man durch das mma den mitwissenden

Nachbar. Je wichtiger die Sache, desto wuchtiger die Be-

schwörungsformeln. Auch Weiher gehen solche mma ein. Haben

beide Kontrahenten den Bund beschworen, so nimmt jeder einen

Mundvoll der Flüssigkeit und spuckt sie dem anderen in den

Mund. Oder beide spucken den genommenen Schluck wieder

in die Schüssel zurück und leeren dann gemeinsam dessen

Tnha.1t Hier ist also der Speichel, der aus dem Körper des

anderen durch das Vehikel der Milch oder des Bieres in den

Körper des anderen übergeführt wird, das materielle Substrat

des magischen Bannes. In besonders dringenden Fällen spuckt

der eine dem anderen den puren Speichel in den Mund; auch

hier dürfen die Beschwörungen nicht fehlen. Eine besonders

furchtbare Form des Speichelbundes ist es, wenn die als Ve-

hikel dienende Milch ganz oder teilweise aus Frauenmilch

besteht. — In dem benachbarten Taveta schloß einst v. d. Decken

den Speichelbund mit den Eingeborenen in der Weise, daß der

eine dem anderen einen mit dem eigenen Speichel benetzten

Bissen Fleisch in den Mund gab. Vorher ging das Kitsonu.

Nachdem nun das mma in seinen Arten und Formen

beschrieben worden ist, können einige deutende und erklärende

Worte zum Schluß nicht entbehrt werden. Das eigentliche

mma, der Blut- oder Speichelbund, ist, wie wir gesehen haben,

immer eine Verkettung zweier Individuen. Seine Handlung

baut sich auf aus drei Elementen: 1. der Beschwörungsformel,

2. einer Manipulation, welche die Beschwörungsformel begleitet,
19*



292 J. Baum

der Applikationsgebärde, sie soll wohl die magische Macht in

der Richtung auf das Objekt hin erregen, 3. dem Genuß des

beschworenen Blutes oder Speichels des anderen. Wesentlich

ist das erste und dritte Element der Handlung, das zweite ist

eine Hilfshandlung. Die Beschwörungsformel hat einen doppelten

Zweck: 1. den, dem Blut oder dem Speichel den magischen

Charakter mitzuteilen, 2. drückt sie die Intention der Pazis-

zenten aus, sich dieser magischen Macht zu unterstellen. Ohne

die Beschwörungsformel wäre der Genuß wirkungslos. Durch

sie wird das aus dem Körper des anderen in den eigenen auf-

genommene Blut (Speichel) dort eine latente objektive Macht

über das Leben. Diese Macht ist magischer d. h. immaterieller,

aber naturhaft wirkender Art, hat aber ihr materielles Substrat

an dem Stoffteil aus dem Körper des anderen. Im Falle des

Bundesbruches wird sie effektiv als Macht des Verderbens gegen

Leib und Leben des Bundbrüchigen. Blut und Speichel sind

eben vitale Stoffteile, Träger des Lebens. So läßt sich das

Wesen des Blutbundes definieren als eine magische Bindung

des eigenen Lebens an das fremde. Die Hemmung oder Ver-

nichtung des fremden Lebens hat die Vernichtung des eigenen

zur unabwendbaren Folge, und umgekehrt Förderung, Bewahrung

des fremden Lebens fördert und bewahrt das eigene. Das Wohl

des Blutsbruders zu suchen ist daher eine Forderung des eigenen

Ichs. Zum völligen Verständnis des mma ist noch eins hinzu-

zunehmen: der besondere Zweck, zu dem es eingegangen wird,

wie er in den Beschwörungsformeln zum Ausdruck kommt.

Das mma hat mit dem sittlichen Verhältnis der Freundschaft

nichts zu tun, es dient stets egoistischen Interessen. Oft mag

das private mma Anlaß zu Erpressungen sein: Blutsfreunde dürfen

sich nichts abschlagen. Da das durch das mma geschaffene Ver-

hältnis allen anderen Beziehungen, z. B. der zum Häuptling ab-

solut vorangeht, so ist es kein Wunder, wenn der Häuptling solche

Bündnisse nicht duldet. Werden heimlich eingegangene bekannt,

so trifft die Schuldigen die beliebte Strafe der Viehentziehung.



Blut- und Speiehelbünde bei den Wadschagga 293

Wie ist das mma zu erklären? Die Religion der Wa-

dscliagga ist ein ziemlicli roher Geisterglaube. Die höhere Macht,

die sie fürchten, sind die Geister der Erzeuger der Familie und

der Sippe. Die Macht, die ihnen zugeschrieben wird, verwenden

sie ganz im egoistischen Interesse. Sie sind nur dann wohl-

wollend, wenn sie von Zeit zu Zeit durch Opfer an Fleisch,

Milch oder Bier beschwichtigt werden. Obwohl sie nämlich

Schatten sind, haben sie doch von Zeit zu Zeit das Gelüst

nach Fleisch oder Bier, wovon sie den „Schatten“ genießen.

Ihr Begehren geben sie kund, indem sie Übel verhängen, z. B.

Krankheiten. Die Dschagga glauben auch an Ruva, ein Wort,

das in der absoluten Form nur Sonne, im Lokativ aber Himmel

bedeutet. Bei Aufgang der Sonne spuckt der Dschagga ihr

entgegen mit dem Gebet: Ruva bringe mich durch den Tag!

Oder auch wohl: Ruva gib mir Yiehl Die Dschagga sind nun

aber, wie man gemeint hat, keineswegs Sonnenanbeter, sondern

Ruva ist ein geistiges Wesen, das auf der Sonne resp. auf

dem Himmelsgewölbe seinen Sitz hat. Zum Beweis herbei-

zuziehen ist der Glaube der Wadschagga, daß die Häuptlinge

nach ihrem Tode zum Himmel auffahren, also zu Ruva, während

die gewöhnlichen Geister als unter der Erde befindlich gedacht

sind. Ruva selbst muß also ein Geistwesen sein, und man wird

in ihm den Urahn, den Uralten zu sehen haben. Muungu

Unkulunlculu, der Name für Gott bei den meisten ost- und

südafrikanischen Bantuvölkern, heißt nämlich: der Alte, der

Uralte. Warum bezeichnen nun die Wadschagga dies höchste

Geistwesen mit Ruva = Sonne, Himmel? Dies wird wohl auf

eine Übernahme von den Masai zurückzuführen sein, die Gott

im Himmelsgewölbe anbeten. Die Wadschagga wenden sogar,

wenn auch selten, den eigentlichen Masainamen für Gott, ngai,

an. Jedenfalls aber wird Ruva kein Kultus gewidmet, er steht

dem einzelnen so ferne, daß er fast zu einer bloßen Idee sich

verflüchtigt. — Der Geisterdienst ist nun fast ganz ohne sitt-

liche Elemente. Man schwört z. B. niemals bei den Geistern,



294 J. Kaum Blut- und Speichelbünde bei den Wadschagga

sondern immer beim Häuptling. Diesem religiösen Tiefstand

korrespondiert natürlich der sittliche durchaus Jeder handelt

nach der Regel des Egoismus, soweit dieser nicht gebunden

ist durch die nationale Sitte, die patriarchalische Ehrfurcht

gegen die Respektspersonen und die Furcht vor Vergeltung.

Besonders gilt dies in Hinsicht auf Versprechungen. Ein Eid

gilt fast ebensoviel wie das einfache Wort, d. h. ebensowenig.

Ein jeder traut dem anderen alles mögliche Schlechte zu. Bei

Völkern, wo den Göttern sittliche Eigenschaften zugeschrieben

werden, ist ein Verhältnis des Vertrauens der Mitglieder der

Gesellschaft zueinander deshalb möglich, weil jeder bei dem

anderen dieselbe Furcht vor den Göttern als Rächern der ver-

letzten sittlichen Ordnung voraussetzen kann. Ich erinnere

nur an Zevs ÖQ/.iog, Zeus als Schützer des Eides. Auf dem

Boden der Naturreligion aber, auf dem die Dschagga stehen,

beherrscht das Verhältnis der einzelnen Mitglieder des Volks-

verbandes zueinander das Mißtrauen. Hier entstanden nun die

magischen Bünde als Mittel, sich des anderen absolut zu ver-

sichern. Sie entstehen im Zusammenhang mit dem Glauben,

daß sinnenfällige Dinge irgendwelcher Art, welche in irgend-

einer Verbindung mit einem oder mehreren Menschen stehen,

durch Beschwörung oder auf andere Weise zum Sitz schädlicher

oder heilbringender Kräfte werden können für dieselben. Diese

Anschauung ist verwandt mit dem Fetischismus, aber bestimmt

von ihm zu unterscheiden. Der Fetischismus liegt hier schon

jenseit des Horizontes: jene magischen Kräfte werden durchaus

als dingliche gefaßt, eine Verehrung irgendwelcher Art wird

daher jenen Dingen, die ihr Sitz sind, niemals erwiesen.



II Berichte

Die Berichte erstreben durchaus nicht bibliographische Voll-

ständigkeit und wollen die Bibliographien und Literaturberichte
nicht ersetzen, die für verschiedene der in Betracht kommenden

Gebiete bestehen. Hauptsächliche Erscheinungen und wesentliche

Fortschritte der einzelnen Gebiete sollen kurz nach ihrer Wichtig-

keit für religionsgeschichtliche Forschung herausgehoben und beurteilt

werden (s. Band VII, S. 4 f.). Bei der Fülle des zu bewältigenden
Stoffes kann sich der Kreis der Berichte jedesmal erst in 2 bis

3 Jahrgängen schließen. Mit Band IX (1906) beginnt die neue

Serie, und es wird nun jedesmal über die Erscheinungen der Zeit

seit Abschluß des vorigen Berichts bis zum Abschluß des betr.
neuen Berichts referiert.

2 Melanesien 1903/04

Von W. Foy in Köln

[Fortsetzung]

Neuguinea

Britisch. An die kleinen Inseln der Torres-Straße schließt

sich nordwärts die große Insel Neuguinea an. Mancherlei, was

uns hier interessiert, hat in den zuvor besprochenen Reports

of tiie Cambridge Anthropological Expedition to Torrcs

Straits, Vol. V Erwähnung gefunden und ist hier auch schon

der Hauptsache nach verzeichnet worden. S. 17 und S. 35 f.

lesen wir Mythen von Kiwai, S. 187—193 wird über den

Totemismus von Daudai, Kiwai, dem nordöstlichen Papua-

Golf und dem Südostdistrikt gehandelt, S 218—220 finden



sich Notizen über die Jünglingsweihen, über Schwirrholz und

Idole auf Kiwai und an der Mündung des Flyflusses,

S. 337f. erörtert gewisse Zauherstäbchen, wie sie beim Dugong-

fang nicht nur auf den Inseln der Torres-Straße, sondern auch

in Daudai und an der Mündung des Flyflusses verwendet
werden. 1

Einige Bemerkungen über religiöse Dinge bei dem bisher

noch unbekannten Stamme der Bugilai in Daudai sind in einem

Aufsatze von dem inzwischen verstorbenen Rev. J. Chalmers

zu finden, betitelt: Notes on the Bugilai, British Neiv

Guinea.2 Die Bugilai glauben an einen großen Geist Kaka,

der, wenn die Sonne versinkt, unter die Erde gebt und dann

einen langen Tunnel entlang wandelt, die ganze Nacht hindurch,

um am Morgen wieder auf die Erde heraufzukommen: der

typische Sonnengott! Das Seelenland liegt im Westen. Der

Totemismus steht in voller Blüte: die Angehörigen des Krokodil-

totems z. B. nehmen junge Krokodile, auf die sie etwa stoßen,

mit sich zu ihrer Wohnstätte und bringen ihnen Gaben an

Nahrungsmitteln und sonstigen Dingen dar. — Ein anderer

Aufsatz desselben Verfassers über Kiwai, betitelt: Notes on

the Natives of Kiivai Island, Fly Biver, British New

Guinea 3, ist seinem wesentlichen hier in Betracht kommenden

Inhalte nach schon in den zuvor genannten „Reports of the

Cambridge Anthropological Expedition to Torres Straits“ Vol. V

verarbeitet worden. Erwähnt sei hier noch ein vor einem

Kriegszug üblicher divinatorischer Brauch, der in der Ausübung

des Geschlechtsaktes seitens der Kriegshäuptlinge besteht, wobei

aus der männlichen Kraft (penis erectio firma) auf ein glück-

liches Gelingen des Kriegszuges geschlossen wird: die männliche

1 Manches davon findet sich schon in Haddons Buch: Head-Hunters,

Btach, White and Broun (1901), S. 95 ff., 197 ff. Aber auch nach manchen
andereu Richtungen hin bietet es des Interessanten genug.

* Journal of the Anthropological Institute of Great Britain and Ireland
XXXIII (1903), S. 108—110. * Ebenda S. 117—124.



Melanesien 1903/04 297

Kraft gilt eben als Zeichen besonderer zauberhafter Fähigkeiten.

Das Sichelemblem des Mondgottes (siehe oben S. 132 ff.) scheint

auch auf Kiwai eine Rolle zu spielen und in der Hand getragen

zu werden.

Über mancherlei interessante Erscheinungen des religiösen

Lebens im Elemabezirk am nordöstlichen Papua-Golf berichtet

in mehreren Aufsätzen Rev. J. H. Holmes. Der eine, betitelt:

Initiation Ceremonies of Natives of the Papuan Gulf1,

schildert die dortigen Jünglingsweihen. Mit zehn Jahren wird

der Knabe im Männerhause (eravo) abgeschlossen: er darf es

nur in einer Verhüllung verlassen, die ausschließlich die Füße

frei läßt (vgl. die ähnliche Sitte auf Tutu und Nagir in der

Torres-Straße ohen S. 139). Gleichzeitig erscheinen im Dorfe

Abgesandte des Berggottes Kovave in Maskentracht, die eben-

falls göttlichen Rang einnehmen und für die Ungeweihten un-

erkannt bleiben müssen. Nach etwa zehn Tagen werden die

Knaben mit Anbruch der Nacht in den Busch geführt und

erhalten dort von Kovave selbst Masken aufgesetzt: das ist

doch wohl dahin aufzufassen, daß sie zu Geistern gemacht

werden, das Endziel aller Jünglingsweihen. Auf einer weiteren

Stufe der Weihen müssen sie den Urin des Kriegshäuptlings

trinken, um Krieger (semese) zu werden. Schließlich werden

sie auch noch in die Geheimnisse des Schwirrholzes eingeweiht.

— In einem weiteren Aufsatz: Notes on the Peligious Ideas

of the Elema Tribe of the Papuan Golf* behandelt derselbe

Autor den dortigen Totemismus, Seelen- und Götterglauben.

Nur Tiere sind als Totems (ualare) nachzuweisen. Tötet jemand

durch einen Zufall sein Totemtier, so trauert er um es wie um

einen Verwandten, indem er nur gerade so viel Nahrung zu

sich nimmt, um nicht sterben zu müssen. Hat er dagegen

bewußtermaßen den Tod eines Totemtieres verschuldet, so gibt

1 Journal of the Anthropological Institute of Great Britain and Ireland
XXXII (1902, aber erschienen erst Mitte 1903), S. 418 — 423.

s Ebenda S. 426 — 431.



298 W. Foy

er sich dem Hungertode hin. Teile der Totemtiere dürfen nur

von dem Totemangehörigen zu Schmuck u. dgl. verarbeitet

und getragen werden. Freiskulptierte Figuren von Totemtieren

spielen als Hausschmuck und in religiösen Prozessionen eine

Rolle. Die Totenseelen (ove) zerfallen je nach der Todesart

in verschiedene Klassen: die Seelen der im Kampfe Gefallenen

werden vom Kriegsgotte Hiowaki in Empfang genommen, der

irgendwo im Himmel residiert. Die Seelen derjenigen, die

eines natürlichen Todes sterben, kommen ins Totenreich, das

man sich entweder im Westen (dem Lande der untergehenden

Sonne!) denkt oder auch im östlichen Gebirgslande (dem Lande

der aufgehenden Sonne, dem Sitze des Berggottes Kovave, der

die Jünglinge, wie wir sahen, zu Geistern weiht!). Die Seelen

Ermordeter irren ruhelos umher, eine Qual für die Mörder.

Die Seelen derjenigen endlich, die von Krokodilen gefressen

worden sind, halten sich oft in diesen auf, plagen aber auch

vielfach die Menschen im Schlafe, bis es diesen gelingt sie in

den Busch zu locken, aus dem sie sich, ihrer Krokodilnatur ent-

sprechend, nicht wieder herausfinden können. Im Götterglauben

des Elemabezirkes begegnet uns die höchst interessante Tatsache

eines Dualismus. Auf der einen Seite steht ein absolut guter

Gott Harisu oder Harihu, der seinen Willen den Menschen

(und zwar zunächst den Zauberern) durch seinen Boten Haro-

hoha bekannt gibt. Beide scheinen nie figürlich dargestellt

zu werden. Auf der anderen Seite steht der böse Gott Karisu,

bei Prozessionen in schrecklicher Maskerade auftretend, die

Beine mit schwarzgefärbtem Baste umhüllt. Dem guten sowohl

wie dem bösen Gotte sind andere Götter untergeordnet: dem

ersteren Götter der Schöpfung und Vegetation, dem letzteren

z. B. der Berggott Kovave, weil von ihm das Gelingen einer

Reise ins Innere abhängt, ferner der Gott des Nordwestwindes

Avaralaru und der Meergott, auf deren Gunst man bei den

Handelsfahrten angewiesen ist, weiterhin der Gott des Schwirr-

holzes, Oalea (der Grund bedarf hier noch genauerer Feststellung),



Melanesien 1903/04 299

und bezeichnenderweise auch der Kriegsgott, Hiowaki. Alle

diese und noch viele andere Götter zusammen mit den Toten-

geistern und Totemtieren werden bei gewissen Stammesfesten

in figura dargestellt. — Ein dritter Aufsatz endlich, betitelt:

Notes on the Eiemu Tribes of tlie Papuan Gulf*, be-

schäftigt sich mit den Stammessagen des Elemabezirkes, die,

wiewohl zum großen Teil Geschichte, doch auch viele mytho-

logische Züge enthalten. Die eine Stammesgruppe leitet sich

z. B. von Iva 2 ab, von dem es heißt, daß er aus dem Erdboden

hervorkam, wie Pflanzen und Bäume es tun: das ist wohl

eine verblaßte Sonnenmythe.

Erwähnt sei noch ein Aufsatz von L. Loria: II matri-

monio nei villaggi del Lasso San Giuseppe3, der die Heirats-

gebräuche von Innawi (Inave) am Paimono (Paumumu, St. Joseph-

fluß) im Mekeo-Distrikt behandelt, die, wie alle Sitten, religiös
durchsetzt sind.

Deutsch. In einem Aufsatze Kaiser Wilhelms-Land4,

der auf Aufzeichnungen von Pater Yorman, Schleiermacher

und anderen beruht und z. T. aus Missionszeitschriften geschöpft ist,

scheinen mir ein paar noch unbekannte, hierher gehörige

Beobachtungen enthalten zu sein. Besonders gilt dies von der

(wohl bei den Monumbo von Potsdamhafen beobachteten)

Anschauung, daß Männer, die einen Feind getötet haben, zwei

Monate lang als unrein gelten (vgl. das Tapu der Neuseeland-

Krieger, s. unten) und, außer mit den älteren Männern,

selbst nicht mit ihren Angehörigen verkehren dürfen; sonst

würden diese Ausschlag und Geschwüre bekommen (S. 85 a).

Ferner hören wir von Geisterflöten auf den Schouten-Inseln

(S. 86 b) und lernen eine Sage über den Ursprung des Feuers

1 Ebenda XXXIII (1903), S. 125 — 134.
! Ivu im Original ist ein Druckfehler, vgl. Man 1905, S. 5, Anm.
•1 Archivio per l'Antropologia e la Ktnologia XXX11I (1903), S. 85—96.
4 Die Katholischen Missionen 32. Jahrg. (Okt. 1903 bis Sept. 1904),

S. 82—86, 102—105.



und Wassers von den Bewohnern des Astrolabegebirges

kennen (S. 102 a). Anderes ist schon in ethnologischen Zeit-

schriften publiziert. 1

Über Ahnenbilder und Masken von Potsdamhafen wird

in einem Aufsatze von Pater W. Schmidt gehandelt 2, der sich

Beiträge zur Ethnographie des Gebietes von Potsdam-

hafen betitelt und auf Mitteilungen des Pater Vorman zurück-

geht. Mit Recht wird der Ausdruck 'Ahnenbilder’ als un-

genügend bezeichnet, da es sich auch um die Bildnisse verstorbener

Kinder und Gattinnen handelt, die von den Vätern und Gatten

ebenso angefertigt werden, wie die Bildnisse der Väter von

den Söhnen. Diese 'Ahnenbilder’ werden um Hilfe bei Kriegs-

oder Jagdzügen u. dgl. angegangen. Solche Bildnisse finden

sich auch an Speerschäften aus dem vollen geschnitzt. Oft sind

sie maskiert dargestellt. Die Masken heißen murup, ebenso

wie die geheimnisvollen Flöten des Geisterhauses und die das

Haus bewohnenden Geister selbst: es ist dies also ein allgemeiner

Ausdruck für 'Totengeist’, der sich in den Masken sowohl wie

in den Flöten dokumentiert. Da erscheint es mir nun außer-

ordentlich wichtig darauf hinzuweisen, daß in Südostaustralien

die Seele vielfach murup genannt wird 8 : damit ergibt sich ein

ganz intimer Zusammenhang zwischen Australien und Deutsch-

Neuguinea, wie er auch in bezug auf Schwirrhölzer von der

Astrolabebai zutage treten wird.4 Nicht beitreten kann ich der

Ansicht des Verfassers, daß die Menschengesichtsmaske ganz

allgemein in besonderem Zusammenhänge zu dem Schädelkult

1 Vgl. Erdweg Die Bewohner der Insel Tumleo, Berlinhafen. Mit-
teilungen der Anthropologischen Gesellschaft in Wien XXXII (1902),
S. 274 ff., 317 ff. — Chr. Schleiermacher Religiöse Anschauungen und Ge-
bräuche der Bewohner von Berlinhafen. Globus LXXVIII (1900), S. 4—7.

’ Globus LXXXIV (1903), S. 111—113.
‘ Siehe Howitt The Native Tribes of South-Eust Australia S. 435, 438.
4 Auf sprachliche Übereinstimmung der Gegend von Berlinhafen

und Potsdamhafen mit der Gegend des Hunteflusses nördlich von Sidney
hat F. Gräbner Zeitsehr. f. Ethnologie 37. Jahrg. (1905), S. 37 hin-
gewiesen.



Melanesien 1903/04

stehe: die Menschengesichtsmaske fungiert vielmehr in derselben

Weise wie die Tiermaske in totemistischen Tänzen, d. h. sie

dient von Haus aus ausschließlich zur Verwandlung des Dar-

stellers in das darzustellende Objekt. Daß trotzdem stellen-

weise, wie in dem Gebiete von Potsdamhafen, die Maske

zu einer Art Parallele des Schädels geworden ist, indem sie

als charakteristischer Teil des Totengeistes zu allen mög-

lichen Amuletten verwandt worden ist, darf uns nicht wunder-

nehmen.

Niederländisch. Von Niederländisch-Neuguinea liegen

aus den beiden Berichtsjahren nur kurze verstreute Mitteilungen

vor. D. A. P. Koning berichtet in einem Aufsatze: Eenige

gegcvens omtrent land en volk der Noord-Oost/cust van

Ned. Nieutv-Guinea, genaamd Papoea Telandjang 1 über

die Männerhäuser (Tempel) von Taubadi in der Humboldtbai,

in denen die heiligen Flöten aufbewahrt werden, die nur nachts

gespielt werden dürfen (S. 260). Ebendort (S. 280) ist auch

eine Notiz von W. A. Mouton abgedruckt, die sich auf die

Gebräuche bei Todesfällen in der Tanah-Merah-Bai bezieht:

die Leiche wird in Rindenstoff eingewickelt begraben, die Witwe

bemalt sich schwarz. Uber die Abschließung der Frau bei

Geburten in besonderen Hütten, wie sie bei den Bewohnern

des Arfak-Gebirges üblich ist, hörenwir von J. L. van Hasselt 2

Aus der Halbinsel Onin im westlichen Neuguinea finden sich

einige Notizen über Tabuzeichen und Geister von weißer Haut-

farbe in J. S. A. van Dissels Reisebericht: Landreis van

Fahfalc naar SeJcar.3 In einem anderen Reisebericht desselben

Autors, betitelt: Peis van Ati ati onin over Patipi en

1 Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde van Nederlandsch-
Indic. Zevende Volgreeks, I (1903), S. 250 — 980.

* Tijdschrift roor Indische Taal-, Land- en Volkenkunde XLVI
(1903), S. 287 f.

5 Tijdschrift vun hct Koninklijk Nederlandsch Aardrijkskundig Ge-
nootschap. 2 Serie, Deel XXI (1904), S. 478—617. Vgl. das Referat von
W. Foy im Zentrnlblatt für Anthropologie IX, S. 305.



W. Foy302

Degen naar Kajoni 1, wird über Aufbahrung der Toten und

über Totengeschenke gehandelt (S. 644).

Gerade in Neuguinea ist auf religionswissenschaftlichem

Gebiete noch so unendlich viel zu tun, daß die geringen Fort-

schritte nach dieser Richtung hin eigentlich überraschen und

aufs neue die Mahnung nahe legen das Material zu sammeln,

solange es noch Zeit ist. Gelegenheit findet sich für Regierungs-

beamte und Missionare übergenug.

Bismarck - Archipel

Allgemeines. Das sonst recht anschaulich geschriebene

Buch von Heinrich Schnee: Bilder aus der Südsee 2 bringt

auf religionswissenschaftlichem Gebiete nicht viel Neues. Haupt-

sächlich kommt hier das XVIII. Kapitel in Frage (S. 317—331),

das „Aberglaube, Zauberei“ überschrieben ist und sich fast

ausschließlich auf die religiösen Anschauungen des Oststammes

der Gazellehalbinsel Neupommerns und der Eingeborenen

von Neumecklenburg und Neuhannover bezieht. Nach

dem Glauben des Oststammes der Gazellehalbinsel 3 können nur

die Totenseelen (tämberan) solcher Leute, die im Leben eine

genügende Menge Muschelgeld besessen haben, ins Jenseits

gelangen, das man sich auf irgendeiner kleinen Insel oder

irgendwo im Inneren der Gazellehalbinsel denkt; die Seelen

armer Leute müssen ewig ruhelos umherirren (S. 318, vgl. auch

S. 10f.).4 Sternschnuppen gelten auch hier (vgl. oben S. 142)

1 Tijdschr. Kon. Xederl. Aardrijlsk. Gen. a. a. 0. S. 617—650.
5 Mit dem Untertitel: l'ntei den kannibalischen Stummen desliismarck-

Archipeis. Berlin 1904. XIII und 394 Seiten 8°.
3 Darunter ist die Küstenbevölkerung im Xordosten der Gazelle-

balbinsel, vom Weber Hafen bis zur Mündung des Varangoiflusses, zu
verstehen.

1 Siehe auch I’ater Kleintitschen Deutsches Kolonialblatt, XV. Jahrg.
1904, S. 293 f. und besonders I’ater Bley Superstizioui ed Usanzi dei
Selraggi Liruani, Studi lieligiosi II (1902), Fase. III, S. 182f. Nach
letzterem hängt die Dauer des Aufenthalts auf der Insel der Seligen von
der Höhe des (unterlassenen Vermögens ab. Für Seelen Armer ist es
nach dem Tode ganz aus.



Melanesien 1903/04 303

als Toteuseelen, die ins Jenseits ziehen. 1 Personenzauber durch

Bezaubern der Fußspur, durch Vergraben von Exkrementen

und aller Art Abfällen, Liebeszauber, Fischzauber u. dgl. ist

üblich (S. 319 if.). 2 Von einer großen Anzahl Leuten glaubt man,

daß sie über einen Regenzauber verfügen. Zur Heilung von

Krankheiten werden Hühner unter Zaubersprüchen zerschnitten

(S. 320). Ist jemand krank, so schlafen immer einige Ver-

wandte oder Freunde mit ihm und dürfen sich nicht eher

entfernen, als bis die Krankheit vorüber ist, sonst würde eine

Verschlimmerung derselben oder der Tod eintreten.* Bei der

Schilderung des Dukduk und Ingiet (S. 322 ff.) ist Verfasser

nicht auf der Höhe. Interessant ist nur die Notiz, daß das

Dukduk-Kostüm einen Vogel (a bco) nachahmen soll: eine weitere

Bestätigung meiner Ansicht, daß wir es mit einer Kasuarmaske

zu tun haben.4 Ferner ist zu beachten, daß gewisse von

Geistern bewohnte Figuren, die sich im Besitze von Mitgliedern

des Ingietbundes 5 befinden, a ingiet oder a matmat genannt

werden: da mat das Wort für 'tot* ist, so liegen also Ahnen-

figuren vor, und die Zeremonien des Ingiet erstrecken sich

im wesentlichen auf den Kult der Totengeister. Von den

Maskentänzen in Nord-Neumecklenburg erwähnt auch dieser

Verfasser (S. 328), daß sie fast alle geschlechtliche Vorgänge

(Liebeswerben) zum Inhalte hätten.6 Zum Teil neu ist, so-

1 Nach Pater Bley a. a. 0. S. 185 handelt es sich bei Sternschnuppen
um die Seelen Erschlagener.

! Siehe über Zauber ausführlicher Pater Bley a a. O. S. 184—186.
s Siehe auch Pater Bley a. a 0. S. 186 und Die katholischen

Missionen 32. Jahrg. (Okt. 1903 bis Sept. 1904), S. 226. Nach ersterem
müssen alle Verwandten bei dem Kranken schlafen

4 Vgl. W. Foy Tanzobjekte vom Bismarck-Archipel, Nissan und Buka.
Publ. a. d. Kgl. Ethnograph Museum zu Dresden XIII (1900), S. 3 a.

fl Pater Bley a. a.O.S. 183 spricht von „Init“, falls das nicht auf einem
Mißverständnis der deutschen Schreibung Iniet seitens des Übersetzers
beruht.

“ Vgl. Meyer und Parkinson 1‘ubl. a. d. Kgl. Ethnograph. Museum
zu Dresden X (1895), S. 6bf.



304 W. Poy

viel ich weiß, was über den Totenkult der Nord-Neumecklen-

burger berichtet wird (S. 329). Der Tote wird in Nord-Neu-

mecklenburg und Neuhannover nicht, wie in Süd-Neumecklen-

burg und auf der Gazellehalbinsel, beerdigt, sondern mit Gegen-

ständen seines Besitzes verbrannt, und die Asche wird ins

Meer geworfen. Dann beginnt die Anfertigung von Schnitz-

werken, was etwa zehn Monate dauert, und schließlich findet

ein Tanzfest statt, wobei die Schnitzwerke um das Haus des

Verstorbenen herum aufgestellt werden. 1 Bisweilen stellen sie

Ereignisse dar, die den Verstorbenen betroffen haben: ein

Mann im Rachen eines Fisches weist darauf hin, daß der Tote

von einem Hai verschlungen wurde; der Nebengedanke mag

dabei sein, daß nun die Seele des Toten im Hai weiterlebt.

In Nord-Neumecklenburg sowohl wie auf den Admiralitäts-

inseln gelten Menschenknochen als wichtige Amulette (S. 327,

330). — Aus anderen Kapiteln desselben Buches sei noch er-

wähnt, daß die Trauerbemalung der Witwen an der Süd-

küste von Neupommern weiß ist, während auf der Gazelle-

halbinsel schwarze Bemalung als Sitte herrscht (S. 236, 240),

gewiß deshalb, weil man sich hier die Totengeister schwarz

vorstellt. 3 Wenn im Archipel die Leichen von getöteten Weißen

gewöhnlich nicht verzehrt werden (S. 343 — 348), so mag

außer dem Gedanken, daß ihnen besonders unheimliche Zauber-

kräfte innewohnen, auch noch die Vorstellung nachwirken, daß

sie Wiederverkörperungen von Totengeistem sind.

Einiges Wenige, das hierher gehört, steuert auch ein Buch

von Rodolphe Fcstctics de Tolna bei: Vers Vecueil de

Minicoy uprcs huit ans dans l’Ocean Pacifique et

Indien.3 Über den Dukduk von Neupommern bzw. Neu-

lauenburg wird S. 93ff. gesprochen: neu ist wohl die Notiz,

daß der Darsteller des Dukduk in der Öffentlichkeit beständig

1 Nach Meyer und Parkinson a. a. 0. S. 2b werden gleiche Schnitz-
werke auf den Gräbern aufgestellt.

* Vgl. Pater Bley a a. 0. S. 182. 5 Paris 1904. 395 Seiten 8* *.



Melanesien 1903/04 305

tanzen muß, ohne je aufzuhören; im Tanze liegt eben seine

Zauberkraft. Eine Reihe Abbildungen von Dukduktänzern,

sowie von Männern im gewöhnlichen Tanzschmuck, die durch

ihre Körperbemalung lebhaft an australische Zeremonien er-

innern, sind dem Werke beigegeben. Wenn von Kapsu in

Nord-Neumecklenburg gleichfalls von einem Dukduk-Kostüm

die Rede ist (S. 107), so beruht das wohl auf einer Vermengung

verschiedener Maskengebräuche. S. 114 werden von Kapsu und

Nusa heilige mit Schnitzwerken verzierte Hütten beschrieben,

die sich innerhalb eines umzäunten Platzes befinden (vgl. die

Abbildung S. 119) und dadurch zu gewissen Zeremonialstätten

der Torresstraße in außerordentlich nahe Verwandtschaft treten.

Gleichartige Hütten innerhalb von Umzäunungen sind schon

andernorts erwähnt. 1 Ob sie mit Totenfeiern in Beziehung

stehen, muß dahingestellt bleiben.2

Neupommern. Eigentlich ist von dieser größten Insel

des Bismarck-Archipels bisher nur der schon genannte Oststamm

der Gazellehalbinsel eingehender, wenn auch bei weitem noch

nicht gründlich genug erforscht. Im übrigen sind erst Anfänge

zu verzeichnen. Ein außerordentlich wichtiger Beitrag ist nach

dieser Richtung hin ein Aufsatz, den Pater Rascher nach

Aufzeichnungen Bruder Müllers über die Sulka veröffentlicht

hat. 3 Es ist dies ein Stamm, der an der Südküste der Weiten

Bucht bis Kap Orford wohnt und von dem wir bis vor einigen

1 Meyer und Parkinson Puhl. a. d. Kgl. Ethnograph. Museum zu
Dresden X (1895), S. 2 a.

* Dort, wo in der Literatur bei Schilderung der Totenfeier Hütten
erwähnt sind, die mit Schnitzereien verziert sind und in denen Masken
ausgestellt werden (Meyer und Parkinson a. a. 0. S. 10 a, vgl. auch die
Abbildung im Papua-Album II 1900, Taf. 28; 11. Schnee Bilder aus der
Südsec S. 329), ist von einer Umzäunung keine Rede. Im (iegeuteile
berichtet Parkinson, daß während und nach der Festlichkeit jeder un-
gehindert die Hütte betreten kann, was eine Umzäunung nicht gerade
nahelegt.

Die Sutta. Ein Beitrag zur Ethnographie ton Neupommern.
Archiv für Anthropologie, Neue Folge, Bd. I (1904), S. 209 — 235.

Archiv f. Kclitfiunswisseuschult X *20



306 W. Foy

Jahren noch nicht das geringste wußten, der also sozusagen

ganz jungfräulich ist. Um so dankbarer müssen wir für die

vorliegenden Aufzeichnungen sein, die sich fast ausschließlich

auf religiöse Dinge erstrecken. Totemismus ist wohl aus der

Einteilung des Volkes in zwei exogame Stämme mit mehreren

'Asten’ zu folgern (S. 210). Abgesehen davon gibt es sowohl

Männer wie Frauen, die sich des Schweinefleisches enthalten.

Aus dem Kapitel der Heiratsgebräuche sei hervorgehoben, daß

die Braut in einer Zelle des Hauses ihrer Schwiegereltern bis

zum Hochzeitstage abgeschlossen leben muß, unter Beobachtung

von Speiseverboten und ohne selbst Feuer zu machen und zu

kochen. Geht sie aus, so muß sie sich von Kopf zu Füßen

einhüllen und pfeifen, damit die Männer ihr aus dem Wege

gehen. Zur selben Zeit wird sie tätowiert (S. 211a). Der

Geschlechtsverkehr gilt als eine „Verunreinigung“ und erfordert

lteinigungszeremonien, bei Männern öffentlich im Meere (S. 211 b).

Ähnlich hat eine Geburt schwächenden Einfluß auf alle Männer,

Waffen und Pflanzenableger, und es muß dieser ungünstige

Einfluß durch einen Gegenzauber aufgehoben werden (S. 212a).

Zauberformeln dienen zur Beschleunigung des Gehen- und

Sprechenlernens beim Kinde. Unter den Mannbarkeitszeremonieu

(S. 212 ff.) nimmt die Beschneidung und das Schwarzfarben der

Zähne, sowie die Einweihung in die Maskengebräuche den

Hauptraum ein. Die Bestattung (S. 214ff.) ist je nach der

Todesart verschieden; zum Teil findet eine besondere Aus-

treibung der Seele statt, und es werden die Gebeine des Toten

in Blätter eingenäht und in der Hütte aufgehängt. Die Seelen

denkt man sich zum Teil unter der Erde wohnen; ehe sie aber

dahin hinabsteigen, kommen sie zu zwei Felsen, wo sie über

ihr irdisches Leben ausgefragt werden: die Seelen geiziger

Menschen werden zu Felsen in der Meeresbrandung im Süden.

Sternschnuppen gelten als Seelen (siehe oben S. 302), ebenso

wird das Phosphoreszieren des Meeres auf das Baden von

Seelen zurückgeführt (S. 216). Der Glaube an böse Geister



Melanesien 1903/04 307

(kot), die sich in allen möglichen Naturobjekten aufhalten, ist

tief eingewurzelt. Desgleichen behaupten die Sulka die Existenz

von Zwergen (S. 217). Auch glauben sie an besondere Wasser-

bewohner (rul) und an Leute (Ideal), die in künstlich her-

gestellte Fische kriechen, ins Meer schwimmen und dann andere

zu töten suchen (S. 226f.). Mannigfach ausgebildet ist die

Zauberei (S. 217ff.): wir hören von verschiedenen Arten des

Liebeszaubers, Krankheitszaubers, Vernichtungszaubers; wir

hören von Zauberhandlungen zur Feststellung eines Diebes

oder Zauberers, von solchen, die sich auf Tiere, auf die Jagd,

auf Rodungen und Pflanzungen beziehen oder bei der Fertig-

stellung von neuen Kähnen, Schilden, Häusern vorgenommen

werden. Ingwer spielt dabei eine besondere Rolle. Auch

Wetterzauber (S. 255) sind gebräuchlich. Um Regen herbei-

zuziehen, taucht man eine Handvoll Zweige ins Meer und

beschwert sie mit Steinen, genau wie auf den Inseln der Torres-

Straße (vgl. oben S. 146). Um ihn wieder zum Aufhören zu

bringen, legt man Steine, die am Feuer erhitzt sind, in den

Regen: „Die Regentropfen, welche auf den Stein fallen, ver-

brexmen sich, und es hört auf zu regnen.“ Aberglauben läßt

sich in der verschiedensten Form konstatieren (S. 2_6): Besuch

bringt Schläfrigkeit und hindert die an dem Tage angebauten

Früchte an der Reife 1 ; die Berührung der kapurik-Liane be-

wirkt, daß der Arm sich gerade so verdreht wie die Schling-

pflanze; übermäßig lustige Kinder locken Besuch ins Gehöft

u. dgl. m. An Maskenarten mit besonderen Funktionen im

einzelnen gibt es eine große Anzahl (S. 227 f.): sie werden in

einem geheimen Gehöft im Busche angefertigt und erscheinen

zu verschiedenen Zeiten im Dorfe, zum Teil allerlei Schabernack

treibend. Die Funktion der mongan-Masken besteht in dem

1 Nach Pater Bley a. a. 0. S. 186 gilt beim Oststamme der Gazelle-
halbinsel die auf ähnliche Ideen zurückgehende Sitte, daß, wer einen
Besuch über Nacht hat, am anderen Tage nicht in den Pflanzungen
arbeiten darf, weil sonst alles verderben würde.

«n*/



Durchpeitschen der Leute, die sich freiwillig dazu- stellen,

ebenso der Knaben, damit sie sieb kräftig entwickeln. Eine

nicht unähnliche Sitte besteht bei den Tanzfesten der Baining. 1

Das Schlußkapitel (S. 228 ff.) bringt eine Reihe Erzählungen

mehr oder minder deutlich mythologischer Art. Die letzte

handelt über die geringere Helle des Mondes gegenüber der

Sonne. Die vorletzte schildert die Herkunft des Feuers zu-

sammen mit der Nacht, mit den in der Nacht zirpenden Grillen

und mit dem den kommenden Tag verkündenden Klettervogel,

und zwar aus dem Wasser: es ist eine unverkennbare Mythe

der im Meere aufgehenden Sonne. Auch die drei ersten Er-

zählungen gehören zur Sonnenmythologie.

Über einen Maskentanz der Nordwest-Baining berichtet

Pater J. Meier in einem Artikel über Krem- und Quer-

en ge in Baining (Neupommern).3 Ich kann hier auf

meine andernorts 3 erschienene kritische Besprechung verweisen.

Einige Angaben über die Religion des Oststammes der

Gazellehalbinsel sind in einem Bericht von Pater Klein-

titschen enthalten.4 Die Eingeborenen glauben an einen guten

Geist To Kabinana 'der Weise’. Der Tod der Menschen wird

auf eine falsche Übermittelung seiner (göttlichen) Anordnung

seitens seines Bruders To Purgo 'der Tölpel’, 'der Böse’ zurück-

geführt: danach sollten sich eigentlich die Menschen häuten

und ewig leben, nicht aber die Schlangen. 5 Beim Erdbeben

1 Vgl. Foy Tanzobjekte vom Bismarck - Archipel uew., S. lOf.
8 Monatshefte zu Ehren U. L. Frau vom hh. Herzen Jesu XXI

(1904), S. 200 — 204.
‘ Zentralblatt für Anthropologie IX, S. 307 f.
4 Deutsches Kolonialblatt, XV. Jahrg., 1904, S. 293 f.
6 Siehe auch Pater Bley a. a. O. S. 178, wo das Leben oder Sterben

jedoch an das Benutzen von grünem oder trockenem Brennholz ge-
knüpft ist. — Nach Pater Bley a. a. 0. S. 178ff. werden To Kambinana [sic!]
und seinem Bruder To Korwuwu [sic!] allerlei Schöpfungsakte zugeschrieben.
Sie schufen die Boote und Alarmtrommeln, sie fischten die Inseln aus
dem Meere, und To Korwuwu zeugte mit einer aus einem Stücke Pit
(Saccbarum Boridulum) hervorgehenden Jungfrau die Vorfahren der



Melanesien 1903/04 309

schlägt man die Trommel und bläst das Tritonsborn, um den

bösen Geist fortzutreiben.1 — Aus einem Aufsatze Neu-

pommern und seine Mission 2 , der auf Mitteilungen der

Herz Jesu-Missionare beruht und wohl ausschließlich auf den

Oststamm der Gazellehalbinsel Bezug hat, sei noch erwähnt,

daß Neugeborene über ein qualmendes Feuer gehalten werden,8

und daß dann ein Segen (die Zauberformel) über sie gesprochen

wird (S. 223 a). Wer eine Nacht bei einem Kranken zugebracht

hat, darf am anderen Tage nicht in der Pflanzung erscheinen

(S. 226 a); es hätte dies den sicheren Tod sämtlicher Mitarbeiter

zur Folge (wohl durch Übertragung des Krankheitszaubers).

Zögert die Seele eines Sterbenden gar zu lange, aus dem Körper

zu entweichen, so braucht man wohl auch Gewalt und wickelt

den Kranken noch halb lebend in Pandanusblätter, um ihn zur

Totenhütte zu tragen (S. 226 b).

Neumecklenburg. Von dieser gleichfalls noch so

gut wie wissenschaftlich unerforschten msel handelt ein Bericht

des Kaiserlichen Stationschefs Boluminski.* Er schildert

darin den am häufigsten angewandten Vernichtungszauber,

der von Medizinmännern ausgeübt wird und zu dem Speise-

reste des zu Vernichtenden erforderlich sind: zu Kügelchen

zusammengerollt werden sie in einen Bambusstab gesteckt 6 ;

Menschen. Bei Parkinson Im Bismarck-Archipel S. 141 heißen dieselben
Brüder Tokobannana und Topurgo. 1 Ebenso nach Bley a. a. 0. S. 182.

! Die katholischen Missionen 32. Jahrg. (Okt. 1903 bis Sept. 1904),
S. 223 — 226.

8 Auch Stephan Ärztliche Beobachtungen bei einem Naturvolke
(Arch. f. Bassen- und Gesellschaftsbiologie 1906, S. 799; vgl. Globus
LXXXIX, S. 211b) berichtet vom mittleren Neumecklenburg (Rossel-
gebirge), daß Neugeborene nicht gebadet, sondern über einem Feuer
getrocknet werden.

4 Bericht über den Bezirk Neumecklenburg, Deutsches Kolonialblatt,
XV. Jahrg. (1904), S. 127 — 134

r' Ganz entsprechend ist das Verfahren beim Oststamme der Gazelle-
halbinsel (vgl. H. Schnee a. a. 0. S. 319, Pater Bley a. a. 0. S. 186f.),
nur daß hier die Bambusrohren ins Meer geworfen oder im Busch ver-
graben werden.



310 W. Foy Melanesien 1903/04

fallen sie vor Trockenheit auseinander, so muß der zu Be-

zaubernde sterben. Bemerkenswert ist, daß während dieses

Prozesses auch der Anstifter zur Zauberei keine Nahrung zu

sich nehmen, sondern nur Betelnuß kauen darf. Ferner er-

fahren wir einiges über die großen Maskentanzfeste, die, wie

es heißt, zweimal gefeiert werden. „Zunächst wird ein großes,

vom offenes Haus gebaut, welches zur Aufnahme und Schau-

stellung der zahlreichen Schnitzereien (malagen) dient, die zum

Andenken an Verstorbene, bemerkenswerte Taten usw. ge-

arbeitet werden. Die Bildnisse großer Häuptlinge werden in

Kopf- oder Brustformat an den großen Schnitzereien angebracht,

und sobald eins dieser Bilder geschnitzt ist, wird ein kleines

Fest gefeiert, so daß schon diese Vorbereitungen eine imunter-

brochene Reihe von feierlichen Veranstaltungen bedeuten.“ Es

stimmt diese Notiz im allgemeinen mit dem überein, was wir

schon oben (S. 304 f.) über die Neumecklenburg-Schnitzereien
vermerkt haben.

[Der Schluß des Berichtes folgt im nächsten Heft]



III Mitteilungen und Hinweise

Diese verschiedenartigen Nachrichten und Notizen, die keinerlei
Vollständigkeit erstreben und durch den Zufall hier aneinander gereiht
sind, sollen den Versuch machen, den Lesern hier und dort einen nütz-
lichen Hinweis auf mancherlei Entlegenes, früher Übersehenes und besonders
neu Entdecktes zu vermitteln. Ein Austausch nützlicher Winke und Nach-
weise oder auch anregender Fragen würde sich zwischen den ver-
schiedenen religionsgeschichtlichen Forschern hier u. E. entwickeln können,
wenn viele Leser ihre tätige Teilnahme dieser Abteilung widmen würden. 1

Zentralasiatisclier Aberglaube

In seinem für die Völkerkunde nach vielen Richtungen hin

wertvollen Buche über Turkestan (Freiburg 1900) kommt Franz
v. Schwarz, der als langjähriger Militiirtopograph und -astronom
in russischen Diensten reiche Gelegenheit zu genauem Kennenlernen
der Verhältnisse hatte, mehrfach auch auf die religiösen Vor-

stellungen der dort besonders bunt zusammengewürfelten Bevölkerung
zu sprechen. Seine Bemerkungen schienen mir insofern eines all-
gemeineren Interesses nicht zu entbehren, als gegenwärtig nicht
bloß auf dem Gebiete der christlichen Bräuche, sondern, wie vor allem

die Arbeiten englischer Forscher, z. B. J. E. Harrisons, zeigen, auch
auf dem Boden der klassischen Religionen das Bestreben deutlicher
hervortritt, untere und obere Schichten voneinander zu sondern.

Nun vermögen wir eben in Zentralasien das l'berleben niederer
Anschauungen inmitten höherer anschaulich zu verfolgen, so daß
wir auch hier wieder einmal sehen, daß bei den Völkern wie beim
Einzelmenschen die untersten Stufen der seelischen Anlage zugleich
die am festesten gefügten sind.

A. a. 0. S. 58 !f. teilt v. Schwarz mit, daß die von den

Russen allerdings nur durch ein geradezu lächerliches Versehen
zum Islam förmlich gepreßten Kirgiskaisaken uaeli wie vor diu-chaus
im Banne ihrer Baksas, d. h. so viel als Schamanen, stehen. Ihr

1 Sog. Rezensionen soll diese Abteilung ebensowenig enthalten als
sie „Berichte“ ersetzen soll. Über die Zeitschriftenschau, die dein Archiv
besonders beigegeben werden kann, siehe die Mitteilung Baud VII, S. 2(<0.



312 Mitteilungen und Hinweise

ekstatisches Treiben führt er anschaulich vor, jedoch ist nach-

zutragen, daß Otto Stoll in seinen trefflichen Ausführungen über
Suggestion und Hypnotismus in der Völkerpsychologie (2. A. Leip-
zig 1904, S. 35 ff.) dieselben Tatsachen behandelt hat, und zwar
nicht ohne die Frage seinerseits zu fördern. Zunächst hören wir
von ihm, daß ein Teil der Kirgiskaisaken auch dem Buddhismus
oder dem Christentum anhängt, so daß wir also hier auf be-
schränktem Gebiete alle drei großen Weltreligionen nebeneinander
vom Dämonenglauben besiegt erblicken. Daß es sich dabei etwa
um bloßen Priesterbetrug handle, hat freilich Radloff vermutet,
der sich also äußert: „Gewiß sind die obenerwähnten Hand-

lungen des Bakscha Taschenspielerkunststücke, mit denen er die
Zuschauer täuscht.“ Gegen diese Auffassung wendet sich Stoll
unter Berufung auf seine fachmännisch-psychopathischen Kenntnisse
mit den Worten: „Hierzu ist zu bemerken, daß Radloff, ein so

ausgezeichneter und vorurteilsloser Beobachter er auch war, damals
noch nicht in der Lage war, die Herabsetzung und Aufhebung der
Hautempfindung durch Suggestiveinflüsse (suggestive Anästhesie)
zu kennen, und daß diese Dinge, die übereinstimmend von den
schamanistischen Ekstatikern der verschiedensten Völker berichtet

werden, wenigstens zum Teil mit dieser suggestiven Anästhesie
und Analgesie in Verbindung zu bringen sind. Eine sorgfältige
Heuprüfung wäre daher dringend zu wünschen.“

Leider hat v. Schwarz diese nicht vornehmen können, sondern

erklärt: „Ich habe selbst nie Gelegenheit gehabt, kirgisische Baksas
bei der Ausübung ihres Humbugs zu beobachten.“ Er folgt einfach
Lewschin und zieht auch Radloff nicht herbei, der, wie Stoll an-

gibt, mehrere Jahrzehnte nach diesem dort gewesen ist. Wenn
v. Schwarz sodann erzählt von einer Menge von Zauberern niederen
Grades, die aus den Sternen, aus den Sprüngen auf verbrannten
Schafsknochen, aus der Farbe der Flamme beim Verbrennen von

Schaffett o. ä. wahrsagen, und dabei hinzufügt, der geringe Sinn
für religiöse Dinge bei den Kirgiskaisaken erkläre sich wie bei
allen Nomaden aus der Unstetheit ihrer Lebensweise, die einen

einflußreichen und an der Religiosität des Volkes persönlich inter-
essierten Priesterstand nicht aufkommen lasse, so beweist er damit,

daß auch wissenschaftlich geschulte Erforscher der Verhältnisse
fremder Völker einen durch unwillkürliche Unterschiebung unserer
Meinungen stark getrübten Begriff von „Religion“ haben können und
darin nicht wesentlich über den Standpunkt der spanischen Priester
zur Zeit der Entdeckung Amerikas liinausgekommen zu sein brauchen;
demgegenüber vergleiche man etwa nur, was W. Bousset in der

ersten seiner Vorlesungen über das Wesen der Religion (Halle a. S.
1902, S. 1 ff.j in gemeinverständlicher Weise dargelegt hat!



Mitteilungen und Hinweise 313

Eine zweite Stelle, an der v. Schwarz von dem Aberglauben
der zentralasiatischen Mohammedaner spricht, findet sich S. 206 ff.
Er nennt hier eine ansehnliche Zahl von Heiligengräbern, darunter
die Alexanders d. Gr. und Tamerlans, ferner gedenkt er des reich-
lichen Gebrauches von Amuletten und führt endlich heilige Bäume
an, denen vornehmlich die Tadschiken Verehrung erweisen, indem
sie ihnen abgerissene Fetzen von ihren Kleidern anhängen, manch-
mal so viel als sie Blätter haben. Wenn unser Gewährsmann jedoch
unter Hinweis auf den von Xerxes in ähnlicherWeise ausgezeichneten
Baum, weiterhin auf die heiligen Bäume der Germanen und schließlich
auf unsere gegenwärtigen Maibäume, hinzusetzt: „Dieser Baum-
kultus ist offenbar noch ein Überrest aus der indogermanischen
Urzeit“, so scheint mir sein Schluß irrig. Für den aufmerksamen
Leser seines Buches kann kein Zweifel darüber obwalten, daß er

ein unmittelbarer Ausfluß einer vorgefaßten Liehlingsmeinung ist.
v. Schwarz hat es nämlich schon 1894 in seinem Buche über

„Sintflut und Völkerwanderungen“ unternommen, das Dogma von
der asiatischen Herkunft der Indogermanen nochmals aufzufrischen,
nachdem es bereits 1851 und 1862 von dem Engländer R. G. Lathain
erschüttert, dann gegen dessen Angriffe von keinem Geringeren als
V. Hehn mit scharfem Spott verteidigt, hierauf aber immer ent-
schiedener aufgegeben worden war, eine Entwickelung, die man
in Sal. Reinachs geschmackvoller Schrift L’origine des Aryens,
Paris 1893 und weiterhin in der 3. Auflage von 0. Schräders
großem Buch über „Sprachvergleichung und Urgeschichte“ verfolgen
möge. v. Schwarz hat sich nun noch im einzelnen auf Turkestan
und die Pamirgegenden versteift. Auf wie schwachen Füßen er da-
bei steht, hat Matthäus Much, Die Heimat der Idg., 2. Auflage, Jena-
Berlin 1904, S. 351 m. E. schlagend dargetan. Mag man die anfäng-
lichen Sitze mit 0. Schräder in den südrussischen Steppen oder, was mir
am meisten einleuchtet, mit der von E de Michelis so genannten
„Scuola nordistica“ an der Ost- und Nordsee, oder mit letzterem

selbst in seinem (überaus gründlichen, aber auch beängstigend
ausführlichen und für manchen gewiß doch nicht überzeugenden)
Werke L’origine degli Indoeuropei, Torino 1903 (bes. Kap. V
und VI, S. 212 — 370, „l’ipotesi asiatica e l’ipotesi europea“) an
der Donau suchen, jedenfalls hat H. Hirt ein gutes Recht (Die
Indogermanen, Straßburg 1906, I, S. 177) zu schreiben: „Es lohnt
sich heute nicht mehr, das, was man in früheren Jahren an schein-

baren Gründen für Asien angeführt hat, noch kritisch zu wider-
legen, da es allgemein anerkannt ist, daß sie alle völlig wertlos
sind.“ Daraus ergibt sich jedenfalls so viel, daß der heutige
Baumkult der turkestanisehen Mohammedaner diesen nicht, wie

v. Schwarz will, von sitzengebliebenen Resten indogermanischer



314 Mitteilungen und Hinweise

Urbevölkerung, die er nach recht unsicheren Anhaltspunkten in
den Galtschas der Pamirhochtäler erblicken möchte, hinterlassen
worden ist: höchstens könnten von Europa eingewanderte Arier in
Betracht kommen. Allein selbst dies ist sehr unwahrscheinlich,

weil bei dem dem Menschengeiste so tief eingepflanzten Triebe der
Beseelung aller Naturwesen der Baumkult über die ganze Erde
hin verbreitet und an keine ethnischen Schranken gebunden ist.
Beispiele für diese Behauptung liefert jedes Handbuch der Anthro-
pologie und niederen Kulturgeschichte in Massen, und es ist unnötig
auf Waitz-Gerland, Peschei usw. noch besonders hinzuweisen; ge-
nannt seien Tylor, Primitive culture, übers, von Spengel-Poske II,
216 ff.; A. I. Evans, Mycenaean tree and pillar cult and its medi-
terranean relation im Journal of the hellenic studies XXI (1901),
99 — 204 und A. W. Visser, De Graecorum diis non referentibus

speciem humanam. Lugd. Bat 1900. Vielleicht bis zur letzten
Wurzel solcher Art von Animismus ist allerneuestens zurück-

gedrungen W. Foy in diesem Archiv VIII, 1905, S. 532 ff. unter
Beiziehung australischen Glaubens. Wie ein solcher mit Kleider-
fetzen behangener Baum aussieht, davon kann man sich eine an-
schauliche Vorstellung machen angesichts der Abbildung bei Ohne-
falsch-Richter Kypros Tafel XVIII. Was übrigens das Motiv der
Baumspenden betrifft, so wird es nicht bloß das von Schwarz an-
geführte des Dankes für den genossenen Schatten sein, sondern es
wird der Aberglaube mit hereinspielen, durch Anheftung eines
Gewandstückes auf den Baum eigene Krankheiten übertragen und
sich selbst so davon befreien zu können, vgl. J. G. Frazer, The
golden Bough III 2, S. 27, sowie desselben Gelehrten unerschöpflichen
Pausaniaskommentar an den mit Hilfo des Index leicht zu er-

mittelnden Stellen, Wuttke-Meyer, Deutscher Volksabergl. 3, bes.
S. 328 ff., und Rieh. Andree, Ethnographische Parallelen und Ver-
gleiche, S. 58 — 62, über den „Lappenbaum“, zumal S. 61 bei den
Kirgisen, bei denen er Sinderik-Agatsch heißt. Hans Meitzer

Zu Genesis 1 und 2

Ohne Zweifel hat die alttestamentliche Wissenschaft Ursache,
Schwally für seine lehrreichen Aufstellungen zu den biblischen
Schöpfungsberichten (S. 159 —175 d. Ztschr.) dankbar zu sein.
Gleichwohl meine ich, daß sie nicht durchaus unanfechtbar sind,

und möchte im folgenden zu einigen der wichtigeren Punkte
Widerspruch erheben. Vielleicht ist anderswo einmal Gelegenheit
zu eingehender Auseinandersetzung.

1. Daß der Text von Gen. 1 nicht aus einem Guß ist, hat

man öfter beobachtet. Nur ist die Scheidung in die einzelnen



Mitteilungen und Hinweise 815

Bestandteile aus manchen Gründen sehr schwierig, vielleicht un-
möglich. Jene Erkenntnis ist auch das Wahrheitsmoment in den
bekannten vor einigen Jahren zutage getretenen und so völlig
mißglückten Aufstellungen von Johannes Lepsius zur biblischen
Urgeschichte. Allein es heißt die Scheidung am verkehrten Ende
anfassen, wenn man (S. 162 u.) das „und Gott machte“ als „in
schneidendem Widerspruch“ zu dem vorhergegangenen Gottesbefehl
stehend erkennen zu müssen meint. Beides, der Gottesbefehl und

die Aussage vom Tun Gottes, findet sich nicht nur in der Be-
schreibung des zweiten, vierten, fünften und sechsten Tagewerks,
wie Schwally bemerkt, sondern nicht minder auch beim ersten.
Denn wenn 1, 3 nach dem Befehlswort Gottes „es werde Licht“

fortgefahren wird 1, 4: „es schied Gott zwischen Licht und
Finsternis“, so ist das eben die Ausführung jenes Befehlswortes.
War nämlich vorher „Finsternis“ (v. 2 b) da und sollte jetzt
„Licht“ sein (v. 3 a), dann manifestierte sich naturgemäß das
Vorhandensein des Lichtes in dem Umstande, daß es von seinem

Widerspiel, der Finsternis, fortan geschieden war; und eben dies
bringt der Satz „und es schied Gott usw.“ zum Ausdruck. Das
ist sachlich ganz dasselbe, was in den übrigen Tagewerken mit
dem „und Gott machte“ zum Ausdruck gebracht wird. Die an-
erkannt große „Einförmigkeit und Gleichmäßigkeit“ in Gen. 1 darf
nicht dahin übertrieben werden, als sei der Verfasser bloßer

Schematiker gewesen. Nein, etwas Bewegungsfreiheit hat er sich
auch bewahrt, und im Gebrauch der Ausdrücke hat er gern ge-
wechselt, wo es die Sache erforderte. Sinn und Überlegung, ja
auch etwas mehr Geist, als es gemeinhin geschieht, dürfen wir
selbst dem Priester, der Gen. 1 redigiert hat, Zutrauen.

Dasselbe werden wir sofort wieder an einem zweiten Beispiele

zu beobachten Gelegenheit haben. Denn allerdings ist die Frage
nicht abzuweisen, warum denn jenes bei allen Tagewerken (wenn
auch nicht in buchstabenmäßiger Übereinstimmung) angewandte
Schema: Befehlswort Gottes — Aussage von Gottes Tun, doch bei
einem Tagewerk, dem dritten, fehlt. Mit Recht wird dies von
Schwally hervorgehoben, ohne daß er indes eine Erklärung dieses
merkwürdigen Umstandes versucht. Und doch liegt sie tatsächlich
in der Sache selbst. Wenn nämlich laut 1, 9 das Wasser sich

vom Trockenen sondern soll, so hat hierbei allerdings Gott nichts

(im technischen Sinn des Wortes) „gemacht“ (= neu geschallen),
sondern hier ist nur Vorhandenes anders geordnet worden. Und
da hielt der Verfasser es nicht für der Mühe wert, das von Gott als

Tun auszusagen; hielt es seiner (wenigstens in einem Schöpfungs-
bericht) wohl gar für unwürdig. Ähnlich steht es mit dem zweiten
Teil des dritten Tagewerks. Der Auffassung des Verfassers gemäß,



316 Mitteilungen und Hinweise

wie sie v. 11. 12 vorliegt, ist „das Grüne“ nicht ein besonderes
Schöpferwerk, sondern ein Schmuck des Erdbodens, mit diesem
innigst verbunden, ja mit ihm eine organische Einheit bildend,
so daß ein Tun Gottes in diesem Zusammenhang, ähnlich wie
vorhin, nicht auszusagen war.

Es ist eben der Grundgedanke des ganzen Schöpfungsberichts
Gen. 1, daß Gott wirklich geschaffen, Neues gemacht hat, solches
ins Dasein gerufen hat, was seinen Bestand nicht aus einer anderen
Kreatur ableiten konnte. Natürlich im Sinn des Verfassers: denn

daß er nicht absolut alles aus Gott herleitete, beweist ja schon
das textgemäße Verständnis von 1, 2: da aber, wo Gott in seinem
Sinn wirklich geschaffen, Neues ins Dasein gerufen hat, da hielt
er es auch für angezeigt, dies nachdrücklich und feierlich in der
Weise zu konstatieren, daß er allemal zuerst das Befehlswort
Gottes anführte und dann die Verwirklichung dieses Befehls-
wortes in Kürze berichtete, und zwar in der Form „und es machte
Gott“ oder ähnlich. Er will sagen, nämlich der letzte Redaktor
Von Gen. 1 (nur mit ihm haben wir es hier zu tun, nicht mit den
von ihm benutzten Überlieferungen oder Überlieferungstrümmern):
indem und dadurch daß Gott so und so sprach, brachte er das
zugleich zur Ausführung, was er sprach. Unter diesem Gesichts-
punkt ist auch z. B. das von Schwally an dieser Stelle für sinnlos
erklärte „und es geschah so“ am Schluß von v. 30 zu verstehen.
Nämlich wie Gott v. 29. 30 den genannten Geschöpfen die ge-
nannten Speisen zuwies durch sein Befehlswort, so ist es seitdem
geschehen: die genannten Geschöpfe haben die genannten Speisen
seitdem genossen.

2. Freilich, die schlimmste crux interpretum in Gen. 1 ist
immer noch v. 26. 27, die Erschaffung des Menschen. Es ist überaus
wichtig, daß Schwally hier auf das Mißverhältnis von '“k und nnk
in 27 den Finger gelegt hat. Nur scheint die von ihm gebotene
Lösung, daß der erste Mensch doppelgeschlechtig gewesen, dem
Text keineswegs gerecht zu werden. Schwally geht davon aus,
daß dik in 26 auf den ersten Mann, den Adam, zu beziehen sei

(S. 171), und beruft sich dafür auf 4, 25. 5, 1. 3. In der Theorie
ist diese Möglichkeit nicht zu bestreiten, aber im Kontert liegt sie
nicht begründet. Dieser weist auf etwas anderes. Man fasse ein-
mal die Ausdrucksweise, die für die einzelnen Schöpfungsakte be-
liebt wird, v. 3 ff. 6 f. 14 ff. 20 ff. 24 ff. ins Auge. Da wird man
die Wahrnehmung machen, daß es stets im gleichen Schema heißt:
„es werde Licht“ — „Gott sah das Licht“; „es werde eine
Feste“ — „Gott machte die Feste“; „es werden Lichter“ — „und
Gott machte die Lichter“; „es wimmle das Wasser von Gewürm,
Vögel sollen fliegen“ — „Gott machte die.., das..; „die Erde



Mitteilungen und Hinweise 317

bringe lebende Wesen hervor“ — „Gott machte die...“ Etliche
Ausnahmen, stilistisch begründet, bestätigen die Regel (z. B. 3:
nx wi). Demgemäß ist auch 26. 27 aufzufassen: Gott nimmt
sich vor, c“ix zu machen, und: schafft alsdann mai-rrx. Daraus
folgt, daß hier wie dort dasselbe gemeint ist. Hier darf der Blick
nicht auf dem einzelnen Menschen, dem ersten, auch Adam genannt,
ruhen. Sondern m» bezeichnet, dem gewöhnlichen Sprachgebrauche
gemäß und den Schöpferwerken v. 20 — 25 entsprechend, den
Menschen als Gattung. Man könnte es im Deutschen etwa
wiedergeben: „lasset uns Menschenart machen“ — „und er schuf
die Menschenart“. Nur freilich ist u. a. auch das ein Unterschied

zwischen den übrigen lebenden Geschöpfen und den Menschen schon
bei ihrer Erschaffung, daß jene (entweder je in Massen, d. h. mehr
als je ein Paar geschaffen wurden oder) nicht genauer nach Zahl
und Art bezeichnet sind, diese (die Menschen) aber genau beschrieben
werden: männlich und weiblich wurden sie geschaffen. Dabei ist
tatsächlich im Text, an dieser Stelle wenigstens, die Frage offen

gelassen, ob nur zwei Menschen erschaffen wurden, ebenso wie
weiter oben nichts über die Zahl der geschaffenen Tiere jeder
Gattung steht. Doch sei dem, wie ihm wolle (hier kommt es
darauf nicht an): fest steht, daß der Verfasser mit 27c etwas der
species cts Eigentümliches aussagen wollte. — Nun mag es wohl
sein, daß v. 27 ursprünglich zweigliedrig lautete: „Gott schuf die
Menschenart in seinem Bilde, in männlicher und in weiblicher
Gestalt schuf er sie.“ Oder noch wahrscheinlicher lautete das

zweite Glied ursprünglich, v. 26 entsprechend: lr cvibx man:.
Gleichviel, dieser Frage ist hier nicht nachzugehen. Wir haben
die Wahl, Eixn nach dem Sinn singularisch oder pluralisch zu
konstruieren. Das erstere beweist ir» 27b; danach ist es möglich,
auch in 27 c statt crs vielmehr in» zu lesen: zu beziehen wäre

beides auf „die menschliche Art“, „die Menschen“, nicht auf ein
Individuum. Pluralische Konstruktion ist aber ebenso möglich,
wie 27c dartut; und jedenfalls liegt es ebenso nahe, das irx 27b
in nnx umzuwandeln, als das umgekehrte Verfahren, das Schwally
vorschlägt.

Damit erledigen sich auch die mancherlei Folgerungen, die
Schwally zu der fraglichen Stelle zieht: mindestens im gegen-
wärtigen Text, in dessen endgültiger Fassung haben sie keinen Halt.

3. Wenn endlich Schwally zu Gen. 2, 21 behauptet, daß, um
die Entstehung Evas aus einem Teil des Adamleibes ganz zu be-
greifen, die Auffassung Adams als eine Art androgynes Wesen er-
forderlich sei, die bisherigen Kommentatoren aber keine befriedigende
Erklärung für jene Entstehung geboten hätten, so scheint es doch
wenig einleuchtend, die Androgynität des ersten Menschen gerade



318 Mitteilungen und Hinweise

an und in einer seiner Kippen sich spalten zu lassen. Wenigstens
hat da die auch von Schwally angeführte Erklärung Platos (S. 173)
u. a. mehr überzeugende Kraft. Für den biblischen Text genügt viel-
leicht die Erklärung, daß man aus der Lücke zwischen der untersten
Kippe und dem Beckenknochen jenen Schluß auf die Entstehung
des Weibes gezogen habe, u. ä. nicht ganz. Aber man braucht
sich nur zu erinnern, wo der Mensch vor der Geburt seinen Auf-
enthalt hat, und zu erwägen, daß der Leib des männlichen Menschen
keinen natürlichen Geburtsweg hot. Weil nun ein anderer Ausgang
aus dem ersten Menschen für den zweiten gefunden werden mußte,
so lag tatsächlich nichts näher als dazu die knochenlose, geräumige
Stelle zwischen Becken und Kippen zu erwählen. Dann mag auch
"b'n* „Seite“ bedeuten: das macht keinen Unterschied mehr.

Der Grundsatz, den Schwally am Schluß ausspricht und in
seiner ganzen Darlegung bestätigt hat: „Wir haben gar keine
Gewähr dafür, daß der Passus in ursprünglicher Gestalt auf uns
gekommen ist“, tut den Erklärungsmöglichkeiten Tür und Tor
doch gar zu weit auf. Eine Exegese, die tunlichst gesicherte Er-
gebnisse gewinnen will, wird es für ihre erste Aufgabe halten, mit
dem vorliegenden Text nach Möglichkeit auszukommen und erst
einmal ihm völlig gerecht zu werden. Julius Boehmer

In dieser Zeitschrift IX (1906) S. 277 fl'., 445 ff. habe ich von dem
ersten Teil des Anitsehkoffschen Buches „Das rituelle Früh-
lingslied im Westen und bei den Slaven“ eine ausführliche

Inhaltsangabe mitgeteilt. Der zweite Teil (St. Petersburg 1905)
hat für die Leser des Archivs kein besonderes Interesse, da er haupt-
sächlich über die bei den Reigentänzen im Frühjahr gesungenen Lieder
handelt, die. keinerlei religiösen Charakter haben. Den Beschluß
macht ein Kapitel über die Entstehung der Poesie, das die all-
mähliche Befreiung des Liedes vom Ritus und die selbständige
Weiterbildung seiner Motive, sowie die Übernahme dieser Motive
durch die kunstmäßige Dichtung darstellt. Hervorheben möchte
ich zwei Punkte, die auch an diesem Orte ein größeres Interesse
beanspruchen: erstens die Erklärung der Maifahrt des Maigrafen
aus der Tatsache, daß mit dem Frühjahr die Zeit der Fehde an-

bricht (im Gegensatz zu früheren mythologischen Deutungen, die
wie mir scheint mit vollem Recht bekämpft werden); zweitens die

Entstehung der Kunst in weitestem Sinne aus dem praktischen
Zauberbedürfnis, worin der Verfasser mit Saloinon Keinach (Cultes,

mythes et religions I 125ss.) und K. Th. Preuß (Globus 80. 87)
zusammentrifft, ohne daß diese drei Gelehrten irgendwie vonein-

ander abhängig wären. L. Deubner



Mitteilungen und Hinweise 319

Als Vorliiufer eines für das nächste Jahr in Aussicht ge-
stellten Buches veröffentlicht Eugene Monseur in der Revue de
l’histoire des religions 1905, 1 — 23 ein beachtenswertes Kapitel über
die durch mannigfache Zeugnisse belegte primitive Vorstellung
von der Seele unter dem Bilde des kleinen Menschen, den der
Beschauer in der Pupille des Auges seines Nebenmenschen erblickt.
Der ursprüngliche Sinn davon, daß man dem Toten die Augen
schließt, beruht nach dem Verfasser darauf, der auf Schädigung
bedachten Seele den Ausgang zu verschließen. Das Auge und
verwandte Dinge als Amulett dienen dazu, die bösartige Seele
des Zauberers, die in das Auge des Bedrohten einzudringen be-

absichtigt, auf eine falsche Fährte zu locken. L. Deubner

H. Hubert, Etüde sommaire de la representation du
temps dans la religion et la magie, Paris 1905. Die in den
Heften der Ecole pratique des hautes etudes erschienene geistreiche
Abhandlung trägt einen spekulativ philosophischen Charakter. Ein
Begriff von ihrem Inhalt läßt sich bei der weitläufigen Verkettung
ihrer Gedankengänge auf dem hier zu Gebote stehenden Raum

nicht geben. Der Religionshistoriker findet in ihr keine Be-
lehrung. Angehängt ist ein ausführliches Verzeichnis der in der
section des Sciences religieuses gehaltenen Vorlesungen von 1904
bis 1905. Ii. Deubner

In einem Aufsatz über die Mysterien des Sabazius und
den Judaismus, Compt. rend. de l’ac. des inscr. 1906, 63—79 be-
handelt Fr. Cumont den merkwürdigen Mischkult, der durch die
Verschmelzung \on Juden mit Sabaziosverehrern in Kleinasien ent-
stand. Als ein Denkmal dieses Mischkultes nimmt er die Dar-

stellungen des berühmten Vincentiusgrabes in Anspruch, indem er
im angclus bonus jüdischen Einfluß erkennt. Die Worte manduca,
bibe, lüde werden in sakramentalem Sinne gedeutet, das Grab des
Sabaziosverehrers inmitten der christlichen Begräbnisanlage findet
in der gemeinsamen Bedrängnis seine Erklärung. L. Deubner

Die Direktion der Universitätsbibliothek in Greifswald über-

sendet uns folgende Mitteilung zur Veröffentlichung: Konrad Keß-
lers handschriftlicher Nachlaß. Der Universitätsbibliothek in
Greifswald ist seitens der Hinterbliebenen der handschriftliche Nach-
laß des am 2. Nov 1905 verstorbenen aord. Prof, der semit. Philol.

Dr. Konrad Keßler überwiesen und damit der allgemeinen Benutzung



320 Mitteilungen und Hinweise

zugänglich gemacht worden. So nahe der Dahingegangene der
Veröffentlichung des 2. Bandes seines „Mani“ zu sein geglaubt
hatte — der 1. Band war 1889 erschienen —, so hat er doch
kein irgendwie druckfertiges Manuskript hinterlassen. Es sind
vielmehr lediglich Tausende von Notizen und Zitaten, mit leider
nicht sehr deutlicher Hand auf lose Blätter geworfen, aus denen
der Nachlaß besteht. Herr Geheimrat Ahlwardt, der dem Ver-
ewigten in der Chronik der Universität Greifswald 1905/06 ein
schönes Denkmal gesetzt hat, hat sich auch der Mühe unterzogen,
diese Blätter durchzusehen und so weit zu ordnen, daß wenigstens
alles beisammen zu finden ist, was zur semitischen Philologie, was
zur Religionswissenschaft Und was schließlich zum Leben und zur
Lehre Manis gehört. Entsprechend dem Gange der Studien Keßlers
ist die letzte Gruppe die umfangreichste. Es ist ein reiches Ma-
terial, in vieljähriger Arbeit mit dem größten Fleiße zusammen-
getragen. Es wäre daher lebhaft zu wünschen, daß ein Berufener
sich fände, der es einer eingehenden Prüfung unterzöge und da-
durch für die Wissenschaft rettete, was sicher zu stellen dem zu
früh Verschiedenen nicht vergönnt war. Die Verwaltung der
Bibliothek ist jedenfalls gern bereit, für die Benutzung des Nach-
lasses jede denkbare Erleichterung zu gewähren.

[Abgeschlossen am 18. Februar 1907]



I Abhandlungen

Zwei griechische Terrakotten

Von A. Furtwängler in München

(Mit 2 Tafeln)

Gewiß ist aus der Typenfiille der griechischen Terrakotten

noch manches zu gewinnen für die Erkenntnis der volks-

tümlichen Religion der Griechen. 1 Einen kleinen Beitrag dieser

Art mögen die folgenden Zeilen geben.

1. Ein bekannter weit verbreiteter Typus in archaischen

Terrakotten ist der sog. Dickbauchdämon, eine zwerghafte

Gestalt in kauernder Stellung mit kleinen Beinen, großem

Kopfe und dickem, faltigem Bauche, auf welchen der Dämon

behaglich die beiden Hände legt. Figuren dieses Typus fanden

sich 2 in Kleinasien (namentlich Samos), in Naukratis, auf den

Inseln (Cypern, Rhodos, Melos, Agina) 3, in Griechenland an

verschiedenen Orten, im Westen in Sizilien, in Süditalien und

in Etrurien.4 Wie jedoch Material (rötlicher glimmeriger Ton),

Technik und Stil beweisen, stammen diese Figuren, obwohl

an so entfernten Orten gefunden, doch alle aus einer und der-

1 Einen gesamten Überblick über die religiöse Bedeutung der
griechischen Terrakotten habe ich zu geben versucht in der Einleitung
zum II. Bande der Sammlung Saliouro//'. — Über die Bedeutung der
Terrakotten für die Erkenntnis der ursprünglichen Lichtnatur der
Aphrodite Pandemos s. Sitzuiiysier. liuyr. Akad. 1S99, II S. 593 ff.

2 Vgl. das von Winter Typen der fig. Terrakotten I S. 213 gesammelte
Material.

3 Vgl. Ägina, d. Heiligtum der Apltaia S. 3S0, GG. Taf. 110, 14.
4 Etrurien: ein Exemplar von mir im Museum von Corueto notiert

(von Winter nicht erwähnt).
Archiv f. Religionswissenschaft X 21



322 A. Furtwänglcr

selben Fabrik, die nur in Ionien gesucht werden kann; Material

und Stil weisen mit Bestimmtheit dahin; sie werden in Milet

oder Samos gefertigt sein. 1 Der Kopf des Dämons zeigt immer

jenen weichlichen phönikisierend-ionischen Typus, der auch

den Aphroditebildern derselben Fabrik eignet.8 Diese alt-

ionische Kunst hat in enger Beziehung zu den Phönikern

gestanden.

So ist es denn auch eine gewiß richtige Vermutung, daß der

Typus dieses Dämons aus dem des ägyptischen, in Amuletten

sehr häufigen und namentlich durch die Phöniker weit ver-

breiteten sog. „Ptah-Embryo“, des Ptah-Sokaris herzuleiten

ist. 3 Die wesentlichen Formen des ägyptischen Idols, der große

Kopf mit dem kleinen Gesicht und übergroßen Schädel, der

dicke Leib und die krummen Beinchen scheinen von der Ge-

stalt des Säuglings entlehnt. Doch wurden auch Zwerge in

Ägypten gleichartig gebildet, und die krummen kurzen Beine

eignen auch dem bärtigen, zwerghaften Besä-Idole. Ich ver-

mute, daß dem Besä- ebenso wie jenem Ptah-Typus primitive

Idole zugrunde liegen von der Art, wie sie bei wilden Völkern

in Afrika und anderwärts noch heute Vorkommen und in

ethnographischen Museen häufig sind, menschliche Figuren mit

kurzen, gekrümmten Beinen. Diese Beinform war ursprünglich

nur eine Eigenheit primitiver Menschenbildung; sie wurde von

den Ägyptern interpretiert teils (im Besa-Tvpus) als Zwerg-,

teils (im Ptah-Sokaris-Typus) als Säuglingsform.

1 Als aHmilesiscli bczcichnctc ich (len Stil Arch. Anzeiger 1895
S. 128, 19. Samischeu Ursprung nimmt Böhlau Aas ion. und ital.
Nekropolen S. 155 au wegen der Funde auf Samos; cs ist dies auch aus
anderen (iriiuden wahrscheinlich.

3 Vgl. Ägina, d. Heiligtum der Aphaia S. 478. 379, 61. Winter
im Jnhrb. den Inst. 1899 S. 7:>ff.

3 Vgl. zuletzt Böhlau Ans ion. und ital. Nekroj>olen S. 155 G. Perrot-
Chipiez, Hist, de l'art III, p. 420. Einige Exemplare des Typus tragen
die Beischrift Ptah-Sokaris (Ciiatnpollion Panthce egypt. Tat. 8, 2.3.6;
Lanzone Jlisiun. 98, 1: diese Hinweise verdanke ich v. Bissing). Sokaris
ist der Totengott von Memphis.



Zwei griechische Terrakotten 323

Jene Grundzüge des Säuglingstypus blieben dem Ptah-

Sokaris-Idol trotz der mannigfachen Varianten, in denen es er-

scheint, immer 1 ; manchmal ist durch die Horuslocke zweifel-

los gemacht, daß ein Kind gemeint ist 2 ; doch lag es nahe, den

Typus auch als den eines Zwerges zu verstehen, namentlich

da der verwandte Besä-Typus sicher als Zwerg erschien. Als

Proben der Ptah - Sokaris - Idole lasse ich auf Tafel I unten zwei

Exemplare aus dem Kataloge des Museums von Kairo reprodu-

zieren.3 Das eine zeigt die beiden Hände des Dämons auf dem

Bauche; sie halten eine Feder als Attribut.

Es ist zweifellos, daß unsere altionischen Terrakotten eine

freie griechische Umgestaltung dieses ägyptischen Idoles sind.

Alle Attribute des ägyptischen Gottes sind natürlich weg-

srelassen: die Beinchen sind nach vorne statt nach den Seiten

gekrümmt; die Figur ist offenbar nicht als Säugling, sondern

als Zwerg verstanden. Für diesen paßt auch der übergroße Kopf,

der nur hier nicht die Form des Säuglingsschädels, sondern

normale ausgewachsene Form hat. Zur Charakteristik des

Zwerges diente dann auch der dicke Bauch mit den horizon-

talen Fettwülsten, auf welchen die Arme ruhen; durch diesen

Gestus ward der wohlwollende Charakter des Zwerges an-

gedeutet; doch stammt das Motiv der auf den Bauch gelegten

Arme auch von dem ägyptischen Vorbild, wo freilich die

Hände Attribute tragen.

Zuweilen hat dieser Dämon eine spitze Mütze auf. 1

In drei vereinzelten Fällen trägt er eine kleine Figur auf

der linken Schulter: a) British Museum B 280 (catalogue of

terracottas p. 119) 5, ein größeres Exemplar des Dämons; er

trägt auf der linken Schulter eine kleine ähnliche Figur; beide

1 Eine reiche Auswahl von Abbildungen enthält der Katalog des
Museums von Kairo (Statues de divinites II, pl. 42).

4 A. a. 0. pl. 42, 38797 und 38808.
s A. a. 0. pl. 42, 38778 und 38812.
4 Winter Typen I S. 213, 6.
6 Jetzt ahgebildet bei Winter Typen I S. 213, 2.

21*



324 A. Furtwängler

haben eine flache Mütze auf dem Kopf; der große Zwerg hat

eine kleine Tasche am rechten Handgelenk hängen. Der Kopf-

typus sehr phönikisierend. — b) British Museum B 90 (cata-

logue p. 88) 1 ein kleines Exemplar des Typus; auf der linken

Schulter sitzt eine aus freier Hand geknetete kleine Figur mit

affenartigem Kopf, die sich am Kopfe des Dämons festhält. —

c) ein ähnliches Exemplar in einer Privatsammlung in München,

das hier auf Tafel I oben zum erstenmal abgehildet wird.

Auch hier ist das Figürchen auf der linken Schulter frei geknetet;

die beiden Beine sind eng aneinander geschlossen, als wenn sie

bekleidet gedacht wären. Die Affenartigkeit des Kopfes rührt

hier wie im vorigen Falle offenbar nur von der rohen Technik

des aus freier Hand geformten Figiirchens her, das gewiß

menschlich gedacht ist; es schlägt hier mit beiden Händen

an den Kopf, was das charakteristische Motiv der Klage ist.

Schließlich erwähne ich, daß ich 1889 in Sammlung

Navarra zu Terranuova (dem alten Gela) eine Terrakotta-

statuette notierte, die hierher gehört, aber bisher ganz ver-

einzelt ist. Nach Qualität des Tones, nach Technik und Stil

gehört sie derselben vermutlich samischen Fabrik an wie die

erwähnten anderen Figuren. Der dickbäuchige Zwerg steht

hier nicht mit geknickten Knien, sondern aufrecht, doch auf

dünnen kurzen Beinen. Er trägt die charakteristische skythische

Mütze der Bogenschützen, streckt den linken Arm vor und

biegt den rechten so wie im Motiv des Bogenschießens (der

linke Unterarm fehlt); der dicke Bauch und Hintern, der

phönikisierend ionische Gesichtstypus wie sonst.

Wen stellt dieser zwerghafte Dämon dar?

Böhlau glaubt, es liege hier einfach eine willkürliche

Karikatur jenes ägyptischen sog. Ptah- Embryo -Typus zu-

grunde; man habe eben, nur um apotropäischen Zweck zu er-

reichen, eine Karikatur jenes Typus als ein ytloiov hergestellt.



Zwei griechische Terrakotten 325

Dies kann nicht richtig sein; unser altionischer Typus karikiert

nicht jenen des Säuglings, sondern gibt etwas ganz ernst ge-

meintes Neues, die Zwerggestalt. Dann aber ist die Figur

überhaupt keine Karikatur; wir besitzen wirkliche Karikaturen

genug, gerade in altgriechischen Terrakotten; die sind aber

völlig anderer, derb kräftiger Art. Endlich stellen auch die

anderen Typen, die derselben wahrscheinlich samischen Fabrik

angehören, durchaus ernst gemeinte bedeutungsvolle Gestalten,

insbesondere Aphrodite und Silenos dar. Eine solche, eine

ruhig sinnvolle Darstellung muß auch unser Typus sein.

Er gehört, wie schon oben bemerkt, jener altionischen,

wohl samischen Kunst an, die mit Phönikern und Ägyptern

in engster Beziehung stand. Das Schema eines ägyptischen

Idoles, jenes des Ptah-Sokaris liegt dem Typus zugrunde,

der freilich eine starke Umbildung und Umdeutung desselben

darstellt. Eine Analogie bietet etwa die Verwendung des

ägyptischen Besä-Typus 1, der im Kreise altionischer Kunst

sowohl auf die Typen des Silen als des Herakles (der ihm das

Löwenfell zu verdanken scheint) als der Gorgonen Einfluß ge-

habt hat (vgl. meine Antike Gemmen Bd. III S. 110f.). In diesen

Fällen lagen rein griechische Vorstellungen zugrunde, die aber

Elemente eines ägyptisch-phönikischen Typus benutzten und

zuweilen auch Kombinationen mit phönikischen Gottheiten ein-

gingen (wie Herakles-Melkart).

Nach diesen Analogien dürfen wir vermuten, daß auch

unserem Zwergdämon eine griechische Vorstellung zugrunde

liegt, die aber vielleicht mit einer phönikischen in Kombination

eingetreten ist.

Eine bekannte Stelle des Herodot gibt, wie mir scheint,

den Schlüssel zur Deutung. Herodot 3, 37 beschreibt das

1 Bei ungenauen modernen Autoren wird zuweilen auch unser
dickbäuchiger Zwergdämon mit dem Besa-Typus in Verbindung gebracht,
mit dem er nichts zu tun hat (vgl. z. B. Waldstein Argive Heraeon II
p. 28 111, dagegen Bert. Philol. Wochenschr. 1906, 791).



326 A. Furtwängler

Bild des von den Griechen mit Hephaistos identifizierten und

von Herodot einfach Hephaistos genannten ägyptischen Gottes

Ptah als den phönikischen Patäken, den Idolen, die die Phöniker

an ihren Schiffen anzubringen pflegten, ähnlich. Der Typus

der Patäken aber, sagt Herodot, sei der eines Zwerges. Ferner

erwähnt Herodot gleich darauf Bilder der Söhne des Hephaistos,

d. h. des Ptah, deren ägyptischen Namen wir nicht kennen

(vielleicht meint er die Chnumu, die Kinder des Ptah und seine

Genossen bei derWeltschöpfung). 1 DieseWesen nun, die Herodot

Söhne des Hephaistos und Kabiren nennt, waren nach ihm

ebenso gebildet wie Hephaistos-Ptah, also als Zwerge.

Mit diesem Zwergtypus des Ptah und seiner Kinder kann

Herodot keinen anderen gemeint haben als den des sog. Ptah-

Embryo, den wir als Ptah-Sokaris, den memphitischen Toten-

gott kennen. Allein daß dieser Gott ein Zwerg, ein xvynulos

uvy]Q sei, war ein Mißverständnis der Hellenen oder auch schon

der den Herodot unterrichtenden Ägypter; denn der Gott war,

wie wir oben bemerkten, ursprünglich im Typus eines Säug-

lings dargestellt.

Und dieselbe Umdeutung bekundet sich in dem von uns

hier besprochenen altionischen Terrakottentypus!

Nun ist auch klar, wen diese Terrakotten darstellen

müssen: zweifellos die griechischen Wesen, deren Namen bei

Herodot an Stelle der ägyptischen gebraucht sind, also

Hephaistos oder dessen Söhne, die Kabiren.

Wir verstehen nun auch den Grund der griechischen

Identifizierung des Ptah mit dem Hephaistos, den man bisher

dunkel und unbegreiflich fand: die Ionier sahen das Idol des

Ptah als Säugling mit den verkrümmten Beinen und dem

1 Diese werden freilich immer anders gebildet, wie mir v. Bissing
mitteilt; es ist daher ungewiß, welchen Gottheiten das von Herodot
erwähnte Heiligtum der zwerghaften Kinder des Hephaistos gegolten
hat. Die Chnumu sind übrigens zur Hälfte männlich, zur Hälfte weib-
lich; ebenso die Kabiren (drei Kabeiroi und drei kabeirische Nymphen
als Kinder des Hephaistos bei Pherekvdes, Slrabo X p. 472).



Zwei griechische Terrakotten 327

dicken Kopfe. Das mußte ihr Hephaistos sein, der in ihrer Vor-

stellung lebte als der krummbeinige, klumpfüßige, humpelnde

Zwerg, die verachtete Mißgeburt der (samischen) Hera, über

den die olympischen Götter lachen, der im Erdinneren haust

und da wunderbare Dinge zu schmieden weiß. So sah die

bewegliche griechische Phantasie in der Säuglingsbildung des

Ptah den krummbeinigen Zwerg Hephaistos. 1 Die Identifikation

fand statt wohl im siebenten Jahrhundert, als die mythischen

Vorstellungen der Hellenen noch nicht durch feste Kunsttypen

eingeengt waren. Wie all die alten griechischen Identifikationen

ägyptischer Götter 2 ging auch diese nicht von einem Studium

des Wesens der ägyptischen Gottheit, sondern von einer Äußer-

lichkeit aus, welche die Griechen an eine heimische Vorstellung

erinnerte.

Dürfen wir unsere Terrakotten nun einfach für Hephaistos-

bilder erklären? Schwerlich; dafür war doch im sechsten Jahr-

hundert, der Zeit dieser Figuren, der Begriff des Hephaistos zu

sehr individualisiert und schon durch andere Kunstdarstellungen

zu bestimmt; man müßte auch etwas von den Attributen des

Gottes, seinem Schmiedezeug erwarten. Der allgemeine Charakter

der Terrakotten und ihre Attributlosigkeit weisen auf einen

weniger individualisierten Gattungsbegriff von Dämonen.

Also trifft jene zweite Möglichkeit zu: es müssen die Söhne

des Hephaistos, die Kabiren sein, die nach Herodot ebenfalls

zwerghaft gebildet wurden.

Die so gewonnene Deutung stimmt zu allem, was wir sonst

wissen. Die Kabiren sind Wesen, die mit dem engen Verkehre

der Ostgriechen und der Phöniker Zusammenhängen; ihr Name

ist phönikisch; sie beruhen auf der Identifikation oder Kom-

bination rein hellenischer Vorstellungen mit phönikischen. Daß

1 Ober Hephaistos als ursprünglich in den Kreis der dämonischen
Zwerge gehörig s. v. Wilamowitz in den Göttinger yachrichten 1895,
S. 241t'. Auch meine Bemerkungen im Jahrb. den hist. 1891, S. 124.

5 Vgl. Sethe in Pauly-Wissown Heidlexikon 111, 2351, 2371.



328 A. Furtwängler

die Deutung unserer Terrakotten in diesem Kreise zu suchen

sein würde, haben wir schon zu Anfang bemerkt.

Die hellenischen Kabiren galten als Kinder des Hephaistos

und der Kabeiro (Pherekydes bei Strabo 10, p. 472, drei Kabeiroi

und drei kabeirische Nymphen); sie wurden, wie Herodot lehrt,

als Zwergdämonen gedacht; sie gehören wie Hephaistos selbst

in ursprünglich griechischer Vorstellung in den Kreis der

dämonischen Zwerge; aber sie wurden nicht individualisiert

wie Hephaistos, sondern blieben auf der Stufe des Gattungs-

begriffs; sie wurden mit analogen phönikischen Wesen, den

Söhnen des Sadyk, identifiziert, von denen sie den Namen

empfingen. Sie waren gewaltige, mächtige, aber freundliche

Dämonen. Der Chor der Kabiren in Asehylos’ gleichnamigem

Drama versprach eine üppige Weinlese herbeizuzaubern. Wir

dürfen uns den Chor des Aschyleischen Dramas ohne Zweifel

nach unseren Terrakotten vorstellen: als zwerghafte Gestalten

mit dickem Bauch und dickem Hinteren und mit freundlichem

Gesicht.

Sie waren vor allem auch Beschützer der Seefahrer. Als man

später die Dioskuren mit den Kabiren kombinierte, nahm man

von diesen ein Attribut, das dann bei jenen sehr verbreitet und

populär wurde: die spitze Mütze. 1 Wir sahen, daß unsere alten

Kabirenterrakotten zuweilen eine Mütze tragen. Das ist gewiß

nicht bedeutungslos, sondern es ist wohl die Mütze, die auch

in den nordischen Vorstellungen von den Zwergen eine Rolle

spielt, die ihren Träger unsichtbar machen kann. Von den

1 In Roschers Lexikon d. Myth. T, 1172 habe ich konstatiert, daß
die Piloi der Dioskuren nicht vor dem dritten Jahrhundert v. Chr. Vor-

kommen, und habe dort bereits augedeutet, daß sie der Kombination
mit den in unseren Terrakotten dargestellten Dämonen, den Kabiren
verdankt werden. Die von Tansanias 3, 24, 5 auf der Klippe vor ürasiai
erwähnten zwerghafteu drei Dämonen mit Piloi waren Kabiren (nur aus
Verwechselung spricht Tansanias von Korybanten statt von Kabiren,
s. Sam. Wide Lakon. Kult. S. 273. 313), die man mit den Dioskuren
identifizierte.



Zwei griechische Terrakotten 329

Kabiren ward sie auf die Dioskuren übertragen, denen sie

ursprünglich ganz fremd war. Die gewöhnliche Deutung als

„Schiffermütze“ ist falsch; übrigens tragen die Schiffer im

Altertum auch gar keine Mützen. Auch der Hut des Hephaistos

ist kein anderer als jene Mütze der Zwerge; auch er ist von

dem Kabirentypus auf den Gott übertragen. 1

Die oben erwähnte Terrakotta aus Gela stellt den Kabiren

ausnahmsweise nicht als freundlichen Dämon mit den Händen

auf dem Bauche dar, sondern als mächtigen Bogenspanner mit

der Mütze der skythischen Schützen.

Der Kult der Kabiren war ein chthonischer; Sühnungen

und Weihungen spielten dabei eine große Rolle. Den Kabiren

schrieb man offenbar die Macht zu, die Seele des Toten in

ein gutes Jenseits zu befördern; wer die nötigen Weihungen

vornahm, konnte dieses ihres Schutzes teilhaftig werden.

Auf dieser Vorstellung werden die Terrakotten beruhen,

wo der Kabir eine kleine Figur auf der Schulter tragend er-

scheint. In dem neuen hier publizierten Beispiele scheint mir

der Gedanke besonders deutlich ausgedrückt, indem die kleine

Figur denselben Gestus macht, den man den Eidola zu geben

pflegte: sie schlägt mit den Händen klagend an den Kopf;

doch sitzt sie fest auf der Schulter des guten, mächtigen

Dämons, des Kabiren, der sie sicher auf dem schwierigen

Wege in das Jenseits geleiten wird. Auch Ptah-Sokaris war

Totengott, der den Toten den Weg weist.

1 Gr. Kaibel (Göttinger Nachrichten 1901, 612ff.) und H. v. Prott
(Athen. Mitt. 1904, 18f.) sind in ihren phallischen Hypothesen viel zu
weit gegangen. Kaibel sah überall nur phallische Dämonen und v. Prott
folgte ihm darin. Wie falsch dies für die Kabiren war, lehrt jetzt der
nachgewiesene alte Kunsttypus, der keine Spur eines phallischen Elementes
zeigt. Wie wirklich phallische Dämonen gebildet wurden, zeigen die
gleichzeitigen Typen der Silene. v. Prott aber ging gar so weit, die
Piloi der Dioskuren und des Hephaistos für die „Spitze des Phallos,

die glans penis“ zu erklären (a. a. 0.) — eine seltsame Verirrung er-
regter Phantasie.



330 A. Furtwiingler

2. Ich füge noch eine zweite unpublizierte Terrakottafigur

hinzu (Tafel II, ebenfalls in Privatsammlung in München), die

nicht ganz ohne eine gewisse Beziehung zu der vorigen ist.

Auch diese Figur gehört einem in verschiedenen Exemplaren

weitverbreiteten Typus an 1 ; allein es hat das hier publizierte

Exemplar einige Besonderheiten, die sonst nicht Vorkommen.

Silen, am ganzen Körper zottig behaart, den Mantel um die

Mitte des Körpers geschlungen, eine Weintraube in der Rechten,

hält ein in ein Tuch eingewickeltes Kind im linken Arme. Das

hier veröffentlichte aus Attika stammende Exemplar zeichnet sich

durch zwei Zutaten aus, die sonst nicht Vorkommen: dem Kinde

ist ein Füllhorn in die Linke gegeben, und Silen ist mit

Ammonshörnern ausgestattet, die unterhalb seiner tierischen

Ohren herauskommen und ganz deutlich sind; es können durchaus

nicht etwa Blätter sein sollen, wie man vielleicht vermuten möchte,

es sind deutlich mit den Enden emporgebogene Widderhörner.

Die Terrakotten dieses Typus, die weit verstreut Vorkommen,

sind, wie ich auf Grund von Technik und Stil annehme,

attischer Fabrik. Dazu stimmen die Plätze ihres Vorkommens:

außer Attika Südrußland, Kyrenaika, Kreta, Melos; das sind

gerade Orte, wohin Athen im vierten Jahrhundert Tonarbeiten,

namentlich Vasen exportierte. Ein Exemplar ist in Südrußland

in einem Grabe vom Anfang des vierten Jahrhunderts zusammen

mit vielen anderen Terrakotten gefunden worden (Stephani,

Compte rendu 1869, Taf. 2, 1), die ich nach der Technik, der

Art des Tones und der Bemalung sowie nach dem Stile eben-

falls für attischen Import halte; dieselben sind von den in

Südrußland selbst gemachten Terrakotten ganz verschieden.

Der Mantel dieses südrussischen Exemplares ist mit demselben

lichten Blau bemalt, das unser Exemplar aus Attika in Resten

aufweisl Dieses letztere ist sowohl durch die oben angegebenen

1 Winter Typen II, 400, 3 fiilirt fünf Exemplare an; das erste, im
British Museum, ist photographisch abgebildet im Katalog der Terrakotten
des Biit. Mut. pl. 34, 4, p. l‘J6, C 74.



Zwei griechische Terrakotten 331

Zutaten als durch sehr sorgfältige Ausführung des lebendigen

und reizend feinen Kopfes des Silen ausgezeichnet. Es stammt

aus einem Brandgrabe und zeigt deutliche Spuren des Feuers

des Scheiterhaufens; es war in Stücke zerbrochen, doch fehlt

nichts. Ergänzt ist nichts an der Figur. Auch ihre Rückseite

ist voll ausgeführt; ein Brennloch ist nicht vorhanden. Es ist

ein Werk voll attischer jrapig und Xenxor^g.

Silen als Pfleger des Dionjsoskindes ist eine bekannte

geläufige Vorstellung. Allein die griechischen Terrakotten geben,

wie mir scheint, den Beweis, daß diese Vorstellung nur die

Individualisierung einer ursprünglicheren, viel allgemeineren und

weiteren ist, die im Silen überhaupt einen kinderschützenden,

kinderpflegenden Dämon sah. Ich habe schon in der oben

zitierten Übersicht über die griechischen Terrakotten und ihre

religiöse Bedeutung darauf hingewiesen (Einleitung zu Samm-

lung Sabourolf Bd. II S. 16). Es kommen nämlich mehrfach

Terrakotten freien Stiles vor. in denen Silen als Pädagoge mit

kleinen Zöglingen erscheint 1, ganz wie auch wirkliche mensch-

liche Pädagogen dargestellt werden. Silen muß hier in jener

allgemeinen Bedeutung gefaßt sein, die in die Literatur nicht

eindrang, aber in der Volksvorstellung lebendig war. Ein

dämonischer Alter als Kinderfreund und Kinderbeschützer ist

eine verbreitete Vorstellung (in der germanischen Mythologie

ist der treue alte Eckart ein solcher, ein Warner und Hüter,

der speziell die Kinder beschützt und schirmend vor dem

Geisterheere einherzieht). Den Griechen war, wie wir nun

lernen, Seilenos ein solcher Dämon. Und Seilenos als Pfleger

des Dionysoskindes ist nur eine mythische Individualisierung

des generellen Begriffs. Die Literatur und landläufige Mytho-

logie hat wie gewöhnlich nur von letzterer Notiz genommen;

nur in jenen Terrakotten tritt das Ursprüngliche hervor.

1 Winter Typen II S. 408, 8, 4; 405, 6; vgl. ferner meine Be-
merkungen im Archäol Anzeiger 181*0, S. 9i, 7 mit Abbildung auf S. 98,
sowie in Sainml. Sabourotf n. a. 0.



332 A. Furtwängler Zwei griechische Terrakotten

Das eingewickelte Kind, das der Silen unseres attischen

Terrakottentypus trägt, wird auch schwerlich nur als Dionysos-

kind verstanden worden sein, ln dem hier publizierten Stücke

ist es offenbar nicht Dionysos. Das Füllhorn weist auf eine

allgemeinere Bedeutung. Eben in der Epoche, welcher unsere

attische Figur angehört, ward in Athen die Eirene mit dem

Plutoskind geschaffen, das ein Füllhorn trägt; man mag auch
hier an Plutos denken.

Die Ammonshömer des Silen scheinen ganz vereinzelt.

Ich kann nur darauf hinweisen, daß Dionysos auf Denkmälern

des vierten Jahrhunderts mit Widderhörnern vorzukommen

scheint. 1 Die Kombination von Füllhorn und Widderhörnern

an unserer Terrakotta weist darauf hin, daß hier vielleicht der

allgemeine Begriff des segenbringenden Widders zugrunde liegt,

der in so manchen Sagen hervortritt. Der Silen ist dann hier

nicht nur der kinderschützende, sondern der überhaupt Reich-

tum und Segen bringende Dämon.

Die beiden Terrakotten, die archaisch - ionische und die

attische der praxitelischen Epoche, sind äußerlich und innerlich

nicht ganz ohne eine gewisse Beziehung. Beidemal trägt ein

wohlbeleibter, wohlwollender Dämon eine kleine Figur; dort

ist es der Kabir, der einer Seele den Weg ins Jenseits weist;

hier der gute Silen, der kinderschützende, als Dämon des Reich-

tums und der Fülle gedacht. Die Kabiren standen den bak-

chischen Dämonen nahe, und umgekehrt die Silene den Kabiren

und dem Kreise des Hephaistos überhaupt.2 Auch hier wie so

oft beobachten wir, wie scheinbar ganz verschiedene religiöse

Vorstellungen in ihrem tieferen Untergründe doch konvergieren.

Unsere beiden Terrakotten aber sind wohl gute Beispiele da-

für, daß man diese reizvollen Erzeugnisse griechischer Volkskunst

nicht mit dem mythologischen Handbuch allein erklären kann.

1 Vgl. die unteritalische Vase in Comple rtndu 1862, Taf. 5 und
dazu Stephani S. 76tf. 3 Vgl. iui Jahrb. des Inst. 1891, S. 122f.



A. Furtwängler, Zwei griechische Terrakotten Tafel 1









Die Festcyclen des römischen Kalenders

Von Alfred von Domaszewski in Heidelberg

Seit langem war ich auf eine cyclische Anordnung der

Feste des altrömischen Kalenders aufmerksam geworden.1 Es

schien, als ob in jedem Monate die Feste um ein Hauptfest

zu einer höheren Einheit sich zusammenschlössen. So wiesen

deutliche, von Wissowa 2 erkannte Spuren darauf hin, daß die

am 23. Juli gefeierten Neptunalia von dem Feste der Lucaria

am 19. und 21. Juli eingeleitet wurden. Dann mußten aber

auch die Furrinalia des 25. Juli zu den Neptunalia in einer

notwendigen Beziehung stehen. Von der Göttin Furrina 3 war

aber nichts bekannt außer der Tatsache, daß sie in Trastevere

in einem Haine, dem hicus Furrinae, verehrt wurde. Ich

wagte den Schluß, in Furrina wegen ihrer Beziehung zu Nep-

tunus, dem Gotte der Quellen und fließenden Gewässer', eine

Quellgottheit zu erkennen und die Lucaria wegen ihres Namens

auf eine Festfeier im Haine der Furrina zu deuten. 6 Bei den

Ausgrabungen im Haine der Furrina wurde, wie mir Huelsen

eben mitteilt, ein Altar gefunden mit der Inschrift: All Kegav-

vla. "Agtruig fj y.ai z/appa Kvtcqiu ix iiUTuyijg ccvsfhjxe, xul

Nv(ji)<peg &o(u'v£g (sic). So hatte sich wenigstens in einem

Falle der Schluß aus der Festordnunsr auf das Wesen einer

so dunkeln Gestalt altrömischen Glaubens als richtig erwiesen.

1 Festschrift für Otto Hirschfehl S. 246 f. i Religion 250.
s Wissowa Religion 193; Huelsen Topographie 1, 3, 625.
4 Vgl. oben S. 9.

6 Diese Ansicht hatte ich in einer Vorlesung meinen Kollegen
Dieterich und von Duhu mitgeteilt.



334 Alfred von Domaszewski

Damit liabe ich die Berechtigung gewonnen, meine Auf-

fassung dieser cyclischen Festordnung trotz aller unvermeid-

lichen Schwierigkeiten, die sich jedem tieferen Verständnis der

altrömischen Religion in den Weg stellen, nach dem Maße

meiner Kenntnisse zu begründen.

Am deutlichsten ist diese cyclische Ordnung im Monate

August ausgeprägt. Das Hauptfest der Volcanalia, am

23. August gefeiert, wird von den Consnalia des 21. und den

Opiconsivia des 25. eingeschlossen. Der Einfluß der flammenden

Sonnenwärme auf das Reifen der Saaten ist für die Anordnung

der Feste bestimmend gewesen. 1 Wie im Juli stehen im

August die beiden äußeren Glieder in einer gegenseitigen Be-

ziehung, der Ernteertrag und die Fülle dieses Ertrages, und

beide erscheinen als eine Wirkung des Gottes, der in der

Mitte steht. Aber die Vorstellung der Römer vom Wesen des

Vulcanus ist damit noch nicht erschöpft. Ein äußerer Kreis

tritt hinzu, gebildet von dem Feste der Portuncilia am

17. August und der VoUnrnalia, am 27. August. Es ist das

Fest des Hafengottes am Tiber 2 und das Fest des Tiber 3 selbst.

Der Gott des Feuers, Vulcanus, ist in Beziehung gesetzt zu

der mächtigsten Äußerung des flüssigen Elementes, dem Strom-

gott, der allein seinen Flammen wehren kann. 1 Zwischen

dem Feste der Portunalia und der Consualia wird das Fest

der Vinalia am 19. August begangen, das für eine glückliche

1 Vgl. S. 333 Anm. 1.
8 Huelsen Topographie 1, 3, 143. Wegen der Feuersgefahr für die

Hafenspeicher wird Vulcanus verehrt in Ostia C. I. L. XIV p. 5. Er ist
der Deus patrius in Ostia C. I L. XIV u. 3 und in Puteoli C.l.L. X
1553. 1881. Ebenso an den Speichern des Hafens in Poetovio C.l.L.
III 10875. 3 Monimsen C.l.L. I 5, 3:17.

1 Es ist die uralte Poesie der ga/p-, auoanoTagiog. — Auf dem-
selben Gedanken wie die Festfeier des Monates August beruht das Opfer
am 23. August: Volcano [in circ(o) Flam(inio)], Kymphis in campo,
Opi opiferae in . . . Über die Xyraphac in campo vgl. Huelsen Topo-
graphie 1, 3, 482. Hei der Ops opifera ist au den Tempel auf dem
Capitol zu denken, Jordan Topographie 1, 2, 43. 50.



Die Festcyclen des römischen Kalenders 335

Weinlese eingesetzt ist 1 und so den passendsten Platz neben

den Consualia erhält. Auch das Reifen des Weines ist eine

Wirkung der Himmelswärme. Immer sind es die Wirkungen

des Vulcanus, die den ganzen Festkreis beherrschen.

Einen ähnlichen Charakter trägt die Festordnung im

Monate December. Hier folgen aufeinander für das Gedeihen

der Saaten, die in der Erde schlummern, die Feste: am 15.

Consualia, am 17. Saturnalia, am 19. Opalia? Die Festordnung

beruht ganz auf demselben Gedanken wie im Monate August;

nur ist hier das Keimen der Saaten der Sinn der Feste, wie

dort ihr Reifen. Den äußeren Kreis bildet das Agonium am

11., ein Fest des Sonnengottes und das Fest des beginnenden

Sonnenlaufes, Divalia am 21. December, das dem Gotte des

Himmels, Iuppiter, gilt. Mit Recht hat Wissowa auf das

Agonium die Worte des Lydus bezogen 3 : btsriXovv äs v.al

ioQTrjv Xsyogtvrjv 'Aycovuhu äcapvrjepÖQip n/.ui ysvagya 'HUa.

rsvagyos ist indiges, eine Übersetzung dieses unübersetzbaren

Begriffes, wie die dei indigites bei Diodor 37, 11 xtlotai

ysysvggsvoL trjs 'Pägr]g rgilfrsoi, heißen.4 Auf den Sol indiges 5

bezieht das Fest auch der Kalender, in dem die Notae AG

IN Agonium indigetis aufzulösen sind. Bei den Divalia wurde

die Göttin Angerona angerufen; das ist eben der Beginn des

Sonnenlaufes 6, da von diesem Tage an die Sonne ihre Bahn

am Himmel von neuem durchziehen soll. Zwischen dem Ago-

nium und den Consualia liegen die Fcriae Iovis des 13. De-

cembers; aber an diesem Tage wurde auch zu Tcllus gebetet,

da an ihm der einzige Tempel der Tellus geweiht ist. 7 Erde

und Himmel treten an diesem Tage in eine notwendige Be-

ziehung. Diesem Festtage entspricht in der cyclischen Ordnung

das erste Fest nach der Erneuerung des Sonnenlaufes, die

Larmtalia am 23. December. Sie sind zugleich Feriac Iovis.

1 Wissowa Religion 101. * Vgl. S. 333 Anm. 1. 3 Religion 372.
4 Wissowa Religion 15. 0 Wissowa Religion 262.
0 Wissowa Religion 193. 7 Wissowa Religion 162.



336 Alfred von Domaszewski

Larenta ist eine Anrufungsform der Tellus, in deren Tiefen

man Saaten und Tote bettet 1 Und ein Opfer an die Toten

wurde nach dem Zeugnis des Yarro an diesem Tage dar-

gebracht, de 1. 1. 6, 24 faciunt dis Manibus scrvilibus sacerdoles.

Dieses Opfer steht noch unter dem Einfluß der Festfeier des

Saturnus. Der Gott der keimenden Saaten 2 beherrscht den

ganzen Festkreis des December. Auch die Verehrung der

Sonne gilt der Wirkung auf die später im kommenden Jahre

aufsprießenden Saaten. Eine Beziehung muß bestehen zwischen

dem Wirken des Gottes und jenen Manes, die für das Gedeihen

der Saaten des eben beginnenden neuen Jahres bestimmend

ist. Nach der Kultlegende, die aus Masurius überliefert wird 2,

ist Larenta die Amme des Komulus und die Mutter der ersten

Arvales. Diesen Manes der Arvales 1 hat man geopfert, damit

der ganze ager Komanus im beginnenden Jahre sich des Acker-

segens erfreue. Das erste im Kalender folgende Fest sind die

feriae conceptivae der Compitalia.5 Es gilt den Lares, den

Ahnherrn*1 der auf den einzelnen Fundi des ager Romanus

seßhaften Bauern. Diese Ahnherrn hatten einst die Ackerflur

ihres Fundus 7 dem Walde abgerungen. Sie wirken fort als

Schützer ihrer Flur. Das gemeinsame Heiligtum aneinander

grenzender Fluren ist so angelegt, daß auf jedem Fundus

selbst, in dessen Tiefen der Geist des Ahnherrn geheimnisvoll

waltet, dem Lar des Fundus geopfert wird. Die Eingänge

in das gemeinsame Heiligtum liegen auf jedem Fundus, weil

1 Preller-Jordan 2, 20. Vgl. auch Wissowa Religion 188.
1 Vgl. S. 333 Anw. 1.

3 Vgl Mommseu llöm. Forschungen 2, 1 ff, dessen berühmte Be-
handlung der Überlieferung nur dem religiösen liehalt, der jedem
ätiologischen Mythus innewohnt, nicht gerecht wird.

' Das serviles ist nicht zu ändern. Denn Faustulus und Larenta

sind servi, so auch ihre Kinder. 4 Wissowa Religion 142.
" Vgl. Samter unten 308 ff.
5 Vgl. auch die tesserae paganicae Westd. Korr. Hl. 1907, 1, die

auf den Namen des Fundus, nicht auf den Namen des Besitzers aus-
gestellt sind.



Die Festcyclen des römischen Kalenders 337

der Lar nur dem Grunde, in dem er lebt, entsteigen kann.

Das Gemeindeopfer der Larentalia an die den ganzen ager

Romanus beherrschenden Geister der Arvales, geht dem Opfer

der Compitalia voraus, das den Lares der einzelnen Fundi gilt.

Der Monat Ianuarius, der nach dem Gotte des Anfanges

seinen Namen trägt, weil er der erste des beginnenden Sonnen-

laufes ist, nennt am 9. ein Agonium, das dem Ianus gilt. 1

Denn nach seinem anschaulichen Sinne ist Ianus das Licht,

das im Raume richtunggebend wirkt 2, jede Bewegung in

ihrem Ausgang bestimmt. So hat das wegweisende Licht am

Beginn des Sonnenlaufes die natürliche Zeit seiner Verehrung.

Auch die Ianua führt, wie Dieterich mir bemerkt, ihren Namen,

weil sie in dem Hause der Urzeit die einzige Lichtöffnung ist.

Darauf folgen am 11. und 15., durch die notwendige Festfeier

der Iden getrennt, die Carmentnlia. Auch hier kann man

erkennen, daß diese Feste mit dem Ianusfeste des 9. Januar

ebenso eine Dreiheit bilden, wie im Juli die beiden Tage der

Lucaria mit dem Feste des Neptunus. Denn Carmenta ist die

Göttin, welche den Anfang menschlichen Lebens im Mutter-

leibe bestimmt.3 Carmenta ist nach ihrer ursprünglichen Be-

deutung als eine Wirkungsform des Ianus zu fassen.

Im Februar ist das Hauptfest der Tag der Lupercalia 4

am 15. des Monates. Das Fest gilt dem Faunus, dem Zeugungs-

triebe, der selbst eine Wirkung der Tellus ist. 5 Voran gehen

ihm die Feriae Iovis, am 13. Februar, an denen auch der

Tellus geopfert wurde, es folgt am 17. der Tag der Quirinalia.

Wissowa hat das Opfer der Vestalinnen am 13. Februar in eine

Parallele gestellt zu dem Opfer an Larenta am 23. December.

Der Larenta opfert auch der Flamen Quirinalis. Gerade des-

1 Wissowa Religion 91. ! Vgl. Usener Götternamen 190.
;i Wissowa Religion 180f. Prorsa und Postverta sind Augenblicks-

götter in der Reihe der Indigitamenta, mit denen man Carmenta an-

rief. Vgl. oben S. 6. * Wissowa Religion 172.
8 Westd. Zeitsehr. 1905, 78.



338 Alfred von Domaszewski

halb ist das Fest des Quirinus auf den 17. verlegt und so in

eine notwendige Beziehung gesetzt zu dem Opfer an Tellus

am 13. Februar. Aber beide Feste sind nach der cyclischen

Ordnung beherrscht von den Wirkungen des Faunus. Wie

man die Parentatio am 13. Februar zu verstehen hat, lehrt

Dieterichs Untersuchung über die Mutter Erde. 1 'Aus der

Erde kommt die Menschenseele, zur Erde kehrt sie zurück,

und die Erde gebiert sie wieder zur neuen menschlichen Ge-

burt.’ Die Vestalinnen beteten am 13. Februar um das Wieder-

erstehen des Lebens aus dem Schoße der Mutter Erde. Daraus

erklärt sich der bekannte Gebrauch der Luperci, die Frauen

beim Wettlauf mit ihren Zauberriemen zu schlagen, damit die

natürliche Zeugung sie befruchte. So regt sich das schlum-o o o

mernde Leben der Erde schon im Februar, um im März und

April in neue Gestalten einzugehen.2

Denn dieser wunderbare Wettlauf der Wölflinge ist auch

der Tag der Zeugung des Sommerlebens der Natur, das im

zauberschnellen Wachstum am Geburtstage des Mars, dem

1. März, in diesem Gotte in Erscheinung tritt. Er ist auch

der Festtag der Matronae, an denen die Wunderkraft des

Februar in Erfüllung geht. 3 Die Vorfeier der Geburt des

Gottes sind die Equirria des 27. Februars. Zwei Wochen

dauert das nicht minder zaubergleiche Erstarken des Gottes,

der am 17. März, dem Tage der Liberalia mit dem Agonium

Mariis 4, bereits ein Mann ist. Die zwei Wochen, die von

seiner Geburt verfließen, begehen die Priester des Mars, die

Salii, mit Waffentänzen, um die feindlichen Dämonen des

1 S. 27.
* Bekanntlich haben die Römer hinter den Tenninalia des 23. den

Schaltmonat eingelegt. Demnach muß auch das Repifugium des 24.,
wie dies für die Equirria des 27. sicher ist, auf die Jahreserneuerung
im März sich bezogen haben, durfte also vom März nicht losgerissen
werden. Dies bestimmt wieder den Tag der Terminalia als den Tag
des Jahresschlusses.

a Oben S. 16. * Wissowa Religion 131.



Die Festcyclen des römischen Kalenders 339

Winters von dem Knäblein fern zu kalten. Wieder sind es

die jEquinici des 14. März 1, welche die Liberalia einleiten. Die

Dreizahl der Feste schließt der Qainqnatrns 2 des 19. März, an

welchem die heiligen Waffen der Salii von aller Befleckung

entsühnt werden, die sie in dem Kampfe zum Schutze des

Gottes erfahren hatten.

Eine Dreiheit der Feste gilt im Monate April der Mutter

Erde. Es ist der-Monat, in dem alle Keime des neuerstandenen

Lebens der Natur sich öffnen. Das Hauptfest sind die Cere-

alia am 19., die das Wachstum der Pflanzen unter dem Einfluß

der Erde bestimmen.3 Es wird eingeleitet durch die Fordicidia

am 15.', an welchem der Fruchtbarkeitszauber der Erde be-

reitet wird, der am 21., den Parilkv’, wo dieselbe Erde ihre

Wirkung im Wachstum der Tiere äußert, in Kraft tritt.

Daran schließt sich das Fest der Vinalia am 23., das ganz in

derselben Weise das Wachstum der Weinpflanzungen begünstigen

soll, wie das Fest des 19. August das Keifen des Weines. Es

folgt das Fest der Iiobiyalia, am 25., durch das man den furcht-

barsten Feind des Pflanzenwachstums versöhnen will." Dieses

Opfer zum Schutze der aufsprießenden Saaten bringt der Flamen

Quirinalis dar, wie auch das Opfer 7 an den Consualia des August

für die geborgene Erntefrucht. 8 Immer steht er in naher Be-

ziehung zur Tellus.

1 Diese Equirria sind das einzige Fest der cyclischen Ordnung,
das auf einen geraden Tag fällt. Vielleicht, daß sie aus unbekannten
rituellen Gründen vor den Tag der Jahreserneuerung, den 15. März,
fallen mußten. 5 Wissowa Religion 131. 3 Vgl. S. 333 Anm. 1.

4 Wissowa Religion 159. ' Wissowa Religion 165.
0 Wissowa Religion 162.
7 Zusammen mit den Vestalinnen Wissowa Religion 144, wie die

Vestalinneu am 13. Februar das Opfer darbringen, durch dessen Wirkung
der Quirinus des 17. entsteht.

* Wissowa Religion 144. Es ist keineswegs sinnlos, sondern tief-
begründet, daß au den Volcaualia nach den S. 334 Anm. 4 genannten
Göttern dem Quirinus geopfert wird. Daher auch der Flamen l’ortuualis
die Waffen des Quirinus salbt. Wissowa Religion 444.



340 Alfred von Domaszewski

In feinster Stimmung läßt Horaz die Festfeier des Aprilis

in dem Gebete seiner vilica wiederklingen (Carm. 3, 17, 5—8):

nec pestilentem sentiat Africum

fecunda vitis nec sterilem seges

robiginem aut dulces alumni

pomifero grave tempus anno.

Die Yinalia sind Feriae des Iuppiter, der die Lüfte sendet

(Carm. saec. 29 — 32):

fertiles frugum pecorisque Tellus

spicea donet Cererem corona

nutriant fetus et aquae salubres
et Iovis aurae.

Dieses Zusammenwirken von Erde 1 und Himmel zum Ge-

deihen der Pflanzen und Tiere ist der Grund jener Feste im

December, Februar und April, die den Kult des Iuppiter und

den der Tellus verbinden.

Aus dem Festcvclus des Februar ist es klar, daß die in

der Erde zeugende Kraft im Quirinus zur Erscheinung kommt,

dem römischen 'Ege^&svs. Deshalb hat man zu Ehren Casars

Luperci Iuliani eingesetzt, da er nichts anderes ist als eine

neue Epiphanie des Quirinus, wie der Stadtgründer Romulus

vor ihm. 2 Antonius wählte den Tag der Lupercalia, um dem

neuen Quirinus 3 das Königtum anzubieten.

Im Mai steht am 21. das Agonium Vcdiovis allein.4 Er

ist der Pestgott und als solcher von den Künstlern wie der

pfeilschießende Apollo gebildet. Auf der Tiberinsel, wo man

ihn verehrte, hat sich später der weit wirksamere Zauber des

1 Daher auch im Eide Diodor 37, 11 xijv tvegytriv fcotuv rs xal
<pvtö>v r»>.

s Auch Drusus galt für eine Epiphanie des Quirinus, da er eine
Statue am Lupercal erhält. Huelsen Topographie I, 3, 37.

s Dio 43, 45 vgl. Sueton. Caes. 76. Unsere Berichterstatter, an die
göttlichen Ehren der Kaiser gewöhnt, sind stumpf für deu religiösen Sinn.

4 Wissowa lieligion 130.



Die Festcyclen des römischen Kalenders 341

fremden Heilgottes Aesculapius angesiedelt. Zu Yediovis wird

man die dreitägige Feier der Lemuria, am 9., 11., 13. Mai, in

Beziehung bringen dürfen. 1 In welchem Sinne den Geistern

der Verstorbenen, die an diesen Tagen die Oberwelt wieder

betreten, geopfert wurde, ist nicht überliefert. Aber es scheint

mir möglich, daß es Geister jener Menschen waren, die an-

steckenden Krankheiten erlagen, und von denen man befürchtete,

sie könnten in die Leiber der Lebenden eingehen und Fieber

erzeugen.

Der Juni ist der Monat der Vestafeier. Am 7. wurde

der Tempel geöffnet, am 9. ist der Tag der Vestalia, am

11. schließt sich daran das Fest der Mater Matuta, der Göttin

des Morgenrotes, die das Licht gebar. 2 Vesta ist die mater

deorum dearumque. Deshalb wird ihr geopfert an den Geburts-

tagen der Cäsares 3, der echten Göttersöhne. Dieser himmlische

Ursprung des Feuers der Vestaflamme ließ auch das Morgenrot

als die Wirkung eines himmlischen Feuers erscheinen. Vom

Himmel fährt der Blitzstrahl nieder, der in einem Waldbrande

das erste Feuer erzeugte. Die Stätte, wo das Himmelsfeuer der

Erde sich vermählte, ist geheiligt. Hier ist der notwendige

Mittelpunkt der menschlichen Siedelung.4 Denn nur an der Stelle

kann sie erstehen, wo der Himmelsbrand den Menschenhänden

unbezwinglichen Urwald gelichtet und mit Asche befruchtet hat,

wie die Asche der Fordicidia befruchtet. Die lodernde Flamme

des Himmelsfeuers, das ewige Beilager des Gottes 5, wird gehütet

und genährt von dem Kostbarsten jener Urzeit, den Jung-

frauen, die deshalb immer das bräutliche Gewand trugen.

Im Octoher gelten die Feste dem Mars. Es ist die Zeit,

wo das Sommerleben der Natur dahinstirbt. So bildet das

Hauptfest das Opfer des Octoberrosses 6 am 15., das man

1 WisBOwa Religion 189. * Vgl. oben S. 12.
3 Mommsen Hist. Schriften 1, 265.
4 Einen Vestaknlt des Privathansee gibt es nicht.
5 Euripides Bacchen v. 7. 0 Westd. Zeitschr. 1905, 76.



342 Alfred von Domaszewski

darbringt ob frugum eventmn, damit das neuerwachende Leben

des nächsten Jahres fruchtbringend sei. Und das Blut des

Opfertieres wird aufbewahrt als Wachstumszauber der Parilia

des nächsten Jahres. Am 19. October, dem Armilustrhim,

werden die Waffen der Salii, die den Kämpfen des nächsten

Jahres dienen sollen, entsühnt. 1 Alle diese Festbräuche weisen

auf die Wiedergeburt des Mars im nächsten Jahre hin. Der

cyclischen Ordnung gemäß muß auch das Fest des 13. Oc-

tobers, die Fontinalia, zum Kulte des Mars und dem Armi-

lustrium in Beziehung stehen. Wir wissen, daß diese Feier

einer Quelle galt, die auf dem Marsfelde floß.“ Dieses heilige

Wasser hat die Waffen am Armilustrium entsühnt. Wieder ist

ein Fest des Weinbaues an den Cyclus angeschlossen in den

Meditrinalia des 11. Octobers 3, die ebenso wie die Vinalia des

April und des August nur als eine Erweiterung des Festkreises

erscheinen. In ihren Bräuchen weisen auch sie auf die Wirkung

des Weines im kommenden Jahre hin.

ln diese Festordnung, die durch die genaue Beobachtung

der ungeraden Tage, die cyclische Dreizahl, die auch für das

Wandelfest der Arvales gilt 4 und durch die Verkündigung

dieser Feste am Neuntag, den Nonae, nach denen sie alle

fallen, charakterisiert wird, ragen aus einer älteren Periode

Feste herein, die diesen Gesetzen nicht folgen.

So die Tage quanclo rcx comitiavit fas am 24. März und

24. Mai und ihre unmittelbar vorhergehende Vorfeier, der

Tubilustrium am 23. März und 23. Mai. 5 Der Tag des llegi-

fugium am 24. Februar, das vor den Nonae gefeierte Fest Popli-

fugium am 5. Juli. Dann die Tage qaibus mundus patct am

24. August, 5. Oktober, 8. November, von denen zwei auf

gerade Tage, einer vor die Nonae fällt. Demnach galten in

der Königszeit diese Cyclen nicht, für ihre Ordnung war die

1 Wissowa Religion 131. 5 Huelsen Topographie 1, 3, 483.
3 Wissowa Religion 101. 4 Wissowa Religion 487.
6 Mommsen Chronologie 243.



Die Festcyclen des römischen Kalenders 343

achttägige Woche maßgebend. Auf diese ältere Ordnung weist

noch die aus Rücksicht auf die ungeraden Zahlen um einen Tag

abgeänderte Ansetzung der Hauptfeste hin: 9. Januar Agonium

Iani, 15. Februar Lupercalia, 17. März Liberalia, 9. Juni

Vestalia, 23. Juli Neptunalia, 23. August Volcanalia, 15. Oc-

tober equus Octobris, 17. December Saturnalia. Nur im April,

19. Cerealia, und Mai, 21. Agonium Yediovis, ist die Ver-

schiebung stärker.

Wohl erinnert vieles in der Zahlenordnung der Cyclen

wie in dem Glauben des Wiedererstehens des Lebens zu neuen

Gestalten an die Lehren der Pythagoräer. 1 Dennoch will es

mir scheinen, daß Pythagoras vielmehr von Vorstellungen der

Italiker beeinflußt ist. Denn eine echt römische Phantasie

waltet in der Auffassung des Naturlebens als eines großen

organischen Ganzen.

Die römische Festfeier beginnt im December mit der Ver-

ehrung der Kräfte, die während der Todesstarre des Winters

unergründlich im Inneren der Erde und unerreichbar in Himmels-

höhen für das neue Jahr neues Leben schaffen. Mit Beginn

des Sonnenlaufes wirkt der Gott, der alles Werden von Anfang

an bestimmt. In Regungen zu neuen Schöpfungen äußert

sich im Februar das kommende Leben der Natur, bis dieses

Leben im März in wunderbarer Schnelle entsteht. Jetzt er-

schließen sich im April die Keime alles Seienden. Aber die

steigende Sonnenwärme, die im Mai 2 das Seiende zum Wachstum

treibt, bedroht es auch durch die fieberschwangere Luft der

Campagna. Da, wo dieses Leben auf seiner Höhe steht im

Iunius 11, werden die Kräfte des Hinnnelsfeuers und des Himmels-

lichtes verehrt, die die Kultur geschaffen, den Menschen zum

geistigen Wesen gemacht haben. Dem im Hochsommer so

1 Mommsen Htiui. Chronologie 19!)f., über die Scheu vor der
geraden Zahl; Dich SihgUinirclie Uliitter 40, über die Dreizahl und
Neunzahl der Pythagoräer.

a Vgl. S. 333 Aum. 1. :l Vgl. oben S. 16.



344 Alfred von Domaszewski Die Festcyclen des römischen Kalenders

gefahrvollen Versiegen der Wässer zu wehren, gelten die

Feste des Iulius. Wo der reiche Ertrag des Jahres in Keller

und Speicher geborgen ist, wird im August der Gott, der den

Ertrag mitgeschaffen hat, angefleht, ihn nicht wieder zu zer-

stören, wie man auch zu jenen Kräften betet, die sein ver-

derbliches Walten hemmen können. Die Feste des Octobers

sind ein Bemühen, durch neue segnende Wirkungen vor dem

Tode der Natur, das Gedeihen des kommenden Jahres zu
sichern.



Mythische Reste in der Paradieserzählung

Von Hugo Greßmann in Kiel

1 Die Paradiesgeographie. Die im Alten Testamente

gebräuchliche Bezeichnung des Paradieses ist 'erfew 1 oder gan

'eden2 „Garten Eden“. Man hat das Wort Eden nach dem

Babylonischen mit Steppe übersetzen wollen, und Wüsten-

garten wäre in der Tat eine sehr hübsche Umschreibung

dessen, was die Libyer (?) eine Oase nannten. Aber das ist

unmöglich, weil Eden stets ohne Artikel gesetzt wird, also ein

nomenproprium sein muß, und weil Eden eben nicht die Steppe,

sondern im Gegenteil das Paradies bedeutet. Schon das bloße

'eden ist dem Sinne nach so viel wie Garten, so daß gan *eden

als Pleonasmus gelten muß. Ursprünglich wird Eden der Name

eines für uns und wohl schon für den Verfasser der Genesis-

erzählung verschollenen Landes gewesen sein. Unbekannte

geographische Namen sind auch sonst mit der Paradiesgeschichte

verknüpft: so die Länder havilä 3 und nöd 4, so die Flüsse pisön

und gthon? Die Namen klingen zwar durchaus hebräisch,

können aber doch aus fremder Tradition stammen und später

hebraisiert sein. Einige Züge nun weisen notwendig auf aus-

ländischen Ursprung der Paradiesgeographie. Erstens

fällt auf, daß unter den Flüssen, die aus dem Paradiese kommen,

der Nil nicht genannt wird. Die erwähnten und bekannten

Euphrat und Tigris sind freilich in einer ganz anderen Himmels-

gegend zu suchen. Aber an dieser Stelle kann es sich gar

1 Gen 2, 10; 4,16, Jes. 51, 3, Es. 31,16. 18, Jes. Sir. 40, 27.
s Gen. 2, 15; 3, 23f., Jo. 2, 3, Es. 36, 35. Nur einmal Garten in

Eden Gen. 2, 8. 9 Gen. 2,11. * Gen. 4,16. 6 Gen. 2,11.13.



34G Hugo Greßmann

1 Gen. 2,10 ff. Vielleicht schon Jes. Sir. 24, 2".

nicht um wirkliche, sondern — im letzten Grunde — nur um

mythische Flüsse handeln. Denn die vier 1 aufgeziihlten Ströme

sollen aus einer Quelle entspringen. So etwas gibt es nicht

und hat es nie gegeben, und für solche Dinge interessiert sich

auch das Märchen nicht. Zu einem Paradiese, das etwa mit

einem prachtvollen Tal oder mit einer wunderbaren Oase ver-

glichen werden kann, gehören gewiß, und vor allem nach

orientalischer Anschauung, Quellen und Bäume. Aber von

einer solchen Quelle, die sich in vier Ströme teilt, erzählt nicht

das fabulierende Märchen, sondern eine mythisch gefärbte

Geographie. Mag nun ursprünglich von dem himmlischen

Strom (der Milchstraße), der sich auf beiden Seiten in je zwei

Arme gabelt, oder von den nach vier Himmelsrichtungen sich

ergießenden Weltströmen geredet sein, so bleibt doch in jedem

Falle merkwürdig, warum diese Flüsse gerade Euphrat und

Tigris, Pischon und Gichon genannt werden. Wäre die Be-

nennung von einem Israeliten eingeführt worden, so würde man

statt der völlig unbekannten Namen Pischon und Gichon viel-

mehr bekannte erwarten, etwa den Jordan oder, wenn dieser

zu klein und zu nahe war, so wenigstens den Nil, wie denn

ja auch jüngere Schriftsteller 2 den Gichon fälschlich mit dem

Nil identifiziert haben. So machen die beiden allein bekannten

Namen Euphrat und Tigris es von vornherein wahrscheinlich,

daß die Paradiesgeographie nicht palästinensisch, sondern meso-

potamisch ist. — Zweitens wird das Land Eden oder das

Paradies da gesucht, wo Euphrat und Tigris entspringen. Das

Interesse, das Paradies gerade hier und nicht anderswo zu

lokalisieren, ist bei den Bewohnern des Zweistromlandes ver-

ständlich, bei den Bewohnern Palästinas aber unverständlich.

\ öllig analog wäre es, wenn die Germanen etwa geglaubt hätten,

das Paradies liege da, wo Don und Wolga einer gemeinsamen

Quelle entströmen. Wir würden uns diesen Glauben nur er-



Mythische Reste in der Paradieserzählung 347

klären können durch die Annahme, daß die Germanen entweder

selbst in jener Gegend gelebt hätten, oder daß diese Paradies-

geographie dort ihren ursprünglichen Heimatsort gehabt habe.

Genau so muß auch die Paradiesgeographie der Genesis not-

wendig aus Mesopotamien stammen. — Das wird drittens

bestätigt durch die auffällige, aber richtige geographische Orts-

bestimmung Assurs auf dem rechten oder westlichen Tigrisufer. 1

Diese Nachricht, mit der man früher nichts anzufangen wußte 8,

trifft, wie uns jetzt die assyrischen Funde gelehrt haben 3, in

der Tat auf die alte Reichshauptstadt Assur zu. Da nun aber

Assur unter Salmanassar I. (um 1300) durch Kalchi ersetzt

worden ist 4, so haben wir damit den terminus ad quem ge-

wonnen, vor dem die Paradiesgeographie der Genesis geschaffen

sein muß: sie muß vor 1300 aus Assur oder Mesopotamien

nach Palästina gewandert sein. Dieser Schluß ist absolut

zwingend. Jede spätere Einwanderung, überhaupt jede spätere

Entstehung dieser Tradition ist unmöglich, weil Assur später

auf dem linken oder östlichen Tigrisufer lag. An der Möglich-

keit unserer Annahme kann kein Zweifel sein, seit wir die Tell-

el-Amarnabriefe besitzen. Damit ist die Streitfrage, wann die

Einwanderung der Genesismythen, speziell der Paradieserzählung,

erfolgt sei, zugunsten Gunkels entschieden. Es soll nicht ge-

sagt sein, daß wir alle Elemente dieser Geschichte aus Assur

herleiten dürfen; bewiesen ist die ausländische Herkunft zunächst

nur für die Paradiesgeographie.

Aber wenn der fremde Ursprung in einem Punkte sicher

ist, so dürfen wir ihn überall da behaupten, wo die Paradies-

erzählung dunkel und undurchsichtig ist. Unklarheiten und

1 Der Tigris fließt östlich von Assur, Gen. 2,14.
* Daher übersetzte man früher — auf die Autorität Dillmanns hin —

»vorne vor Assur«. Aber Dillmann seihst hat in der 6. Auflage seines
Genesiskommentars S. 59 diese Auffassung aufgegehen.

8 Vgl. die Ruinenstätte Kal'at Sergha KAT' (=Eb. Schräder: Keil-
inschriftcn und Altes Testament, 3. Aufl. von Winckler-Zimmern) S. 32f.

4 KAT» S 36.



348 Hugo Greßmann

Widersprüche erklären sich am leichtesten, wenn die Geschichte

oder ihre Elemente ganz oder teilweise aus der Fremde stammen

und auf ihrem Wege stark verstümmelt, überarbeitet und

modifiziert worden sind. Für uns kommt es darauf an, Risse und

Nähte in dem Gewebe unserer Erzählung zu erkennen. Die

Forscher des Alten Testamentes sind in einer doppelt schwierigen

Lage gegenüber den Forschern auf dem Gebiet anderer Religionen.

Denn die israelitische Literatur hat uns nirgendwo deutliche

Mythen aufbewahrt. Wir stehen immer vor Resten und

Trümmern. An einen Wiederaufbau ist nicht zu denken, weil

uns der Grundriß fehlt. Wir müssen froh sein, wenn es uns

gelingt, die einzelnen mythischen Motive wieder aufzufinden.

Bisweilen ist uns auch das versagt; wohl vermögen wir zu

zeigen, daß etwas Mythologisches im Hintergründe liegt, aber

das Was ist uns unbekannt. Das babylonisch-assyrische Land

hat uns zwar seine reichen Schätze in ungeahnter Fülle wieder-

geschenkt, aber immer noch fehlt uns die Paradiesgeschichte.

So beklagenswert das auf der einen Seite ist, so viel Vorzüge

birgt das auf der anderen Seite. Denn die ausländische Her-

kunft einer Erzählung ist keineswegs sicher, wenn man eine

verwandte Parallele bei einem benachbarten Volke schwarz auf

weiß beibringen kann. Ein viel sicherer Maßstab, um

Einheimisches und Fremdes zu scheiden, sind innere

Indizien, die der israelitischen Erzählung selbst entnommen

sind. Man darf geradezu als Norm aufstellen, daß fremder

Ursprung für eine Geschichte nur dann behauptet werden darf,

wenn sie in sich nicht verständlich ist und aus den Voraus-

setzungen der israelitischen Religion nicht begriffen werden

kann. Einzelne Züge der Paradieserzählung nun weisen uns direkt

in die Fremde; so führt uns ihre Geographie speziell nach

Assyrien oder Mesopotamien. Schon hier sind uns dunkle, teils

mythische, teils geographische, Traditionen entgegengetreten.

Aber Verdunkelungen des Ursprünglichen sind noch in reicherer

Zahl vorhanden.



* Gen. 13,10, Jes. 51, 3. * Kz. 28,13; 31,8.9.

Mythische Reste in der Paradicserziihlung 349

2 Die Paradiesvorstellung. DasParadies wird Gen.2f.

als ein Garten charakterisiert; nach dem Garten hat es seinen

Namen, und in dem Garten spielen sich alle Szenen ab. Anders-

wo hat sich die Bezeichnung Garten Jahves 1 erhalten oder,

wie Ezechiel ihn lieber nennt, Garten Gottes. 2 Das weist

auf einen ursprünglich sehr engen Zusammenhang zwischen der

Gottheit und dem Garten. Der Garten ist ihr Land, ihre

Wohnung. Jahve ist in diesem Falle als genius loci gedacht,

wie sonst der Baal. Wir haben hier wohl eine alt-

kanaanitische Idee, die vom Baal auf Jahve übertragen

ist. Gerade das von natürlichen Quellen reich bewässerte und

mit Bäumen bewachsene Land galt von alters her in spezifischem

Sinne als ein Land Baals. In der Paradieserzählung ist der

ursprüngliche Zusammenhang zwischen der Gottheit und dem

Garten schon verdunkelt, wenn er auch in einem kleinen Zuge

noch durchschimmert. Denn Jahve ist bis zu einem gewissen

Grade vom Garten losgelöst. Während die Menschen dort immer

weilen, arbeiten und essen, sich erholen und wohl auch schlafen,

wohnt Jahve nicht dort und ist auch nicht immer daselbst an-

wesend. Nur des Abends kommt er in den Garten, um dort zu

lustwandeln — es ist also sein Garten —, tagsüber weilt er

anderswo. Der Mythus hat kein Interesse an genaueren An-

gaben, sondern ist seinem Wesen nach fragmentarisch. So er-

fahren wir nichts Genaueres über die Wohnung Jahves. Immerhin

ist es lehrreich, daß auch in diesem Zuge, der für die Auf-

fassung vom Paradiese als dem Gotteslande wesentlich ist,

eine Verdunkelung eingetreten ist. Wie alt muß die Ge-

schichte sein, wenn eine solche zentrale Vorstellung verwischt
werden konnte!

Im Grunde genommen ist das Bild, das Gen. 2f. vom

Paradies entwirft, recht dürftig und armselig, namentlich wenn

mau es mit dem indo-eranischen Paradies vergleicht: ein



350 Hugo Greßmann

Garten mit lieblichen Bäumen, darunter zwei mit magisch

wirkenden Früchten, und einer Quelle, aus der vier Ströme

entspringen, das ist alles! Aber die Tradition über das

Paradies ist einst viel reicher gewesen, als es jetzt

den Anschein hat. Der Beweis dafür liegt in der Heils-

eschatologie, die von einer Wiederkehr des Paradieses am Ende

der Tage redet oder sie wenigstens voraussetzt. Zwar findet

sich nur zweimal das Wort für Paradies: in der Heilszeit wird

das verheerte Land wie der Garten Eden 1 , da wird das

öde Zion wie der Garten Jahves 2, aber daneben stehen jene

zahlreichen Aussprüche, die von einer Umwandlung der Wüste

oder des verwüsteten Palästina in einen fruchtbaren Baum-

garten, d. h. sachlich in ein Paradies reden.3 Außerdem hören

wir von Bäumen, deren nie verwelkendes Laub zur Arznei dient

und die zwölfmal im Jahre neue Früchte bringen 4, von dem

Born des Lebens, dessen Trunk Unsterblichkeit verleiht 5, von

den Wassern des Lebens, die alles Kranke gesund und alles

Salzige süß machen 6, und von dem Ol des Lebens, das alle

Schmerzen lindert. 7 Das Paradies ist das Land, wo Milch und

Honig fließt*, wo Weintrauben wachsen, die von zwei Männern

an einer Stange getragen werden müssen 3, wo die Berge von

Most und die Hügel von Milch triefen 10, wo Wolf und Lamm,

Panther und Böckchen, Löwe und Kalb beieinander lagern, wo

Säuglinge mit Schlangen spielen 11 und die Menschen sich nicht

bekriegen 12, wo es weder Tod noch Tränen 13, weder Sünde noch

Verderbnis 14, weder Hitze noch Kälte, weder Tag noch Nacht 15

gibt. Vielleicht nicht alles, wohl aber manches von dem, was

1 Ez. :i6, 35. s Jes. 51, 3.
5 Jes. 41,18 tf.; 48, 21; 55, 12 f. — Eos. 2, 23 f., Jes. 4, 2.
* Ez. 47,12, Apk. Joh. 22, 2. 5 Prov. 10,11; 13,14; 14, 27.
6 Ez. 47, 8 f. 7 Slatc. Hen. 8, 5 li, Vit. Adae 36.

8 Ex. 3, 8.17; 13, 5. 9 *Yum. 13, 23, Syr. Bar. 29, 5.
10 Am 9,13, Jo. 4,18. 11 Jes. 11, 6 ff., Eos. 2,20, Ez. 34, 25.
17 Jes. 2,4; 9,4, Mich. 4, 3. 13 Jes. 25,8.
“ Jes. 11, 9, Eab. 2,14. /.ach. 14, 6 f.



Mythische Reste in der l’aradieserzählung 351

hier aufgezählt ist, ist sicherlich alt und fehlt doch in der

Paradiesgeschichte, ein Zeichen dafür, wie sehr die ursprüng-

lichen Farben verwischt sind! Zugleich aber auch eine Warnung

für diejenigen Ausleger des Alten Testamentes, die weiter nichts

kennen, als die Abhängigkeit von literarischen Quellen. Wohl

nirgendwo tritt der reiche Strom der mündlichen Tradition so

lebendig vor die Augen wie hier.

3 Der Sündenfall. Bei allen Völkern, die überhaupt

Paradiesgeschichten haben, hören wir von märchenhaften Bäumen,

wie hier von solchen, die lieblich anzuschauen und köst-

lich zu essen sind, speziell von dem Baum des Lebens

und dem Baum der Erkenntnis des Guten und Bösen.

Der letztgenannte steht jetzt im Mittelpunkt der Erzählung,

die einfach und durchsichtig scheint, aber keineswegs einfach

und durchsichtig ist. Die Gottheit behauptet: Wenn ihr von

dem Baum inmitten des Gartens eßt, werdet ihr sterben. Die

Schlange verkündet das Gegenteil: Ihr werdet keineswegs sterben.

Zugleich verrät sie den Menschen die geheime Wirkung seiner

Früchte: Wenn ihr davon eßt, werdet ihr vielmehr wie Gott

werden. Und als sie davon gegessen haben, da sterben sie nicht,

sondern Gott selbst erkennt die Richtigkeit des SchlangenWortes

an: Der Mensch ist ja geworden wie unsereiner. Die

Schlange hat also die volle Wahrheit gesagt, und Jahve die

Unwahrheit. Wie kann das angehen? Die Erzählung selbst

ignoriert diese wichtige Tatsache mit Stillschweigen.

Dies ist die einzige, darum nur um so interessantere Stelle im

Alten Testamente, wo Jahve eine bewußte Unwahrheit in den Mund

gelegt wird! Sein Tun wird nicht gerechtfertigt, es ließ sich

wohl nicht gut rechtfertigen. Im Babylonischen begegnen uns

öfter Lügen im Munde der Götter, und auffällig ist, daß im

Adapamythus, der eine große Ähnlichkeit mit der israelitischen

Paradieserzählung aufweist — wenn er auch wegen seiner starken

Differenzen schwerlich als ihr Urbild gelten darf —, Ea fast

wörtlich dieselbe Lüge vorbringt. Ea hat seinem Schützling



Hugo Greßmann352

befohlen: Wenn du dann vor Anu hintrittst, wird man

dir Speise des Todes reichen — iß sie nicht! Wasser

des Todes wird man dir reichen — trink es nicht!

Aber es war in Wirklichkeit Speise des Lebens und Wasser

des Lebens, und da Adapa der Lüge Eas glaubt und ge-

horsam das Angebot ablehnt, so verscherzt er die Unsterblichkeit.’

Man könnte vermuten, daß früher einmal der Lebensbaum den

Mittelpunkt der israelitischen Paradieserzählung gebildet, daß

die Gottheit verboten hat, von seinen Früchten zu essen, und

daß sie, um ihr Verbot zu unterstützen, den Lebensbaum für

einen Todesbaum erklärt hat. Diese Vermutung empfiehlt sich

nicht nur um der schönen Pointe willen, die uns die baby-

lonische Geschichte an die Hand gibt, sondern sie wird auch durch

die israelitische Erzählung selbst gerechtfertigt. Die Gottheit

bat zwar die Richtigkeit des Schlangenwortes bestätigt: Der

Mensch ist ja geworden wie unsereiner! Machen wir jedoch

Ernst mit diesem Gedanken und fragen, ob denn der Mensch

wirklich Gott gleich geworden sei, so hören wir in demselben

Atemzuge ein entschiedenes Nein! Nun aber, fährt der Text

fort, daß er (der Mensch) nur nicht die Hand ausstrecke

und sich vom Baume des Lebens hole und . . . unsterb-

lich werde 2 und damit — so dürfen wir ergänzen — erst

wirklich Gott gleich. Gott gleich ist demnach nicht, wer vom

Baum der Erkenntnis, sondern nur wer vom Baum des Lebens

genossen und die Unsterblichkeit erlangt hat. Damit, daß man

diesen Vers einer anderen Tradition zuweist, ist noch nichts

gewonnen; denn er ist in sich widerspruchsvoll, da er zwar

ausdrücklich sagt, die Menschen seien bereits Gott gleich, und

dennoch voraussetzt, daß sie es noch nicht sind.

Man könnte den Ausweg versuchen, ob nicht damit gerade

das Wesen des Menschen gekennzeichnet sein solle: er sei eben

ein Halbgott, teils gleich Gott, teils nicht. Durch die ratio

sei er wie Gott, durch den Mangel an Unsterblichkeit aber sei

1 KAT* S 521. * Gen 3,22



Mythische Reste in der Paradieserzählung 353

und bleibe er ein Mensch. Das wäre sehr schön, wenn nur

der Text diese Auslegung gestattete! Als die Menschen vom

Baum der Erkenntnis gegessen haben und damit nach dem

Wort der Schlange, das von Gott bestätigt wird, Gott gleich

geworden sind, da — erkennen sie, daß sie nackt sind! Ver-

dient denn die Erkenntnis der Nacktheit, ein gottgleiches

Wissen genannt zu werden? Um einer solchen geringfügigen

Sache willen sollten die Menschen mit dem Tode bestraft

werden? Um einer solchen geringfügigen Sache willen mußte

ein göttliches Gebot gegeben und übertreten werden, mußten

die Menschen von dem Zauberbaum des Wissens essen? Das

reimt sich nicht. Aber, so werden wir belehrt, der Erzähler

meine gar nicht das, was er sage, sondern das Wissen, das

hier in Betracht komme, sei vor allem das um den Unterschied

der Geschlechter und — im letzten Grunde — das kritische

Unterscheidungsvermögen, die Vernunft (Gunkel). Von der

Vernunft sehen wir ganz ab, da von ihr keine Rede ist, und

da sie durch nichts angedeutet wird. Wohl aber muß man

zugeben, daß die Erkenntnis der Nacktheit ein zarter, euphe-

mistischer Ausdruck sein könne für die Erkenntnis des Ge-

schlechtsunterschiedes. Hatte Gott wirklich die Absicht, die

Menschen um dieses Wissens willen mit dem Tode zu bestrafen?

Und hatte er wirklich beschlossen, ihnen dies Wissen vor-

zuenthalten? Aus der Geschichte selbst geht das Gegenteil

hervor. Das Weib ist von Jahve aus der Rippe des Mannes

geschaffen, damit es eine Stütze, eine Gehilfin für ihn sei.

Mit einem Jubelruf nimmt Adam sie in Empfang und nennt

sie Männin. Er weiß also, wozu sie da ist, und der Erzähler

erinnert ausdrücklich an den geschlechtlichen Verkehr, wenn

er das uralte, noch aus der Zeit des Matriarchates stammende

Sprichwort 1 hinzufügt: Darum verläßt der Mann Vater

' Auch (lies Wort paßt in den Zusammenhang nicht hinein. Eva
ist dem Manne untergeordnet, sie ist seine Stütze und aus seiner Rippe
geschaffen, er soll über sie herrschen. Damit ist deutlich die Idee des

Archiv f. lleligion*wiMen«cbaft X ‘23



354 Hugo Greßmann

und Mutter und hängt dem Weibe an, so daß sie ein

einziger Leib werden.1 Trotzdem mag man vermuten, daß

Jahve ursprünglich die Zeugung verboten hatte. Nach einem

Mythus der Gilbert-Insulaner war dem ersten Menschenpaar

befohlen, keine Kinder zur Welt zu bringen. Als der Gott

fort war, vergaßen die Menschen den Befehl und gaben drei

Kindern das Leben. Zornig kam der Gott herbei, ließ sich

aber besänftigen. 2 Vielleicht hat man sich auch in Israel ein-

mal Ähnliches erzählt, aber wenn das der Fall war, dann ist

das Ursprüngliche stark verdunkelt worden. Der Mensch

durfte nicht von vornherein wissen, daß das Weib um seinet-

willen geschaffen sei. Ferner durfte nicht nur zart angedeutet

werden, wie die Menschen ihre „Nacktheit“ und ihr Geschlecht

erkannten, sondern die Tatsache der Zeugung mußte ausdrücklich

hervorgehoben werden. Der jetzige Text weiß nichts mehr da-

von: als die Menschen erkannten, daß sie nackt waren, da —

zeugten sie keine Kinder, sondern — nähten sich Feigen-

blätter zusammen und machten sich Schürzen daraus,

d. h. sie verloren ihre kindliche Unschuld — und dadurch waren

sie nun Gott gleich geworden! Das ist natürlich keine Pointe.

Die Gottgleichheit kann nicht in etwas Negativem bestehen,

sondern muß positiv gewandt sein. Wir können daraus schließen,

daß die ursprüngliche Spitze abgebrochen ist. Immerhin

darf man daran erinnern, daß Eva bereits vor der Austreibung

aus dem Paradiese die Mutter alles Lebendigen geworden 3 ist,

also wenigstens nach diesem Verse schon im Paradiese geboren

haben muß. Vielleicht hat sich hier ein Rest des Ursprünglichen

erhalten, wonach die Zeugung verboten war. Ferner ließe sich

denken, daß ursprünglich von einem Baume erzählt war, der

Patriarchates ausgesprochen. Dann aber müßte es heißen: Darum verläßt
das Weib Vater und Mutter und hängt dem Manne an. Diesen Hin-
weis verdanke ich Herrn Professor Eichhorn. 1 Gen. 2, 24.

* L. Frobenius: Die Weltanschauung der Naturvölker (lleiträge zur
Volks- und Völkerkunde Bd. VI), Weimar 1889, S. 117 (nach Parkinson:
Gilbert-Insulaner S. 104 f ). 3 Gen 3,20.



Mythische Beste in der Paradieserzählung 355

die Zauberwirkung eines Aphrodisiakums ausübte, wie man in

Israel „Liebesäpfel“ kannte und benutzte. 1 Dieser Baum

könnte sehr gut der Baum des Wissens genannt sein, da der

geschlechtliche Verkehr nach semitischem Sprachgebrauch als

ein Erkennen bezeichnet wird. Aber mit dem Wissen um

gut und böse hat die Zeugung nicht das geringste zu tun.

Überdies kann das Zeugen niemals Gott gleichmachen, weder

in der israelitischen Religion noch in irgendeiner anderen.

Mag immerhin das Motiv des geschlechtlichen Verkehrs ur-

sprünglich einmal in die Paradieserzählung hineingespielt haben,

so ist es doch unmöglich, die Geschichte von hier aus ein-

heitlich zu erklären.

Auch das Wissen um den Fortschritt und um die Kultur,

woran Wellhausen denkt, paßt nicht hierher, weil es nicht Gott

gleichmacht — Kleider aus Feigenbaumblättern! —, und weil

es überdies dem antiken Menschen fernliegt. Es gibt nur ein

Wissen, das wirklich Gott gleichmacht und doch zugleich

widergöttlich ist, das ist das Geheimwissen, die Magie.2 Von ihr

ist vielleicht ursprünglich die Rede gewesen; denn auch die

Schlange, der widergöttliche Dämon (s.u.), weist auf die Zauberei.

Aber das ist jetzt verdunkelt, da die dämonische Schlange zur

natürlichen Schlange des Feldes geworden ist und da das Wissen

in der Erkenntnis der Nacktheit besteht. Man mag versuchen,

was man will, die Geschichte vom Sündenfall ist so stark

verdunkelt, daß man auf eine einheitliche Erklärung

verzichten muß. Die Streichung und Ausscheidung alles

dessen, was mit dem Baum des Lebens zusammenhängt, macht

die Sache auch nicht besser. Denn dann schwebt die Ver-

treibung aus dem Paradiese in der Luft, die nur deshalb erfolgt

ist, weil die Menschen keinen Zugang haben sollen zum Lebens-

baum. Die Vertreibung und die Fernhaltung vom Lebensbaum

1 Gen. 30,14 ff.
s So — im Anschluß an Bernhard Duhm — Hans Duhm: Die bösen

Geister im Alten Testament, Tübingen-Leipzig 1904, S. 13.



356 Hugo Greßmann

ist keine Strafe für die Übertretung des göttlichen Gebotes.

Unter den Flüchen findet sich kein Wort, das diese beiden

Dinge androht. Adam soll nicht vom Paradiese weg auf den

Acker geschickt werden, sondern der Acker wird verflucht, daß

er Dornen und Disteln trage. Es scheint, als wäre Adam schon

auf dem Acker, aber während dieser vorher sich mühelos be-

stellen ließ, so soll er jetzt im Schweiße des Angesichtes be-

arbeitet werden. In der Tat wird ja das Paradies selbst als

ein Acker geschildert; denn der Mensch ist in den Garten ge-

setzt, ihn zu bebauen und zu bewachen.’ So könnte also

der Paradiesacker verflucht sein, und der Mensch brauchte nicht

ausgetrieben zu werden. Wenn er dennoch fortgejagt wird, so

ist eben das Motiv des Lebensbaumes notwendig. Die ver-

wandten und doch verschiedenartigen Motive unserer Erzählung

sind so eng miteinander verflochten, daß es für uns unmöglich

ist, sie wieder aufzulösen. Wir müssen uns mit der Erkenntnis

begnügen, daß hier wahrscheinlich drei Schichten über-

einander gelagert sind: die eine Geschichte erzählte von dem

Baum der Erkenntnis des Guten und Bösen, dessen

Früchte, wie die dämonische Schlange lehrt, Magie und Zauberei

wirken und gottgleiches, aber widergöttliches Wissen verleihen;

die andere von dem Baum der Erkenntnis, dessen aphro-

disische Früchte die kindliche Unschuld vernichten und den

geschlechtlichen Verkehr fördern, so daß Eva wider den Willen

der Gottheit zur Mutter alles Lebendigen wurde; die dritte von

dem Baum des Lebens, dessen Früchte die Unsterblichkeit

verursachen, der den Menschen vorenthalten und allein den

Göttern zugänglich ist. Von diesen drei Stoffgruppen sind nur

noch Bruchstücke vorhanden, die wir nicht wieder zu dem ur-

sprünglichen Gefüge vereinigen können. Auf ausländische Her-

kunft weist direkt nichts, indirekt höchstens die starke Ver-

dunklung.



Mythische Reste in der Paradieserzählung 357

4 Eva und die Schlange. Für die jetzige Erzählung

ist die Schlange ein listiges, aber ein gewöhnliches Tier, wie

andere Tiere auch. Es soll erklärt werden, warum die Schlangen

allein von allen Tieren des Feldes auf dem Bauche kriechen

und Staub fressen. Ursprünglich aber ist die Schlange

mehr gewesen, ein Schlangendämon. Der stärkste Beweis

dafür liegt darin, daß die Schlange ebensogut Bescheid weiß wie

die Gottheit über die geheime Kraft des Wunderbaumes, der

sich inmitten des Gartens befindet, obwohl die Gottheit dies

Wissen offenbar sich allein Vorbehalten will. Die Schlange

kennt die Wirkung der Frucht, sie besitzt selbst übernatürliches

Wissen und ist folglich wie Gott. Aber sie ist keine Gottheit,

sondern ein Dämon, weil sie ihre Macht benutzt, um die

Menschen durch eine raffinierte Kunst zum Ungehorsam gegen

Gott zu verführen. Wenn sie auch halbwegs mit der Gottheit

auf gleicher Stufe steht, so ist sie doch ein gottfeindliches,

d. h. dämonisches Wesen: sie beschuldigt die Gottheit der

Lüge und des Neides und durchkreuzt ihre Pläne.1 Die

Dämonen werden mit Vorliebe in Schlangengestalt gedacht,

so bei den Arabern die Ginnen 8, im Alten Testamente die

Saraphe.*

Eva spielt eine in mancher Beziehung auffällige Rolle.

Auffällig ist zunächst der Name. Derjenige, der ihn als Mutter

alles Lebendigen erklärt hat, hat ihn nicht erfunden. Denn

er bringt havvä (Eva) mit hajjä (Leben) zusammen, obwohl

beide Wörter im Hebräischen nichts miteinander zu tun haben.

Die Erklärung ist also künstlich, und darum muß der Name

aus alter Zeit überliefert sein. Auf der anderen Seite aber

können Adam und Eva ursprünglich nicht zusammengehört

haben. Denn havvä ist keineswegs das passende weibliche

Korrelat zu ’ädäm. Man würde vielmehr a priori ein anderes

1 So mit Recht Hans Duhm a. a. 0. S. 10 ff.

* Wellhausen: Skizzen und Vorarbeiten III, S. 187.
5 Muni 21, 4 ff., Dtn. 8,16, Jes. 14, 29; 80, 6.



358 Hugo Greßmann

1 Gen. 4,1. * Gen. 2,17. 8 Gen. 3,16.

Wort erwarten, und in der Tat wird das erste Weib — ebenso

wie der erste Mann (hä ’ädäm) — durchgängig mit einem Nomen

appellativum (hä’issä) bezeichnet, nur einmal (3, 20) mit dem

Nomen proprium (havvä), obwohl Adam vorher ausdrücklich

bestimmt hatte, sie solle issä „Männin“ heißen. Das ist so,

wie wenn Adam plötzlich Michael genannt würde. In diesem

Vers ist demnach eine andere Tradition vorausgesetzt. Nach

demselben Verse ist Eva bereits die Mutter alles Lebendigen

geworden, obwohl vorher von der Geburt eines Kindes nicht

die Rede gewesen ist. Eine Ausscheidung dieses Verses ist un-

nötig und bedeutungslos, da Adams Weib außerhalb der Paradies-

erzählung stets Eva heißt. 1

Auffällig ist ferner das enge Verhältnis, das zwischen Eva

und der Schlange besteht. Die Schlange wendet sich nur an

Eva, trotzdem das Verbot eigentlich nur dem Menschen, aber

nicht dem Weibe gegeben ist.2 Adam greift mit keinem Worte

in das Gespräch zwischen der Schlange und Eva ein; er steht

schweigend und überflüssig daneben. Gegen seine eigene Ver-

führung macht er auch nicht den geringsten Versuch der Ab-

wehr; er ißt nur, weil Eva ißt — trotzdem soll angeblich das

Weib leichter zu verführen sein als der Mann! Noch seltsamer

zeigt sich die enge Verbindung zwischen Eva und der Schlange

in dem Fluche, der über die Schlange ergeht: Feindschaft will

ich setzen zwischen dir und dem Weibe, zwischen deinem Samen

und ihrem Samen.3 Vom Manne ist also überhaupt nicht die

Rede. Der Kampf auf Leben und Tod wird nur zwischen der

Schlange und Eva geführt. So gehören beide, wenn auch gegen-

sätzlich, als Feinde, zusammen, obwohl sie in anderer Beziehung

sich gleichen. Denn Eva ist gewissermaßen selbst eine Schlange,

da sie den Menschen zum Ungehorsam gegen Gott reizt; sie

ist die Verbündete der Schlange, und so viel kann man noch

als ursprünglichen Sinn erkennen: weil Schlange und Eva sich



Mythische Reste in der Paradieserzählung 359

einmal gegen Gott verbündet haben, darum hat Gott sie zur

ewigen Feindschaft verurteilt. 1

So ist Eva noch in der jetzigen Erzählung halbwegs eine

Schlange, die Schlange halbwegs ein Dämon. Nun haben wir

eine punische Bleitafel, auf der eine Herrin HVT, Göttin,

Königin angerufen wird. 2 Lidzbarski sieht darin mit Recht

eine Göttin der Unterwelt, identifiziert sie mit der biblischen

Eva und deutet sie als Schlangengottheit 3, ohne näher auf die

uns hier beschäftigenden Probleme einzugehen. Zunächst wird

man so viel mit Sicherheit sagen dürfen, daßEva ursprünglich

eine punische und darum auch phönikische Göttin der Unter-

welt war und daß deshalb die biblische Eva als eine depotenzierte

Gottheit zu betrachten ist, wie einige andere Gestalten der

Genesis 1 Als Totengöttin hat Eva — eine aus der griechischen

Religion wohlbekannte Vorstellung 5, die auch den Semiten

nicht fern lag“ — Schlangengestalt. Eva und die Schlange

sind also ursprünglich identisch gewesen, wie sie denn

auch in der biblischen Erzählung noch eng zusammengehören.

Als Schlangengöttin führt sie ihren Namen havvä, den man

schon längst etymologisch als die Schlange erklärt hat 7; doch

ist gerade im Phönikischen die etymologische Herleitung von

1 Gunkel: Kommentar zur Genesis* S. 17 ist auf der richtigen Führte,
nur redet er fälschlich vom Menschen, statt vom Weibe.

1 Lidzbarski: Ephcmeris für semitische Epigraphik lid. I, S. 34 (Text
und Übersetzung).

s Ebd. S. 30. Lidzbarski verweist für Schlangen und Schlangen-

götter in griechischen Devotiones auf Wünsch: Sethian. Verlhichungstafel
S. 100 ff.

4 Kenan (ISaethgen: Beiträge S. 127f.); Henoch (Gunkel: Genesis 1
S. 120); Xahor {KAT* S. 477); Sara, Milka, Laban (Gunkel: Genesis 1
S. 143 f.); Betuel (Baudissin: l'rot. Kcal-Encycl. XII, S. 136 Z. 43 tf.) u.a.

1 Viele Belege bei ltohde: l'syche.
c Ich erinnere an Kreskigal, auf dem sogenannten babylonischen

Hadesrelief.

7 In neuerer Zeit Xüldcke ZD M G XLII, S. 487, in alter Zeit (nach
Wellhausen) I’hilo: De agric. Koe $ 21; Clemens Alex.: Protr. S.9; Midrasch
llabba zu Gen. 3, 20; Syr. Schatzhöhle eil. Bezold S. 24.



360 Hugo Greßmann

dem Verbum leben leichter möglich, da es ein Vav im

zweiten Radikal hat. Auch das ist eine in der Iieligions-

geschichte oft vorkommende Erscheinung, daß sich das ur-

sprünglich heilige Tier später in ein feindliches verwandelt. 1

Eine Schlange an der Spitze des Menschengeschlechtes kennen

auch andere Völker. 2 Wir dürfen in allen diesen Fällen an

die Stelle der Schlangen Schlangengötter oder Totengötter

setzen. Die Menschen kommen ja nach uraltem Glauben aus

der Erde und kehren wieder zur Erde zurück. 3 Wie die Erde

oder die Unterwelt, die in der Erde liegt 4, der Ort ist, wo

die Kinder der Menschen erzeugt werden 5, die Urheimat,

und zugleich der Ort der Toten, die Endheimat 6, so ist die

Mutter alles Lebendigen — wohl auch ein alter Beiname

der Eva 7 — die Urmutter der Menschheit, die XQtaroyovog

1 Kadmos, der selbst ein Schlangengott ist, tötet den Drachen des
Ares (Baudissin: Studien I, S. 273); Mitbra reitet auf dem Stier und
schlachtet ihn; Marduk (Jahve) spielt mit dem Drachen und bekämpft
ihn usw.

* Die Abessinier zählten als ersten König arve „die Schlange“
(.Z D MG I, S. 9, VII, S. 341). Wellhausen: Prolegomcna 4 S. 313 verweist
noch auf das Chronicon Edessenum (wo?). Auch an den phönikisch-
griechischen Kadmos, den Uranfänglichen, darf man erinnern, der
mit seiner Gemahlin in Schlangen verwandelt und in das Elysium auf-
genommen wurde (Baudissin: Studien I, S. 273).

8 Gen. 3, 19, Ps. 139,15, Job. 1, 21, Sir. 40,1. Dazu Nöldeke Archiv
für Keligionstcissensch. VIH, S. 161 ff.

4 Jes. 7, 11; 67, 9, Ps. 86, 13.

8 Mexikanische Bezeichnung des Totenreiches; vgl. Preuß Archiv
für Religionstcissensch. VII, S. 234.

6 Vgl. zu diesem ganzen Vorstellungskomplex A. Dieterich Archiv
für Religionswissensch. VIII, S. 1 ff. 12. 20 ff.

7 Vgl. den äthiopischen Ausdruck eguülä emma hejüv = Kinder der
Mutter des Lebenden = Mensch Im Babylonischen, wo die Schlangen-
gottheiten ebenfalls Beziehungen zur Unterwelt haben, heißt speziell die
Stadt- und Schlangengottheit von Der „Herrin des Lebens“ (KAT‘
S. 505); vgl. ferner die gnostisch-manicbäischen Spekulationen über
die ggtriQ ri)s fufjs und beachte, daß im Babylonischen das Wasser des
Lebens in der Unterwelt aufbewahrt wird (A'A7’ 8 S. 624 f.).



Mythische Reste in der Paradieserzählung

Pfj firjTTjQ 1 und zugleich das Oberhaupt der Toten. Gleich Eva

ist der Urmensch (Menschensohn) zugleich der Herrscher

der Seligen, dessen Reich wiederkehrt am Ende der Tage.2

Und so gibt es eine Fülle von Parallelen, die die göttliche Ver-

ehrung des ersten Menschen beweisen, wenn er auch nicht not-

wendig — wie Eva — als Unterweltsgottheit gedacht zu

sein braucht. 8

5 Adam. Adam ist eine fast völlig durchsichtige Gestalt.

Er ist der Typus des israelitischen Ackerbauers. Weil er so

einfach ist und weil er bei der Verführungsgeschichte eine so

überflüssige Rolle spielt, darum dürfen wir ihn für die jüngste

Figur der Paradiesgeschichte halten. Auffällig sind nur zwei

Züge, zunächst daß Adam in den Garten Eden gesetzt wird,
ihn zu bebauen und zu bewachen.4 Vor wem soll er denn

den Garten schützen? Vor dem Unkraut? 5 Das wird so leicht

niemand glauben, sondern vor den Angriffen gottfeindlicher

W esen, vor Titanen, Giganten, Dämonen oder Schlangengöttern.

Nach 3, 24 lagert ein Cherub als Wächter vor dem Paradiese,

um den Zugang zum Garten Gottes zu versperren. Eine Parallel-

vorstellung ist die Flamme des zuckenden Schwertes.

Ebenso unzugänglich ist das eschatologische Paradies. Da

dient Jahve selbst als Grenzwache 6 oder auch als Feuer-

1 Vgl. Archiv für Beligionswissensch. VIII, S. 47.
* Vgl. Greßmann: Eschatologie S. 34011. s Ebd. S. 290 ff. 293.
4 Gen. 2, lö. 6 So Dillmann® S. 64.
* Zach. 9, 8. Überliefert ist missäbä, aber die LXX vokalisiereu

richtig massebä (dvderrjfia). Ein Teil — keineswegs die Gesamtheit! —
der Mazzeben oder Malsteine ist, wie mir scheint, am besten durch
die Heranziehung des Babylonischen zu erklären. Das hier in Betracht
kommende Material des Alten Testamentes ist folgendes: Gen. 31, 44 ff.
werden das Gebirge Gilead und der Ort Mizpa (in zwei Rezensionen)
volksetymologisch als Mazzeben gedeutet. So wertlos diese Etymologie
ist, so wertvoll ist die Anschauung, die wir dieser Stelle über die
Mazzeben entnehmen können. Danach galten die Steinmale als Zeugen
bei Verträgen (Haufe des Zeugen = Gal'ed, Gilead v. 44), als Wächter
über die Heiligkeit des Bundes (Wache = Mizpa). Die Mazzebe selbst
ist Zeuge und Wächter. Daneben wird aber auch die Gottheit als



362 Hugo Greßmann

mauer 1, um alle Feinde fernzuhalten. Auch das Schwert kehrt

in der Eschatologie wieder, freilich niemals als Wächter, wohl

Zeuge,) Wächter und Richter (v. 53) angerufen. Gottheit und Mazzebe
gehören also aufs engste zusammen, die Gottheit wohnt ursprünglich in
dem Stein. So kann Zach. 9, 8 Jahve als Wächter oder Wache be-

zeichnet sein, genauer ist massebu die Grenzwache: das Grenzgebirge
Gilead — auch Mizpa ist eine Grenzstadt Israels gegen Aram — darf
nicht in feindlicher Absicht überschritten werden (v. 52). Beachtenswert
ist noch, daß die Mazzebe speziell von Laban herstammen soll (vgl.
Wellhausen, Gunkel zum Texte), dessen Name mit dem Mondgott zu-
sammenhängt. Ferner: auf dem Berge Ebal errichtet Josua große
Steine, schreibt das Gesetz darauf und verliest dann alle Worte des

Gesetzes, den Segen und den Fluch (Jos. 8,30ff., Dtn. 27, 2ff.). Mag
das auch unhistorisch sein, jedenfalls kann so etwas nur erfunden werden,
wenn man derartige Gesetzestafeln kannte, auf denen die Verträge (die
bcrit mit der Gottheit), eventuell auch Segen- und Fluchformeln, standen.
Als Mose den Vertrag mit Jahve geschlossen und die Israeliten auf das
Gesetz verpflichtet hat, stellt er neben dem Altar zwölf Mazzeben
auf (Ex. 24,4). Hierher gehören ferner die zwölf Steine, der Gilgal,
den Josua an der Grenze Palästinas, im oder am Jordan, erbaut haben

soll (Jos. 4), eine hochheilige Stätte, wo die Israeliten beim Einzug ins
gelobte Land beschnitten wurden — darum hieß er Hügel der Vor-
häute (Jos. 5, 3) —, wo die junge Mannschaft Israels vielleicht all-
jährlich beschnitten wurde — solche Bräuche werden bei vielen Völkern
gern an der Grenze vollzogen —, und wo der Anführer der himmlischen
Heerscharen (ursprünglich Jahve Zebaoth selbst) dem Josua erscheint
(Jos. 5,13 ff.). Auch in Sichern richtet Josua einen großen Stein auf
als Zeugen für den Vertrag zwischen Jahve und dem Volke; denn er
(der Stein) hat alle Worte gehört, die Jahve mit uns geredet
hat (Jos. 24, 26 f.). Als Samuel die Philister besiegt hat, verfolgt er
sie und errichtet am Endziel einen großen Stein, der einen besonderen
Namen erhält: Stein der Hilfe (I Sam. 7, 12). — Dieser Art von
Mazzeben nun entsprechen genau die babylonischen Grenzsteine (kudurru).
„Unter hudurrtt-Inschriften verstehen wir jene babylonischen Urkunden,
welche in zum Teil nicht sehr regelmäßig gehauene Steinblöcke ein-
gegraben sind und dazu dienen, die Grenze eines Grundstücks genau
anzugeben, sowie das Besitzrecht des betreffenden Inhabers ... in streng
juristischer Weise und für alle Zeiten unveränderlich festzustellen.
Charakteristisch sind ihnen die oft langatmigen Verwünschungen und
Flüche, mit welchen derjenige bedroht wird, der es wagen sollte, das
Besitzrecht anzufechten oder an Land und Grenzstein seine Bosheit in

verbrecherischer Weise auszulassen“ (Belser Bcitr. fiir Assyr. II, S. 111).



Mythische Reste in der Paradieserzählung 363

aber als Mörder, zum Teil ebenso personifiziert und als selbständig

dämonisches Wesen aufgefaßt wie im Genesisbericht.2 Die Be-

wachung des Paradieses ist deshalb notwendig, weil der Sitz

der Gottheit und die Wohnung der Dämonen (Himmel und

Hölle) unmittelbar nebeneinander liegen.3 Wir haben noch

in der Gog-Magog-Legende Spuren eines einstigen Mythus, der

von dem Angriff halbgöttlicher Feinde gegen den Gottessitz im

Nabel der Erde erzählte.4 Während dieser Mythus in der End-

zeit spielt, kennen wir aus der Urzeit den Kampf Jahves gegen

die halbgöttliche Tiämat und ihr Geschlecht.5 So ist es also

verständlich, daß das Paradies bewacht wird, nicht nur um den

Menschen den Zugang zu wehren, sondern schon vorher, ehe die

Menschen ausgetrieben sind. Ein Cherub als Wächter des

Paradieses ist eine verständliche, Adam hingegen als Be-

schützer des Gartens gegen Halbgötter oder Dämonen eine

unverständliche Figur. Der Schluß scheint unabweisbar,

daß Adam eine mythische Gestalt verdrängt hat und an ihre

Stelle getreten ist.

Auffällig ist zweitens die Erschaffung Evas aus der

Rippe Adams. „Dieser Zug der Sage ist in völliges Dunkel

gehüllt, obgleich die Kommentare behaupten, daß, wenn einmal

ein Teil des Mannes herausgenommen werden sollte, eine Rippe

Zuerst werden die Grenzen angegeben, dann die Zengen aufgeziihlt, darauf
folgen die Flüche unter Anrufung der Götter und oft auch der Name,
den der betreffende Grenzstein führt. Über dem Texte finden sich die

berühmten Bilder der Tierkreis- und Planetengötter (vgl. z. B. die Ab-
bildungen bei Jeremias: Das A. T. im Lichte des Alten Orients S. 9),
gewiß nicht bloß zum Vergnügen dort hineingemeißelt, sondern weil sie als
Grenzwächter und Vertragsgötter galten; vgl. besonders Hommel: Aufsätze
und Abhandlungen; ferner KAT* S. 627. Speziell auf einen Zusammen-
hang mit dem Tierkreis weist in Israel die Zwölfzahl der Steine, viel-
leicht auch Laban auf die Planetengötter. 1 Zach. 2, 9.

1 Jes. 27,1; 34, 5, Jer. 47, 6, Ez. 21, 8 ff.

8 Vgl. Greßmann Eschat. S. 185 ff.; 227ff.
* Ez. 38f. Vgl. dazu Greßmann: Eschat. S. 180ff.

Gunkel: Schilpfang und Chaos.



364 Hugo Greßruann

am nächsten läge.“ 1 So weit stimme ich mit Schwally über-

ein. Dagegen halte ich seine Vermutung, Adam sei hier „als

eine Art androgynes Wesen“ gedacht, für unwahrscheinlich;

Schwally hat sich durch seine falsche Emendation von Gen. 1, 27

irreführen lassen. 2 Bei der bewiesenen engen Beziehung der

Paradieserzählung zu babylonisch-assyrischen Vorstellungen

darf man auch hier an eine babylonische Parallele erinnern.

Nach Berossus befahl Bel einem der Götter, ihm den Kopf

abzuschlagen, mit dem herausfließenden Blute die Erde zu

mischen und daraus die Menschen zu bilden. 3 Der wieder-

entdeckte Weltschöpfungsmythus Emma clis scheint diese

Nachricht zu bestätigen. Als Marduk die Rede der Götter

hörte, . . . öffnete er seinen Mund und sprach zu

Ea . . „Blut will ich sammeln, Bein will ich [. . .],

will hinstellen den Menschen“.4 Die Ausführung dieses

Beschlusses fehlt leider noch. Da der Ausruf Adams, als er

1 Archiv für Beligionswissensch. IX, S. 175.
! Die von ihm betonte Schwierigkeit erkenne ich vollkommen an:

er hat aber übersehen, daß man sie ebensoleicht heben kann, wenn

man Gen. 1, 27 (merkwürdigerweise ebenso 5, 1) nicht das zweite eos
in eum, sondern umgekehrt das erste eum in eos verbessert. Dann ist
alles in schönster Ordnung: Und Gott schuf die Menschen nach
seinem Bilde; nach dem Bilde Gottes schuf er „sie“, als Mann
und Weib schuf er sie. Schwallys Emendation ist deshalb völlig
ausgeschlossen, weil dann auch die Gottheit, nach deren Bilde
der androgyne Mensch geschaffen sein sollte, selbst androgyn sein
müßte! Mag es auch in Babylonien oder sonstwo bei den Semiten
androgyne Gottheiten gegeben haben, aber daß der Verfasser von Gen. 1
(der Verfasser des Priesterkodex!) eine derartige hochmythologische An-
schauung deutlich und klar ausgesprochen haben sollte, wird niemand
glauben und steht im Gegensatz zu dem überall sonst erkennbaren Wesen
der israelitischen Religion, die nur verdunkelte mythische Über-
reste überliefert hat. Ganz anders wäre es, wenn Schwally sich be-
schränkt hätte, aus der unverständlichen Erschaffung Evas auf eine ur-

sprünglich dahinter liegende mythische Vorstellung von einem androgynen
Urmenschen zu schließen. Das ließe sich vielleicht hören.

s Die Nachricht des Berossus, die Schwally S. 173 zitiert, bezieht
sich nicht auf den Urmenschen, sondern auf die mischgeBtaltigen Ge-
schöpfe der Tiämat. 4 KAT 8 S. 586.



Mythische Reste in der Paradieserziihlung 365

sein Weib in Empfang nimmt: „Diese endlich ist Bein von

meinem Bein 1 und Fleisch von meinem Fleisch“ fast

wörtlich an Marduks Wort anklingt, so dürfte die Ver-

mutung gerechtfertigt sein, daß die Schaffung Evas aus der

Rippe der letzte Nachhall eines ursprünglich baby-

lonischen Mythus ist, und daß Adam auch hier eine

mythische Gestalt verdrängt hat.

Wie Gunkel gezeigt hat', hat Ezechiel in seiner Droh-

weissagung gegen den König von Tyrus 3 einen Mythus be-

nutzt, der auch eine Paradiesgeschichte erzählt. Denn der

Schauplatz des Mythus ist der Garten Eden auf dem Gottes-

berge, wo man unter feurigen Steinen d. h. Sternen 4 wandelt,

also der Himmel oder das himmlische Paradies. 5 Im Mittel-

punkt der Handlung steht ein wunderschönes, hochweises Ge-

schöpf, das anfangs ohne Schuld und Makel ist, das sich aber

später überhebt und infolgedessen vom Himmel auf die Erde

gestürzt wird. Dies Wesen ist nicht der erste Mensch, sondern

ein Cherub. Es wird nicht Adam, sondern schirmender

Cherub 6 genannt und trägt ein Gewand von zwölf' Edel-

1 Im Babylonischen dasselbe Wort is - si-im - [tujin wie im Hebrä-
ischen 'esem! 2 Schöpfung und Chaos S. 148, Genesis 2 S. 29. 8 Es. 28.

4 Über diese feurigen Steine hat man allerlei weit hergeholte
Deutungen vorgetragen (vgl. die Kommentare), dabei aber die niiehst-
liegende übersehen: sie sind nichts anderes als eine primitiv-natur-
wissenschaftliche, d. h. mythische Auffassung der Sterne, die als feurige
Steine in der Himmelsmauer gedacht sind. Nach anderer Vorstellung
werden sie als Edelsteine bezeichnet, die an dem Himmelsgewölbe funkeln.
Vgl. Greßmann: Eschat. S. 108 ff., Anm. 1.

6 Diese Vorstellung vom himmlischen Paradies, wonach das Paradies,
die Götterwohnung, mit dem sichtbaren Himmel identisch ist, ist ganz
anderer Art als das irdische Paradies und mit einem ganz anderen Vor-
stellungskomplex verbunden, so daß beide scharf unterschieden werden
müssen. Mit Unrecht setzt Gunkel die Idee des Gottesberges auch in
Gen. 2f. voraus, da von einem Herabfließen der Ströme von einem Berge)
und von einer Bewässerung der ganzen Welt nicht die Rede ist.

6 Ez. 28,14.

7 Es. 28,13 LXX. Frankenberg {fr G A 1901 S. 682) behauptet, es
handle sich in dieser Geschichte um einen Siegelring Gottes, der von



366 Hugo Greßmann

steinen. Sowohl die Zwölfzahl wie die Edelsteine 1 weisen

auf einen Zusammenhang mit den Tierkreisgöttern hin, zu

denen auch die Cherube 2 gehören. Für Ezechiel bedeutet der

Cherub in diesem Kapitel wohl weiter nichts als ein Engel.3

Der Prophet hat hier also die Farben, mit denen er den Sturz

des Tyrerkönigs schildert, einem Mythus vom Engelfall ent-

lehnt. Trotzdem darf man behaupten, daß Gen. 2f. und Ez. 28

auf eine gemeinsame außerisraelitische Quelle zurück-

gehen. Denn an der Stelle Adams muß in der Paradies-

geschichte einmal ein Cherub (oder eine ähnliche himmlische

Gestalt) als Wächter des Gottesgartens gestanden haben.

Schwerlich aber ist es erlaubt, Ez. 28 direkt als eine ältere

Rezension von Gen. 2f. anzusehen, da die Differenzen zu groß

sind, und da eine Entwicklung der Vorstellungen vom Paradiese

nicht ausgeschlossen ist.

6 Resultat. Auf Schritt und Tritt zeigte sich uns, daß

die Paradieserzählung sehr stark verdunkelt ist und darum eine

lange, lange Geschichte erlebt haben muß. Ein mythischer

Hintergrund ist an einigen Punkten noch zu erkennen, wenn

einem Cherub als Schatzhüter bewacht würde. Aber auf den Siegelring
ist gar kein Gewicht zu legen, da er nicht zum Mythus gehört, sondern
von dem Propheten mit Bezug auf den König von Tyrus beigemischt ist.
Der hötaru tabnit (so ist mit einigen MSS und den Versionen zu
lesen) enthält eine Anspielung auf den phönikischen König; tabnit ist
kein Nomen appellativum, sondern proprium! Wir kennen ja den Namen
gerade aus Phönikien; so hieß z. B. der Vater des Esmun'azar.

> KAT* S. 628, Anm. X.
’ Vgl. Gunkel Genesis * S. 20 f. Zum rel. gesch. Verständnis

S. 43 ff Dibelius Lade Jahves S. 72 ff. KAT 8 S. 631 ff. Wie die Tier-

kreisgötter Grenzwächter (der irdischen wie der himmlischen Grenzen),
so sind auch die Cherube (ursprünglich Träger, später) Wächter des
Himmels. Beiden ist die Mischgestalt eigentümlich; doch sind sie nicht
ausschließlich als Mischgestalten gedacht, wie Ez. 28 und I lieg. 7, 26
(die 3x4 Rinder, die da9 eherne Himmelsmeer tragen) beweisen.

s Genauer ein Stern-Engel. Denn die Cherube funkeln in dem Glanz
des Himmels und stehen in Parallele zu den sternbesäten Rädern (des

Himmelswagens . Vgl. auch iith. Heil. 61, 10, Apk. Juh. 4,6 ff.



Mythische Reste in der Paradieserzählung 3G7

auch das Ursprüngliche nicht immer mit Sicherheit rekonstruiert

werden kann. Ich erinnere an die vier Ströme, die aus einer

Quelle entspringen, an die Schlange, die noch jetzt dämonische

Züge trägt, an Eva, die als Unterweltsgöttin bezeugt ist, an

die unverständliche Schöpfung des Weibes aus der Rippe Adams

und an die Bewachung des Paradieses gegen göttliche Feinde.

Die mannigfachen Stoffe, die hier zu einem Gauzen vereinigt

sind, machen einen fast verwirrenden Eindruck und sind von ganz

verschiedener Herkunft. Neben dem spezifisch Israelitischen,

wie Adam als dem Ackersmann, begegnen uns in der Paradies-

geographie Elemente, die nach Mesopotamien weisen, während

uns die Gestalt der Eva nach Phönikien führt und die Idee

vom Garten Gottes kanaanitisch anmutet. Wir dürfen diese

Beziehungen organisch verknüpfen und sagen, daß die Paradies-

erzählung aus Mesopotamien über Phönikien zu den

Kanaanitern gekommen ist, die sie den Israeliten überliefert

haben. Die Auswanderung aus Mesopotamien muß vor 1300

v. Chr. stattgefunden haben, wie die Geographie lehrt. Dazu

stimmt die starke Verdunklung des Ursprünglichen, dafür

spricht ferner der uralte Zug, der von einer Unwahrheit Jahves

redet, und das bestätigt schließlich das erwähnte Sprichwort, das

noch in die Zeit des Metriarchates zurückreicht.



Der Ursprung des Larenkultes

Von Ernst Samter in Berlin-Charlottenburg

Die Frage nach dem Ursprung des Larenkultes, die lange

geruht hatte, ist in den letzten Jahren wieder in Fluß ge-

kommen. Nachdem Wissowa in Roschers Lexikon den Nach-

weis unternommen, daß der Larenkult nicht mit dem Toten-

kulte Zusammenhänge, daß die Laren vielmehr die Beschützer

des ländlichen Grundstücks seien, hatte ich in meinen „Familien-

festen der Griechen und Römer“ 1 diese Auffassung zu wider-

legen versucht. Im siebenten Bande dieser Zeitschrift hat dann

Wissowa seine Anschauungen über die ursprüngliche Bedeutung

der Laren sehr nachdrücklich verteidigt. Wie alle Arbeiten

Wissowas haben auch diese Ausführungen des besten Kenners

der römischen Sakralaltertümer mir mannigfache Belehrung

und Anregung gebracht. Ich habe seine Darlegungen und die

Gründe, die ich für meine Auffassung der Laren vorgebracht

hatte, inzwischen wiederholt erwogen und nachgeprüft. Das

Ergebnis dieser Prüfung teile ich im folgenden mit.

Ich muß zunächst bekennen, daß ich in einem wesentlichen

Punkte Wissowa mißverstanden hatte. Wissowa hatte erklärt,

man müsse bei der Deutung der Laren nicht vom Herdkulte,

sondern vom Kulte der Compita ausgehen, da erst aus diesem

der Kult der Hauslaren entstanden sei. 2 Ich hatte dies so ver-

standen, daß Wissowa die Compitallaren, d. h. die Beschützer

des ganzen Bezirkes, als das Ursprüngliche betrachte und aus

ihnen erst die Einzellaren abgeleitet glaube. Daher hatte ich

die Frage aufgeworfen, welchen von den Compitallaren sich



Ernst Samter Der Ursprung des Larenkultes 369

denn der einzelne zum Kulte an seinem Herde ausgewählt

habe. 1 Aus Wissowas neuen Ausführungen sehe ich, daß hier

ein Mißverständnis vorlag. Auch Wissowa betrachtet die Einzel-

laren als das Ursprüngliche, nur meint er, diese seien ursprünglich

nicht im Hause, sondern auf der Grenze der Grundstücke ver-

ehrt worden. An dieser Grenze stehe die Compitalkapelle, die

so viel Öffnungen habe, wie Grundstücke dort Zusammenstößen,

davor auf jedem Grundstück ein eigener Altar für dessen Lar. 2

Meine Frage wird durch diese Aufklärung natürlich erledigt,

gleichzeitig aber erhebt sich eine neue, nicht minder große

Schwierigkeit.

Unter compitum wird zunächst stets die Stelle verstanden,

wo mehrere Wege, nicht wo mehrere Grundstücke Zusammen-

stößen.3 Dann aber zeigen uns die Berichte über die Compita

und ihre Feste, daß dabei nicht die Bewohner weniger Grund-

1 a. a. 0. S. 107.

* Archiv für Religionswissensch. YII, S. 48.
8 Varro b.Non. 94,27 ab unoquoque compito ternaeviae oriuntur. Cic.

de leg. agr. I, 7 in triviis aut in compitis. Ovid. fast. I, 142 in ternas
compita secta vias. Schot. Pers. V, 35 ramosa compita ]dicil plures vias
habentia. — compita] proprie dicuntur, ubi multae conveniunt viae. Sckol.
Pers. 1Y, 28 compita sunt loca in quadriviis quasi turres, ubi sacrificia
finita agricultura rustici celebrant. merito pertusa, quia in omnes quattuor
partes pateant. — compitum est non solum in urbe locus, in quem plurimis
viis itur, sed etiam viae publicae ac diverticuli aliquorum confinium, ubi
aediculae consecrantur patentes. Varro de l. L. VI, 25 ubi viae competunt.
Serv. Georg II, 382 Pagus et compita] id est per quadrivia, quae compita
appellantur ab eo, quod multae viae in unum confluant. Philarg. Verg.
Georg. II, 382 compita, ut Trebatio placet, locus ex pluribus partibus
in se vel in easdem partes ex se vias atque itinera dirigens. Auch Wissowa
selbst erklärt in der Enzyklopädie (IV, 792) compitum als Wegekreuzung,
in seiner „Peligion der Römer“ (S. 148) sagt er: „Die Laren werden auf
dem Lande verehrt, an den compita, d. h. an den Kreuzwegen bzw. an
der Stelle, wo mehrere Grundstücke Zusammenkommen.“ Nur im zweiten
Teile der Scholien zu Pers. IV, 28 kommt — nicht recht deutlich — etwas
von einer Grenze (aliquorum confinium) vor, aber auch hier wird doch
ausdrücklich von den Wegen am compitum (viae publicae ac diverticuli)
gesprochen. Wissowa erwähnt übrigens die Stelle nicht, will sie also
offenbar nicht für seine Erklärung verwerten.



370 Ernst Samter

stücke, sondern die Bewohner eines ganzen Bezirkes beteiligt

waren. 1 Wissowa selbst spricht ja von einem fröhlichen Volks-

fest der Gaugenossen (Religion und Kultus der Römer S. 149)

und von dem kirchspielartigen Charakter der Compitalbezirke

(gesammelte Abhandlungen S. 237,3). Soll man sich etwa vor-

stellen, daß die Grundstücke aller Gaugenossen am compitum

zusammenstießen? Oder soll man glauben, daß alle Angehörige

eines solchen Kirchspiels ihr Opfer an einem Heiligtum dar-

brachten, das nur den Schutzgöttern von drei oder vier an-

liegenden Grundstücken geweiht war? Beides ist gleich un-

möglich. — Die Schwierigkeit löst sich, wenn wir die Stelle

Grom. Lat. S. 302, 20 ff., auf die allein Wissowas Ansicht von

der Verehrung der Einzellaren am Compitum sich gründet,

näher ansehen. Sie lautet: Fines templares sic qiiaeri debent,

ui si in quadrifinio est positus et quattuor possessionibus finern

faciel, quattuor aras quaeras [cod. quaeris], et aedes quattuor

ingressus habet, ideo ut ad sacrificium quisquis per agrum suum

intraret. quodsi desertum fucrit tcmplum, aras sic quaeris. longe

a templo quaeris pedibus XV et invenis fundamenta aliqua. quod

si inter tres, tres ingressa habet: hüer duos dua ingressa habet

templum. Vgl. Tf. 30, Fig. 226.

Es fällt natürlich sofort auf, daß hier weder das Wort

compitum noch das Wort Lares vorkommt. Mit den Laren-

kapellen haben die hier beschriebenen Heiligtümer nur das eine

gemeinsam, daß sie auch mehrere Türen haben. Weil aber

die Larenkapelle mehrere Eingänge hat, dürfen wir doch nicht

jeden Tempel, der auch drei oder vier Türen hat, für ein Laren-

heiligtum erklären. Was für ein sacellum hier gemeint sei,

kann ich natürlich nicht sicher angeben, offenbar beziehen sich

die Angaben auf ländliche Heiligtümer, die an den Grenzen

1 Vgl. auch Philarg. Verg. Georg. II, 382 ubi pagani agrestes buc-
cina convocati solcnt certa inire consüia. In der Inschrift C. I. L. IX, 1618
errichten zwei Stifter paganis communibus pagi Lucul. . . . porticum cum
apparatoriis et compita.



von Grundstücken liegen 1, vielleicht auf Kapellen des Terminus

oder Silvanus; jedenfalls sind wir nicht berechtigt, eine Stelle,

die mit allem, was wir sonst von dem Compitalienkulte wissen,

in Widerspruch steht und die kein Wort vom Larendienste

enthält, auf den Larenkult und die Compita zu beziehen. Dieses

Zeugnis fällt also fort, dann aber bleibt für die Compita bezeugt

nur der Dienst der Bezirkgötter, für die Einzellaren nur der

Dienst am Herde. Es hat daher, da ja auch Wissowa den

Einzellar als das Ursprüngliche betrachtet, sein Bewenden dabei,

daß eine Erklärung des Larendienstes vom Herdkulte aus-

gehen muß.

Gegen Wissowas Annahme, daß der Lar der Schützer des

Grundstückes, also eine am Orte haftende Gottheit sei, hatte ich

die Tatsache angeführt, daß der Lar von der Familie mit-

genommen wird, wenn diese ihr Haus verläßt. 2 Ich muß jetzt

Wissowa zugeben, daß nicht alle von mir angeführten Zeugnisse

beweiskräftig waren. Wenn ich darauf hingewiesen hatte, daß

Aeneas die Laren aus Troja mitbringt, so hält Wissowa mir

mit Recht entgegen 3, daß nach der besten Überlieferung die

von Aeneas mitgebrachten Herdgötter nicht die Laren, sondern

die Penaten sind. Ebenso muß ich zugeben, daß auch bei

Ovid. fast. IV, 803 und Tibull II, 5, 42 (Stellen, die Wissowa

selbst früher 4 in meinem Sinne verwertet hatte) möglicher-

weise — sicher ist dies natürlich keineswegs — eine Ver-

wechselung von Laren und Penaten vorliegen kann. Sicher

beweiskräftig aber ist eine andere Stelle, die ich angeführt

hatte und die Wissowa in seinem Widerlegungsversuche nicht

erwähnt hat. In der zweiten Szene von Plautus’ Trinummus

1 Das meint offenbar auch Morumsen (Unterital. Dial. 140), der zwar,
von 0. Jahn auf den Ausdruck compita pertnsa hingewiesen, diese Be-
zeichnung für die Beschreibung der oben angeführten Stelle braucht, aber
dabei durchaus nicht etwa an den Larenkult denkt, sondern von Hortus

und Silvanus spricht, 5 Familienfeste S. 108.
3 Archiv für Ttehgionsnissensch. VII, 5(5, 1.
4 Uoschers Lex. II, 1878.



372 Ernst Samter

wird dem Lar nach dem Einzug in das neue Haus geopfert.

Callicles sagt hier (v. 39 ff.):

Larcm corona nosirum decorari volo:

Uxor, venerare ut nobis liaec liabitatio

Bona fausta fclix fortunataquc evenat.

Der Plural Lares wird kollektiv für die Gesamtheiten der Herd-

gottheiten gebraucht 1, der Singular aber wird wohl metonymisch

für Herd und Haus verwendet, bezeichnet aber, wie leicht ver-

ständlich, nie die Gesamtheit der am Herde verehrten Gottheiten.

Deshalb ist es ganz ausgeschlossen, auch an der angeführten

Stelle des Trinummus unter Lar die Penaten zu verstehen.

Wenn man also hier im neuen Hause dem alten Lar opfert,

so ist dies ein bündiger Beweis dafür, daß der Lar nicht, wie

Wissowa meint, am Orte haftet, ein Beweis, der natürlich

nicht dadurch widerlegt werden kann, daß an anderen Stellen,

wo von dem Mitnehmen der Laren die Rede ist, möglicher-

weise eine Verwechselung mit den Penaten vorliegt.2

1 Ebenda 1876.

* Daß Plautus auch sonst den Lar als Schutzgott der Familie, nicht
des Grundstückes betrachtet, zeigt Merc. 834 di penatcs memn parentum,
familiai Lar pater. Wissowa (Archiv für ReligiowicixxenscJi. VII, 42, 1)
meint, man könnte geneigt sein, aus dieser Stelle zu schließen, daß
Plautus die Laren mit den Seelen der Vorfahren identifiziere, doch passe
dazu weder .Merc. 836 ego mihi alios deos penatis persequar, aliutn Larem
noch der Aululariaprolog. In bezug auf die erstere Stelle ist man ge-
neigt, Wissowa zuzustimmen, wenn man nur den von ihm zitierten Teil
des Verses liest. Wissowa hat nicht beachtet, daß der Vers weitergeht
„aliam urbem, aliam civitatem“. Die Zusammenstellung Lar, urbs, civitas
zeigt deutlich, daß Lar hier überhaupt nicht die Gottheit, sondern das
Haus bezeichnet. Plautus stellt hier drei Stufen des engeren und weiteren

Heimatsbegritfes nebeneinander: Haus, Stadt, Staat. Im Prolog der
Aulularia aber sagt der Lar nur, daß er schon viele Jahre das Haus be-
wohne, schon in der Zeit des Großvaters es beschützt habe. Daraus läßt
sich ein Schluß auf Plautus’ Auffassung des Larenkultes überhaupt nicht
ziehen, jedenfalls geht nicht im mindesten daraus hervor, daß Plautus
den Lar nicht für den Ahnherrn gehalten habe. — Leo (Plautin.
Forschungen 192, 1 vermutet übrigens, daß der Lar im Aululariaprologe
an die Stelle des vor dem Hause stehenden ijgo>,• des griechischen



Der Ursprung des Larenkultes 373

Von dem zur Erde gefallenen Bissen sagt Plinius (n. h.

28, 27): adolcri ad Larem piatio cst. Da nun bei den Griechen

der herabgefallene Bissen den ij'pcoeg, bei modernen Völkern den

„armen Seelen“ gehört 1, so hatte ich es als wahrscheinlich be-

zeichnet, daß auch in Rom die Geister, denen der auf den

Boden fallende Bissen zukommt, ursprünglich mit den Seelen

identisch sind. Wissowa (Archiv für Religionswissensch. VII, 45)

wendet hiergegen ein, daß auch hier wieder unter Lar die

Penaten zu verstehen seien. Er meint, Plinius hätte anstatt

ad Larem ebensogut sagen können adoleri ad deos penates oder

in focum dari. Ersteres ist aber deswegen ausgeschlossen, weil

auch hier, wie in der Trinummusstelle, der Singularis Lar ge-

braucht ist und, wie oben erwähnt, nicht dieser, sondern nur

der Pluralis Lares für die Herdgottheiten im allgemeinen, also

gleichbedeutend mit den Penaten gebraucht wird. Eine direkte

Vertauschung von Laren und Penaten liegt also sicher nicht

vor. Mit focus gleichbedeutend wird Lar allerdings gebraucht,

hier aber ist es sehr unwahrscheinlich, daß Plinius, der hier,

wie der technisch-sakrale Ausdruck adoleri zeigt, augenscheinlich

eine alte sakrale Vorschrift wiedergibt, dabei die Metonymie

Lar=focus brauchen sollte. Unter Lar wird daher aller Wahr-

Originals getreten sei. Schusters Versuch (Quomodo Plautus Attica
exempla transtulerit, Greifsw. Dissert. 1884, S. 23 ff.), alle Erwähnungen
des Lar bei Plautus — nur den Prolog der Aulularia nimmt er gerade
aus — aus griechischem Brauche zu erklären, scheint mir nicht berechtigt.

1 Vgl. Familienfeste S. 108 ff. Unrichtig urteilt über den Sinn der
Pliniusstelle Otto in seinem Aufsatze Mania und Lares (Archiv für lat.
Lexikographie 1906, 114). Er meint, Plinius spreche unmißverständlich
nur von der schlimmen Vorbedeutung, die ein zu Boden fallender Bissen
hervorbringe; dessen piatio sei die Verbrennung des Bissens im Herd-
feuer, was ein von dem erwähnten Opfer an die Seelen völlig ver-
schiedener Gedanke sei. Otto hat nicht bedacht, daß ein solches Ver-
brennen im Herdfeuer eben nur darum eine piatio ist, weil es ein Opfer
an die am oder im Herdfeuer verehrte Gottheit ist. — Zu beachten ist

auch, daß in mehreren der von mir (Familienfeste S. 109 f.) angeführten
modernen Bräuche die herabgefallenen, für die „armen Seelen“ be-
stimmten Bissen, wie in Rom, ins Herdfeuer geworfen werden.



374 Ernst Samter

scheinlichkeit nach hier wirklich der Lar zu verstehen sein.

Aber selbst wenn das Unwahrscheinliche der Fall sein sollte

und unter Lar wirklich nicht die Gottheit, sondern der Herd

zu verstehen wäre, so würde daraus noch keineswegs so sicher,

wie Wissowa annimmt, folgen, daß das hier erwähnte Opfer

den Penaten gelte. Denn mit dem täglichen Speiseopfer an

die Penaten, mit dem Wissowa (S. 45) den Brauch zusammen-

bringt, hat diese piatio — Wissowa geht über diesen Ausdruck,

der auf einen ganz anderen Charakter des Ritus hinweist, hin-

weg — nichts zu tun. Es bliebe also auch dann immer noch

eine offene Frage, an welche von den am Herde verehrten

Gottheiten sich das Opfer richte. Daß die Penaten nichts mit

den rjpaeg oder Seelen zu tun haben, steht fest. Das Wesen

der Laren soll erst erwiesen werden (daß Wissowas Auffassung

als Ortsgeister nicht zutreffen kann, hat sich schon aus dem

Yorhergehenden ergeben), somit ist jener Ritus, selbst für den

unwahrscheinlichen Fall, daß bei Plinius unter Lar nicht

wirklich der Lar zu verstehen wäre, zum mindesten eine

Mahnung, zu untersuchen, ob nicht zu dem Wesen des neben

den Penaten verehrten Lar das besser stimme, was wir von

der Bedeutung des Ritus bei anderen Völkern wissen.

Zum Beweise des Zusammenhanges des Laren- und Seelen-

kultes hatte ich das Ritual der Compitalien verwertet. 1 Hier

erhebt Wissowa (S. 53 ff.) besonders energischen Widerspruch.

Ich hatte das Aufhängen der wollenen Puppen als Ersatz für

ein Menschenopfer aufgefaßt. Wissowa bestreitet, wie schon

früher, die Existenz von Menschenopfern im altrömischen Ritual,

er erklärt, er werde bei seiner Ansicht bleiben, bis man ihm

ein einziges, auf Tatsachen beruhendes Zeugnis dafür beibringe.

Auf eine solche Tatsache des ältesten römischen Kultes hatte

ich schon früher 2 hingewiesen, auf den Ritus der Luperkalien.

Bei den Luperkalien werden zwei Jünglinge mit dem blutigen

1 Familienfeste S. 111 ff.

* a. a 0. S. 113, 3. Berliner phil. Wochenschrift 1902, Nr. 29, 910.



Der Ursprung des Larenkultes 375

Opfermesser an der Stirn berührt und dann sofort mit in Milch

getauchter Wolle gereinigt, worauf sie laut auflachen mußten. 1

Das ist, wie Diels gesehen 2, eine deutliche Substitution des

Menschenopfers. Wer das Yorkommen von Menschenopfern

bei den Römern leugnet, muß eine andere Erklärung des

Luperkalienritus beibringen, was Wissowa nicht getan hat. 3

Aber auch außer dem Luperkalienbrauche finden wir deutliche

Spuren von altrömischen Menschenopfern. Die 12 Tafelgesetze

geboten, den Erntedieb „der Ceres zu töten“ 4, was doch wohl

nichts anderes heißen kann, als daß man den Schuldigen als

Sühnopfer für Ceres hinrichtete. Wissowa erklärt freilich

Mommsens Auffassung der Todesstrafe als Opferung 3 für un-

möglich, einmal, weil die altrömische Sakralordnung kein

Menschenopfer kenne, dann aber auch deswegen, weil die

Opferung des Verbrechers dem Grundsätze widersprechen würde,

daß die Opfergabe rein und vollkommen sein muß. Daß das

römische Ritual aber kein Menschenopfer kenne 15, muß erst er-

wiesen werden und darf deshalb unmöglich als Argument

geltend gemacht werden. Das zweite Bedenken läßt sich leicht

durch die griechische Analogie widerlegen. Auch in Griechen-

land finden wir, genau wie in Rom 7, die Vorschrift, daß nur

ein tadelloses Tier sich zur Opfergabe eigne 8, trotzdem hat

man Verbrecher als Sühnopfer geschlachtet 1 ': die Vergleichung

kann zwar selten etwas direkt beweisen, sie schärft aber

unseren Blick für das Mögliche; was in Griechenland als be-

1 Plut. Romul. 21. ! Sibyllin. Blätter S. 69, 2.
3 Er weist bei der Besprechung des Ritus (Religion und Kultus

der Römer S. 173, 3) auf Diels’ Erklärung hin, ohne einen Widerspruch
hinzuzufügen.

4 Plin. n. h. 18, 12 f'rugem quidem aratro quaesitam furtim noctu
pavisse ac secuisse XIJ tabulis capital erat snspensumque Cererl necari
iubebant. 6 Strafrecht S. 902. 918.

6 Religion und Kultus der Römer S. 326, 4.
7 Vgl. Wissowa a. a. 0. 351.
8 Vgl. Stengel Griech. Kultusaltertümer * S. 107.
8 Stengel a. a. 0. S. 116. 117.



376 Ernst Samter

zeugte Tatsache feststeht, kann man schwerlich, ohne daß

andere Gegengründe vorliegen, für Rom von vornherein als

unmöglich ablehnen.

Ein weiteres Beispiel für altrömische Menschenopfer bietet

der Devotionsritus. Blieb der an Stelle des Feldherrn devovierte

Legionär am Leben, so mußte eine mindestens sieben Fuß hohe

Figur in der Erde vergraben und ein Sühnopfer dargehracht

werden. 1 Mit Recht hat Deubner 2 betont, die stellvertretende

Puppe zeige, daß in der ältesten Zeit der am Leben gebliebene

Devovierte unbedingt dem Tode verfallen war; meines Erachtens

bleibt die Devotion überhaupt unverständlich, wenn man mit

Wissowa annimmt, den Römern der ältesten Zeit sei der Ge-

danke fremd gewesen, daß das wertvollste Opfer, das man den

Göttern darbringen kann, der Mensch sei.

Ein ganz analoges Opfer von Puppen an Stelle des Menschen-

opfers, das der Gottheit eigentlich gebührt, finden wir bei dem

Argeerfeste, nur daß hier die Puppen nicht wie bei der Devotion

begraben, sondern ins Wasser geworfen werden. Wissowa (S. 53)

sucht den Hinweis auf das Substitutionsopfer der Argei mit der

Bemerkung zu widerlegen, daß diese dem graecus ritus an-

gehören. Daß der Name der Argei nur auf dem Wege der

griechischen Orakelpoesie in den römischen Kult gekommen

sein kann, hat schon Diels erwiesen 3, und Wissowa hat gezeigt,

daß es nicht unbedingt notwendig ist, ein vor dem Feste der

27 Kapellen existierendes Fest der 24 Kapellen anzunehmen.4

So würde man den rein griechischen Charakter des Festes für

erwiesen halten können, wenn nicht der Ritus selbst wider-

spräche. Mit der Ausführung der Kulthandlungen des griechischen

Ritus sind die X viri sacris faciundis betraut 5, aber nicht sie,

1 Liv. VIII, 10, 12.

’ Deubner Die Devotion der Decicr, Archiv für Reltgionswtssensch.
VIII, Beiheft S. 81. ’ Sibyllin. Blätter S. 43, 2.

* Pauly-Wissowa Realemgklopädie II, 694 (= Gesammelte Abhand-
lungen S. 218 ff.).

5 Wissowa Religion und Kultus der Römer S. 461.



Der Ursprung des Larenkultes 377

sondern die altrömischen Pontifices sind beim Argeerfeste be-

teiligt, und die flaminica legt während des Festes Trauer an 1,

was nur für altrömische Feste bezeugt ist. 2 Diese Tatsachen, die

auf ein höheres Alter und einheimischen Charakter des Festes

hinweisen, sind Wissowa nicht entgangen. „Dem steht aber

gegenüber der unrömische Charakter des ganzen Festritus. Der

Brückensturz der Strohmänner leidet doch wohl keine andere

Deutung als die auf Ersatz eines Menschenopfers; Menschen-

opfer aber sind dem altrömischen Kulte durchaus fremd.“ 3

Wissowa lehnt also in seinem Aufsatze über den Larenkult den

Hinweis auf das Menschenopfer beim Argeerfeste mit der Be-

gründung ab, dieses gehöre dem griechischen Ritus an, an der

anderen Stelle aber begründet er den rein griechischen Charakter

des Argeeropfers durch die Behauptung, der römische Ritus

kenne kein Menschenopfer. Daß das ein unzulässiger Zirkelschluß

ist, wird doch wohl niemandem zweifelhaft erscheinen. Wie es

möglich war, daß ein durch einen sibyllinischen Spruch an-

geordnetes Opfer unter Beteiligung der altrömischen Priester,

also Romano ritu vollzogen wurde, vermag ich nicht anzugeben,

das aber scheint mir zum mindesten aus dem römischen Ritus

der Feier hervorzugehen, daß das Menschenopfer und seine Er-

setzung durch die Puppen, wenn es auch durch einen griechischen

Spruch angeordnet sein mag, den Römern nicht so fremdartig

erschienen sein kann, wie man es nach Wissowas Behauptung

von dem unrömischen Charakter des Menschenopfers an-

nehmen müßte.4

1 Gell. 10, 15, 30. Ovid. fant. 3, 307. Dionys. 1, 38. Plut. 5». L' 80.
* Wissowa Jlealenzyklo] tidie II, 698 (= Gesammelte Abhandlungen

S. 226). 5 Wissowa a. a. 0.
4 Zum beweise dafür, daß die römische Religiousanschauung das

Menschenopfer ausschloß, soll, wie Wissowa ^Jleligion dir Minier S. 351'
bemerkt, schon der Hinweis auf die verschiedene Behandlung der Menschen

und der Tiere beim Yer sacrum genügen, hei dem die Tiere geopfert, die
Menschen aber außer Landes gejagt werden. Wie ieli schon in meiner
Besprechung von Wissowas Werk n,Berliner jihil. Wochenschrift 1902, Xr. 29.
910) darlegte, wäre diese Folgerung dann zutreffend, wenn die uus über-



378 Ernst Samter

Von der Puppe des Devotionsritus und den Strohpuppen

des Argeerfestes sind meines Erachtens die Wollpuppen un-

möglich zu trennen, die bei den Compitalien zur Nachtzeit an

den Larenkapellen und den Türen der einzelnen Häuser auf-

gehängt wurden. 1 Wissowa hat freilich für diesen Brauch eine

andere Erklärung gegeben, die näherer Prüfung bedarf. Die

effigies und pilae, die an den Compitalien als Gabe für die

Laren aufgehängt werden, sind nach Wissowas Ansicht (S. 54 f.)

nichts anderes als das Kinderspielzeug, das die Mädchen beim

Austritt aus dem Kindesalter den Laren darbrachten; er ver-

mutet, daß diese die Symbole der abgelaufenen Kindheit

nicht an einem beliebigen Tage des Jahres (also nicht an dem

lieferte Form des Ver sacrum die älteste und ursprüngliche wäre, was
sehr unwahrscheinlich ist. Daß die Ausstoßung nicht etwa an die Stelle
einer ursprünglichen Opferung getreten sei, folgert Wissowa aus Sueton.
Caes. 81 equorum gregex, quos in traicicndo Rubicone /lumme consecrarat
ac vagos sine custode dimiserat. Er schließt aus dieser Stelle, daß die
Ausstoßung oder Preisgabe die gegebene Ausführungsform der conxecmtio
lebender Wesen sei. Daß dies als allgemeine Regel unzutreffend ist, er-
gibt sich schon aus dem Ver sacrum selbst. Denn bei diesem werden ja
die Tiere eben nicht, wie von Caesar am Rubicon, losgclassen, sondern
geopfert. — Daß Cicero und Livius, auf die Wissowa sich a a. 0. beruft,
das Menschenopfer für eine ganz unrömische Sitte erklären, hat selbst-
verständlich keinerlei Beweiskraft.

1 Das Aufhängen an den Türen zieht Wissowa (S. 53, 1) in Zweifel,
weil es nur bei Macrob. Sat. I, 7, 35 erwähnt werde, dessen Bericht stark

entstellt sei. Die Entstellung sieht er darin, daß die Forderung des von
Macrobius angeführten Orakels ut pro capitibus capitibus supplicaretur
keine Erklärung für den Brauch des Aufhängens der maniae gebe, dessen
Erwähnung sich ganz unorganisch anschließe, sondern für das Opfer
capitibus allii et paparens Letztere Bemerkung ist zutreffend, aber der
daraus gezogene Schluß ist sicher unrichtig. Macrobius hat offenbar
verschiedene Quellen vor sich gehabt und der Orakelerzähluug aus einer
anderen Vorlage die Notiz über das Anhängen der Puppen an den Türen
angereiht Daraus kann man keineswegs schließen, daß die letztere An-
gabe wertlos ist, die Tatsache, daß Macrobius die beiden Nachrichten

nicht miteinander in engem Zusammenhang verarbeitet hat, spricht viel-
mehr gerade dafür, daß er die ihm vorliegenden Notizen unentstellt
wiedergegeben hat.



Der Ursprung des Larenkultes 379

Geburtstage, der das Kindesalter abschloß), sondern am Jahres-

fest der Laren weihten, ebenso wie ja die Knaben zur An-

legung der toga libcra auch ein bestimmtes Fest, die Liberalia,

wühlten. Diese Erklärung kann aus mehreren Gründen nicht

zutreffen. Wissowa selbst hebt richtig die Analogie hervor

zwischen der Weihung des Spielzeugs durch die Mädchen und

der hillac durch die Knaben. Letztere wurden aber den am

Herde verehrten Laren, nicht den Compitallaren geweiht. 1 Es

wäre deshalb zunächst schon auffallend, daß die analoge Weihung

seitens der Mädchen sich an die Compitallaren wenden sollte.

Aber noch schwerer wiegende Gründe widerlegen die Annahme

Wissowas. Schon Roßbach hat richtig bemerkt, daß es für die

Mädchen kein dem Urocinium fori entsprechendes Fest gab, an

dessen Stelle vielmehr die Hochzeit stand 2, was bei dem frühen

Heiratsalter der römischen Mädchen nicht weiter auffallend ist. :i

Erst vor der Hochzeit legt das Mädchen die toga pradcxta ab,

die der Knabe vor der Annahme der toga virilis auszieht 4, vor

der Hochzeit legt das Mädchen die tunica rccta an, die der

Knabe zusammen mit der toga virilis erhält. 6 Erst vor der

Hochzeit bringen daher die Mädchen die Kinderkleider als

Weihgabe dar.® Das zeigt auch gerade die Stelle des Yarro,

auf die Wissowa seine Annahme gründete:

Suspcndit Laribus manias, niollis jrilas

rcticula ac strophia.'

Zu der Tracht, die das Mädchen am Tage vor der Hochzeit

anlegt, gehört außer der tunica rccta das reticuluni luteum

1 Dies gebt daraus hervor, daß Schot. Cnitj. Hör. sat. I, 6, 69 und
Schol. Pers. V, 31 statt der Lareu (Persiys a. a. 0., Porphyr. Hör. a. a. 0.)
die Penaten nennen; nur die Herdlaren, aber nicht die am Compitum
verehrten, konnten mit den Penaten verwechselt werden.

* August Roßbach Untersuchungen über die römische Ehe S. 417.

9 Vgl. Friedlitnder Darstellungen aus der Sittengeschichte Roms* I,
S. 563 ff. 4 Fest. S. 945a, 11. Propert. 6, 11, 33.

f' Plin.VIII, 194. 0 Amob. II, 67.

’ Varro sat. Men. fr. 468. Uueck. (Non. S. 538, 15).



380 Ernst Samter

rectum 1, daher muß man doch wohl annehmen, daß es erst

nach Anlegung dieses neuen reticulum das bisher getragene den

Laren weiht. Wir müssen also auch die Varrostelle, wie es

auch früher schon geschehen, auf die Hochzeit beziehen 2, und

wir dürfen mit Grund annehmen, daß auch die als Weihgabe

den bidlae der Knaben entsprechenden Puppen 3 erst unmittelbar

vor der Hochzeit geweiht wurden, ebenso wie auch die griechische

Braut erst vor der Hochzeit neben dem Haarnetz ihre Puppen

und anderes Spielzeug als Opfergabe darbringt.4 Dann aber

ist es unmöglich, daß die Weihung auf die Compitalia verlegt

wurde. Damit fällt Wissowas Vermutung, daß die Puppen der

Compitalien identisch mit den Spielpuppen der Mädchen sind,

und solange bis eine andere Erklärung beigebracht wird, muß

ich daran festhalten, daß diese aufgehängten Wollpuppen ebenso

aufzufassen sind wie die begrabene Puppe bei der Devotion

und die ertränkten Strohpuppen des Argeerfestes, also als Ersatz

eines Menschenopfers zu betrachten sind.

Der Zusammenhang der Compitalien mit dem Kulte der

unterirdischen Mächte, der hierdurch wahrscheinlich gemacht

ist, wird bestätigt durch die nächtliche Darbringung dieser

Puppen. Wissowa (S. 55) bestreitet freilich auch, daß man von

einer solchen nächtlichen Darbringung sprechen könne. Es

handle sich dabei gar nicht um ein Opfer: das Festopfer be-

stehe aus Kuchen und einem Ferkel und finde am Tage statt.

Die Puppen habe man nur deswegen in der Nacht angebracht,

damit am frühen Morgen die Kapelle im Schmucke ihrer Weih-

gaben dastehe, ebenso wie heute noch vielfach vor hohen

Kirchenfesten die Jugend des Dorfes die Nacht zur Aus-

‘ Fest. S. 286 b.

* Daß das strophium nicht zur Kleidung des heranwachsenden
Mitdchens gehört haben könne, wie Otto (Archiv für tat. Lexikographie 1906,
115) behauptet, ist unbegründet. Weiteres über die Varrostelle s u.

3 Pseudacr. Schot. Hör. vet. (ed. Keller) Sat. I, 6, 66 qui togain sumunt,
solent buttam Laribus donare. . . . pueri bullas donabant Laribus,
puellae pupas 4 Anthot. Palat. VI, 280.



Der Ursprung des Larenkultes 381

schmückung des Gotteshauses beuütze. Aber daß die Puppen

nicht bloß eine Dekoration der Kapellen darstellen, scheint

mir nach allem, was wir über sie wissen, völlig klar, selbst

nach Wissowas Auffassung sind sie „Weihgaben“: wenn eine

Weihgabe aber regelmäßig zur Nachtzeit dargebracht wird,

darf man doch wohl von einer nächtlichen Darbringung des

Opfers sprechen, und diese nächtliche Weihung kann unmöglich

dadurch widerlegt werden, daß ein anderes Opfer am Tage

dargebracht wurde. 1

Mit den Laren gemeinsam wird nach Macrob. I, 7, 34 die

angebliche „Mutter der Laren“, die Mania verehrt, die auch

von Yarro de 1. L. IX, 61 (vgl. Arnob. III, 41) als die Mutter

der Laren bezeichnet wird. Wissowa bestreitet die Existenz

dieser Göttin. Ich hatte schon früher* einen vorsichtig formu-

lierten Zweifel an der Richtigkeit seiner Auffassung geäußert,

nach genauerer Prüfung der Sachlage muß ich jetzt diesen

Zweifel wesentlich schärfer fassen. Wissowa 3 meint, die ver-

meintliche Göttin habe ihren Ursprung nur der — volks-

tümlichen oder gelehrten — Deutung des Compitalienritus zu

danken. Maniac sei ursprünglich ein Name für die Kinder-

puppen, die den Laren an den Compitalien aufgehängt worden

seien. Dann sei das Wort zur Bezeichnung eines Popanz ge-

worden, und maniae seien im Volksglauben an die Seite der

Larvac als Gespenster getreten. So sei man schließlich zu der

Mania in der Eiuzahl gekommen, die man teils des Namens

wegen als Mutter der Manen, teils wegen der mauinc bei der

Compitalienfeier als Larenmutter in das Göttersystem eiureihte.

In seinem Aufsatz „Mania und Lares“ (Archiv für lat. Lexikogr.

1906, 115) bemerkt Otto, dies heiße den Sachverhalt gewalt-

1 Die Erwähnung dieses Opfers hei I’ropert.lV, 1, 23 hätte ich, wie ich
Wissowa zugebeu muß, uicht als Argument für meine Auffassung der
Laren auführen sollen. Auch das Opfer an den Lar heim Todesfälle
scheint mir jetzt nicht mehr sicher beweiskräftig.

5 Familienfeste 111, 2. s llosehers Lex. II, 2324.



382 Ernst Samter

tätig umkehren. Otto betont, es sei nirgends bezeugt, daß je

eine Kinderpuppe mcinia genannt worden sei; wo von der

Weihung einer solchen die Rede sei, heiße sie papa. 1 Dagegen

sei es gut bezeugt, daß man unter muniae Fratzengesichter ver-

stand, und daß die Ammen den widerspenstigen Kindern mit

der Mania drohten 2, was doch den Eindruck großer Alter-

tümlichkeit mache und schwerlich auf dem Mißverständnis be-

ruhe, daß man zu einer gewissen Zeit vergessen hatte, daß die

an den Compitalkapellen aufgehängten Puppen in Wirklichkeit

nur Kinderspielzeug waren. Ich kann mich diesen Darlegungen

Ottos nur anschließen und muß sie durch ein weiteres, besonders

wichtiges Argument ergänzen. Es steht nämlich durchaus

nicht fest, daß die an den Compitalien aufgehängten Puppen

überhaupt maniae genannt wurden. Die oben zitierten bei Non.

S. 538 überlieferten Verse des Varro darf man nicht zum Be-

weise verwerten, denn, wie oben gezeigt, beziehen sie sich auf

die Hochzeit und nicht auf die Compitalien. Es ist sehr merk-

würdig, daß in diesen Versen unter den Weihgaben der Braut

die Fratzenfiguren der maniae angeführt werden, die zu den

Bällen und Kleidungsstücken nicht recht passen. Es wäre ja

möglich, daß hier ein uns sonst nicht bekannter Ritus vorläge,

viel näher aber liegt wohl eine andere Lösung der Schwierigkeit.

Maniae ist — was Wissowa weder in seinem Artikel in Roschers

Lexikon noch in dem Aufsatz über die Laren erwähnt — in

der Noniusstelle nicht überliefert, sondern beruht auf einer

Konjektur von Meursius und Roeper 3 für das überlieferte,

offenbar korrupte marinas. Paläographisch wäre der Irrtum

leicht verständlich, aus dem angegebenen Grunde aber scheint

1 Per«. II, 70 u. Sch61. Vjjl. S. 380 Anm. 3.
* Fest. 12'Ja 26 Manias Aelitts Stilo ilici ait (coil.: dicit) ficta

qnaedam (cod.: quae) ex farina in hominuiii /it/nras, quin lurpes fiant,
qttas «In maniolus «jqie/leut. Manias indem, quas nntrices minitentur
pareulis jmeris, esse larcas. Fest 143 a, 22 Muniae dicuntnr deformev
personne. Scliol. Vers. VI, 30 maniae dienutur indecori mitns jtersunne,
quibns jnteri terrentur. s liiilolntjns IX, 270 ff.



Der Ursprung des Larenkultes 3**3

es mir trotzdem sehr zweifelhaft, ob die Konjektur wirklich das

Rechte getroffen. Wie dem aber auch sei, für die Benennung der

Compitalienpuppen läßt sich aus Yarros Versen nichts schließen.

Macrobius aber sagt nur, daß diese Puppen, die er, ebenso

wie Festus 1, als cffxjics bezeichnet, der Mania aufgehängt

wurden 2 ; daß sie selbst maniac genannt wurden, ergibt sich

aus seinen Worten durchaus nicht. 3 Da demnach diese Puppen

gar nicht maniac genannt wurden, so kann die Göttin Mania

nicht aus dem Compitalienritus entstanden sein, und es liegt

1 Fest. ep. S. 121, 17 Lauerte ef/igies Compitalibus noctu dabantur
in compita. Fest. ep. S. 239, 1 Pilae et ef/igies viriles et muliebres ex
luna Compitalibus suspendebantur in compitis, tptod hunc tliem festuni es.se
deurum inferorum, quns vocant Lures, putarent, quibxts tot pilae, qxwt
capita serrornm, tot effigies, ipiot esseut liberi, ponebantur, ut vicis parccrent
et essent bis pilis et simulacres contenti.

* Macrob. Nat. I, 7, 31 ludi per urbem in compitis agitabantur, restituti
scilicet a Tarquinio Superbo Laribus ac Muniae ex responso Apollinis,
quo prueceptum est, ut pro capitibus capitibus supplicarctur. idque ali-
quant!iu obserratum, ut pro familiarum sospitate pueri mactarintur Maniae
deae, matri Larum, quod sacriftcii genus Iunius Brutus consul pulso
Tarquinio aliter constituit celebrandum. riam capitibus alii et papareris
supplicuri iussit, ut responso Apollinis satisfieret de nomine capitum,
remoto scilicet scelere in/'austae sacri/icationis: factumquc est, ut ef/igies
Maniae suspensne pro singulorum foribus periculum, si quod immineret
/amiliis expiarent. Daß im letzten Satze (ef/igies Maniae sitspensae)
Man'uie nur Dativ sein kann, hat schon L. Jan in seiner Ausgabe des
Macrobius gezeigt.

Weder Macrobius noch Festus sagen auch etwas davon, daß diese
ef/igies viriles et muliebres Fratzenbilder gewesen seien, während bei der
Erwähnung der maniae dies stets als charakteristisch betont wird (s. o. S. 382,
Anm. 2). — Was unter den pilae zu verstehen ist, die nach Angabe des
Festus neben den ef/igies aufgehängt wurden, kann ich zwar nicht mit
Sicherheit angeben, es ist aber sehr möglich, daß es nicht, wie Wissown

anuimmt, Hülle, sondern ebenfalls Menschenfiguren waren. Schon Scaliger
(daun L. Jan in Beincr Macrobiusausgabe und Koeper im Thilologus IX, 275)
hat Martial. spcct. 22, 6 herangezogen: iactat ut imperitus taunis in astra
jiilas. Vgl. ebenda 9,4; 19,2. 11,43,6. XIV, 63, 2. Vgl. Cicero pro K. Comel.
de mai. or 1. fr. 1 Ascon. in Comel. S. 62 (S. 569 ed. Kießling und Scholli,
Corp. Gloss. Lat. ed. Uoetz II, 160, 40. Friedländer Darstellungen ans
der Sittengeschichte lioms <' II, S. 404, 7. 8.



384 Ernst Samter

gar kein Grund vor, daran zu zweifeln, daß es wirklich eine

Göttin Mania gegeben hat, die spätere Spekulation dann in-

folge der gemeinsamen Verehrung mit den Laren zur Laren-

mutter gemacht hat. Ihr Name ist nicht zu trennen von den

Manes und der Totengöttin [Geneta] Mana (vermutlich ist sie

mit dieser identisch), ihre für dieCompitalienbezeugteVerbindung

mit dem Larenkulte bestätigt daher wieder den Zusammenhang

des Larendienstes mit dem Kulte der Unterirdischen. 1 Wissowa

freilich meint (S. 49), wie schon früher 2, die Compitalien seien

ein üppiges und ausgelassenes Fest (unda Compitalia, Verg. catal.

5, 27), dessen fröhliche Feier in nichts an das charakteristische

Ritual der Totenfeste erinnere. Daß letzteres nicht zutrifft,

habe ich wohl im vorhergehenden zur Genüge dargelegt. Daß

im übrigen das Fest auch heitere Elemente enthielt, ist richtig,

aber schon in meinen „Familienfesten“ S. 114 habe ich betont,

daß durch diese freudige Feier, die sich am Tage zu dem

nächtlichen, gleichzeitig der Mania geltenden Opfer gesellt,

keineswegs die Ableitung des Festes aus altem Seelenkulte

widerlegt wird. Wissowa wiederholt im Archiv für Religions-

wissenschaft seine Ansicht, ohne meine Einwendung zu er-

wähnen. Ich muß aber das, was ich damals schrieb, auch

heute noch durchaus aufrechterhalten. Auch die attischen

1 Eine Totengöttin ist auch Larenta = Larunda, deren Name nach
Ovid und AusoniuB sich durch die Länge des o von dem der Laren unter-
scheidet Ich hatte in den „Familienfesten“ S. 115 f. zu zeigen versucht,

daß die Zeugnisse beider Dichter nicht unbedingt beweiskräftig sind.
Wissowa tritt dem entgegen, und ich muß zugeben, daß es richtiger

gewesen wäre, den Charakter der Larenta nicht als Beweisgrund für
meine Auffassung der Laren zu verwerten, weil sich aus meinen Aus-
führungen nur die Möglichkeit, nicht die Gewißheit eines prosodischen
Irrtums ergibt. Da sich der Zusammenhang von Laren- und Totenkult
auf anderem Wege zur Genüge erweisen läßt, scheint es mir aber so gut
wie ausgeschlossen, daß die Namen der Laren und jener Totengöttin
nichts miteinander zu tun haben sollten: wenn also keine irrige Messung
bei den beiden Dichtern vorliegt, so müßte man, wie Otto a. a. 0. es tut,
einen Quantitätswechsel auuehmeu. Ob ein solcher möglich sei, wage
ich nicht zu entscheiden. 1 Roschers Lex. II, 1874.



Der Ursprung des Larenkultes 385

Anthesterien sind, wie es scheint, ursprünglich ein Totenfest

gewesen. 1 Jedenfalls bringt man an ihrem dritten Tage den

Toten Opfer dar, und doch tragen sie im übrigen den Charakter

eines heiteren Volksfestes. Es liegt eben sehr nahe, daß bei

einer vom Volke begangenen Festesfeier, mag ihr Anlaß auch

ernst sein, allmählich sich zu dem ernsten Ritual eine ver-

gnügliche Feier gesellt. Das zeigt uns auch unser deutsches

Volksleben. Am Totensonntage besucht man die Kirchhöfe

und übt die Pflicht der Pietät gegen die Toten. Dann aber

füllen sich auch die in der Nachbarschaft der Friedhöfe liegenden

Restaurants. Wer, ohne von der Bedeutung des Tages etwas

zu wissen und ohne die Kirchhöfe zu besuchen, nur die

Restaurants beobachtete, nur die Menschenmassen beim Biere

sitzen sähe, dem würde wohl kaum der Gedanke kommen,

daß ein ernstes Fest begangen werde. Ebenso kann man als

Analogie die Leichenschmäuse anführen; sie nahmen oft genug

einen Charakter an, daß man ihnen mit gewiß ebensoviel Recht

wie den Compitalien das Beiwort uncta geben kann, und doch

wird niemand ihren Zusammenhang mit den Totenkulten be-

zweifeln. Ebensowenig dürfen wir bei den Compitalien einen

solchen Zweifel mit dem scheinbar fröhlichen Charakter des

Festes begründen. Es gilt auch hier wieder, was ich schon

vorher einmal bemerkte: die Vergleichung kann zwar nichts

direkt beweisen, aber sie zeigt uns, was möglich ist.

Einen anderen Grund gegen die Herleitung des Laren-

dienstes aus dem Ahnenkulte sieht Wissowa in der Beteiligung

der Sklaven an ihrem Kulte, namentlich an den Compitalien.

„Daß indes die im Hause lebenden Sklaven zum häuslichen

Kulte, gleichviel welchen Ursprungs derselbe sei, eher Zutritt

haben als zu anderem öffentlichen Gottesdienste, ist begreiflich

und stimmt zu den Bräuchen anderer Völker. Da die Lares

compitales nichts anderes sind als die im Hause verehrten

1 Stengel Griech. Kultusaltert.* S. 210. Rohde Psyche’ I, 237.
Archiv f. Religionswissenschaft X 25



386 Erust Samter

Laren, so ist es zu verstehen, daß auch an den Compitalien

die Sklaven Anteil hatten.“ Diese Bemerkung, die ich früher

(Familienfeste S. 119) gemacht, scheint mir durch Wissowas

Erwiderung nicht widerlegt, die vorher dargelegten, schwei-

wiegenden Gründe, die für den Zusammenhang der Compitalien

mit dem Totenkulte sprechen, können durch die Tatsache, daß

Sklaven an ihnen und überhaupt am Larenkulte beteiligt waren,

nicht widerlegt und beseitigt werden. Ich hatte früher 1 ,

w-ie auch schon de Marchi 2, auf Grund der Angabe bei Varro

de 1. L. VI, 24 darauf hingewiesen, daß auch bei einem sicheren

Totenfeste die Sklaven — hier passiv — beteiligt waren, bei

den Larentalien. Wissowa (S. 50, 2) bemerkt hierzu, Avenn die

Worte Varros propc (sepulcrum Accae) fuciunt dis manibus

servilibus saccrdotcs überhaupt einen Sinn hätten, so könnten

sie nur bedeuten, daß die Pontifices den Seelen abgeschiedener

Sklaven ein Opfer darbrachten, — was auch nach meiner An-

sicht der Sinn der Worte ist. Wissowa fährt fort: „Glaubt das

jemand? Ich nicht.“ Ich meine, daß ein solcher subjektiver

Glaube nicht ausreicht, eine genügend bezeugte Nachricht zu

widerlegen. Sie wird uns weniger auffallend erscheinen, wenn

wir bedenken, daß den Körnern auch das Grab eines Sklaven,

ebenso wie das des Freien, ein locus rdigiosus war. 5

Auch daß die Compitalien ein Wandelfest sind, während

keins der römischen Totenfeste zu den fcriue concepticae gehört 1,

kann nicht als ein wirklicher Beweis gegen die Entstehung der

Compitalien aus dem Ahnenkulte gelten. Denn wenn andere

Totenfeste, wie Pareutalia und Lemuria, an festen Daten be-

gangen werden, so folgt daraus keineswegs, daß dies von allen

mit dem Totenkulte zusammenhängenden Festen gelten müsse.

Daß von zwei auch nach Wissowas Ansicht eng verwandten

Festen das eine zu den fcriue stativac, das andere zu den con-

1 Familien feste S. 117, 1. 119.

s De Marchi 11 culto privato di Itoma anticu I, 30.
5 Ulp. dig. 11, 7, 2 pr. 1 Wissowa S. 49.



ccptivac gehören kann, beweist das Beispiel der Robigalia und

des Augurium canarium. Da Wissowa übrigens betont 1, daß die

Wandelfeste fast durchweg in den Kreis der agrarischen Kult-

akte gehören, für die mit Rücksicht auf den in jedem Jahre

verschiedenen Stand der Felder und Feldarbeiten die Bindung

an ein festes Kalenderjahr unratsam erscheinen mußte 2, so

müßte es ihm bei seiner Auffassung der Laren eigentlich auf-

fallend erscheinen, daß ihr Fest ein Wandelfest ist, sagt er

doch ausdrücklich: „Die Laren aber gehören gar nicht zu den

agrarischen Gottheiten, sie haben mit der Feldarbeit und dem

Gedeihen der Saat nichts zu tun/13

Der bequemeren Übersicht halber fasse ich das Wesentliche

von dem, was wir im vorhergehenden gefunden, kurz zusammen.

Ein Kult des Lar des einzelnen Grundstückes oder Hauses am

Compitum existiert nicht; in der Compitalkapelle werden die

Laren des Bezirkes gemeinsam verehrt, der einzelne Lar hat

seinen Kult nur am Herde. Dieser am Herde verehrte Lar ist

nicht der Beschützer des Grundstückes, sondern der Familie,

mit der er mitzieht, wenn sie das Haus verläßt. Bei dem

Hauptfeste der Laren und ebenso bei der picitio im Herdkulte

begegnen uns Riten, die wir sonst nur im Dienste der unter-

irdischen Gottheiten und speziell der Seelen finden, und ge-

meinsam mit ihnen wird eine Göttin verehrt (Mania), deren

Name sie deutlich als Totengöttin charakterisiert. Dadurch

ist der Zusammenhang der Compitalien und der Laren mit dem

Kulte der Unterirdischen erwiesen, und die von Wissowa vor-

gebrachten Gegengründe (daß die Compitalien zu den feriae con-

aptivae gehören, daß sie ein heiteres Fest sind, daß das Gesinde

an ihnen teilhat) reichen nicht aus, diese Beziehung zu widerlegen.

Mit den Seelen einfach identisch können die Laren nicht

sein, weil die gesamten Seelen als dii manes oder parenles ver-

1 Wissowa Religion und Kultus der Römer S. 162 f.
1 Wissowa a. a. 0. S. 373.

’ Archiv für Religionswissenschaft VII S. 47.



388 Ernst Samter

ehrt werden und die Einzahl des Lar der Erklärung bedarf.

Wenn ich nun auf Grund der eben zusammengefaßten Er-

gebnisse den Lar als den Ahnherrn (griechisch %qcos &Q%r]‘yfai]g)1

bezeichne, so ist dies freilich zunächst nur eine Hypothese, aber

eine Hypothese, die, wie mir scheint, nicht nur auf genügender

Grundlage ruht, sondern bei der auch, wie ich in den „Familien-

festen“ dargelegt, alle alten Formen des Larenkultes ver-

ständlich werden. Vor allem ist auf Grund dieser Auffassung

auch die Verehrung der Laren am Kreuzwege leicht zu ver-

stehen, sie erklärt sich, wie ich in den Familienfesten S. 120f.

näher begründet, aus der uns häufig begegnenden Verbindung

von Herd und Kreuzweg im Seelenkult. Dieser Kult an den

Compita ist daher nur eine andere Form der Verehrung der

Hauslaren, die dort verehrten Laren sind ganz dieselben wie die

Hauslaren. „Der einzelne verehrt seinen Lar im Hause, die

Bewohner eines Viertels verehren die Gesamtheit der Laren

ihres Bezirkes am compitum.“ 8 Es ist deshalb unberechtigt,

wenn Wissowa (S. 48) meint, die alten Zeugnisse bezögen sich

ausschließlich auf die Laren der Flur, nicht die des Hauses:

es gibt in alter Zeit nur eine Art von Laren.

Wenn Wissowa a.a.O. die Anrufung der Laren im Arvalliede

und bei der Devotion gegen meine Auffassung verwerten will,

so muß ich dagegen bemerken, daß beide Fälle meine Deutung

der Laren allerdings nicht beweisen können (das hatte ich auch

in den „Familienfesten“ nicht behauptet), wohl aber sich sehr

1 Vgl. E. Rohde Psyche* II, S. 348: „Seinem wahren und ursprüng-
lichen Sinne nach bezeichnet der Name eines „Heros" niemals einen einzeln

für sich stehenden Geist. „ Archegetes", der Anführer, der Anfänger,
ist seine eigentlich kennzeichnende Benennung Der Heros steht an der
Spitze einer mit ihm anhebenden Reihe von Sterblichen, die er führt,
als ihr Ahn.“ Was hier vom Heros gesagt wird, kennzeichnet meiner
Ansicht nach auch den Lar Damit erledigt sich auch der Einwand
Wissowas (S. 44), daß neben den di manes und ili parcntes kein Platz
für die Laren als Ahnengeistcr bleibe. Laren und Manen verhalten sich
zueinander wie die Heroen zu den gewöhnlichen Seelen, deren Kulte
ebenfalls nebeneinander besteheu. * Familienfeste S. 121.



Der Ursprung des Larenkultes 389

gut aus ihr erklären lassen. Im Arvalliede werden sie neben

oder vielmehr vor Mars als Helfer angerufen, hei einem Feste,

das dem Gedeihen des römischen Feldes gilt. Daß bei solcher

Gelegenheit die Ahnen angerufen werden können, das brauche ich

für die Leser des Archivs für Religionswissenschaft wohl nicht

erst noch durch Belege zu begründen.1 Wissowa betont (S. 49),

die Laren seien hier ebensowenig wie Mars die Spender des

Ackersegens, sondern die Hüter des Feldes, von dem Mars

Kriegsnot und Verwüstung fernhält. Das ist indessen zunächst

keineswegs Bicher, denn da das Fest gefeiert wird, ut fruges

arva ferant (Varro de 1. L. V, 85), so ist es sehr möglich, daß

das an die Laren gerichtete iuvate als ein Gebet um Gedeihen

der Ernte aufzufassen ist. 8 Aber auch die Bitte um Schutz

im allgemeinen konnte sehr wohl an die Ahnen gerichtet

werden. Vgl. Rohde, Psyche8 I, 246: „Man hofft auf ihre Hilfe

in aller Not“, und die ebenda S.247, 1 zitierten Stellen Aristoph.

Tagenist. 1,13, Schol. Frösche 1462, wo, wie Rohde unter Hin-

weis auf Aesch. Pers. 222 hervorhebt, das „Hervorsenden des

Guten“ auch im weitesten Sinne verstehbar ist (vgl. auch Aesch.

Choeph. 141).

Die in der Devotionsformel (Liv. VIH, 9, 6) genannten

Laren hatte Wissowa früher für die Lares militares gehalten.*

Infolge meiner Einwendungen 4 hat er diese Erklärung jetzt

zurückgezogen, er fügt aber hinzu (S. 49), das eine sei trotz-

dem sicher, daß hier keinesfalls die Laren des häuslichen Herd-

kultes, sondern die der Flur gemeint seien, — ein Gegensatz,

der, wie eben erwähnt, nicht existiert. Auf meine Bemerkung,

es sei nicht auffallend, daß bei der Weihung an die unter-

1 Vgl. Familienfeste S. IS und meinen Aufsatz Hocheeitsbräuche,
Neue Jahrb. (Teubner) 1907, S. 138.

* Ebenso ist es auch bei der ara Const, in der die Laren neben

Mars und der Erntegottheit Consus angerufen werden, jedenfalls möglich,
daß auch sie den Erntesegen spenden sollen.

8 Roschers Lex. II, 1870. * Familienfeste S. 118.



390 Ernst Samter

irdischen Götter auch die Ahnen der römischen Familien (d. h.

die Laren) neben der Gesamtheit der Seelen (der di mattes)

angerufen werden 1, erwidert Wissowa, das Gelübde gelte aus-

schließlich der Tellus und den Manen, die anderen Gottheiten

würden nur als Zeugen angerufen 2, es ergebe sich also die

ganz undenkbare Situation, daß ein Teil der Seelen als Zeugen,

der andere als Empfänger des Gelübdes fungierte. Ich muß

zugeben, daß ich an der angeführten Stelle der „Familienfeste“

die Sachlage nicht deutlich genug präzisiert habe, aber nach

dem, was ich hier vorher über das Verhältnis von Laren und

Manen dargelegt habe, wird es wohl klar sein, daß die Laren

nicht etwa ein gleichartiger Teil der Manen sind: wenn auch

Laren- und Manendienst, wie Heroen- und Seelenkult der

Griechen, aus der gleichen Wurzel entsprungen ist, so haben

sich doch beide Arten des Seelenkultes verschieden entwickelt,

und wie die griechischen Heroen nicht mit den Toten im all-

gemeinen identisch, sondern eine besondere, höhere Art von

Wesen sind, so ist es auch verständlich, daß die Laren, die

aus grauer Vorzeit stammenden Ahnherren der Familien, als

von der sich täglich mehrenden Schar der Manen verschiedene

Wesen betrachtet werden. Deshalb ist es nicht merkwürdig,

wenn im ersten Teile der Devotionsformel bei der Anrufung

der gesamten Götter auch die Ahnen der Familien, die uQfriyizui,

angerufen werden, während das im zweiten Teil der Formel

enthaltene Gelübde sich an das von ersteren ganz verschiedene

vulgiis der Toten richtet.

Wenn Wissowa gegen meine Erklärung geltend macht,

es gebe doch keine Laren von Personen und Geschlechtern, was

doch unbedingt der Fall sein müßte, wenn dem Larendienste

* a. a. 0. S. 118 f.

* Der Ausdruck Wissowas „als Zeugen angerufen“ ist nicht ganz
richtig gewählt. Nicht als Zeugen werden die Götter im ersten Teile
der Formel angcrufen, sondern sie werden augefleht, dem römischen
Volke Sieg und Kraft zu verleihen, die Feinde mit Tod und Schrecken
zu schlagen.



Der Ursprung des Larenkultes 391

animistiscke Vorstellungen zugrunde lägen, so hat ihn wohl

der seltsam unbestimmte Ausdruck „animistische Vorstellungen“ 1

zu irrigen Voraussetzungen geführt. Der Lar ist nach meiner

Auffassung der Ahnherr der Familie. Wie sollte es daneben

noch einen Lar einer einzelnen Person geben? Der Ahnherr

des einzelnen ist doch nicht verschieden von dem seiner

Familie, den er in seinem Hause am Herde verehrt. Ein Ahn-

herr des Geschlechts hätte ja neben dem der Familie von den

Gentilgenossen gemeinsam verehrt werden können. Warum dies

aber hätte geschehen müssen, sehe ich nicht ein.

Auch deswegen hält Wissowa die Auffassung der Laren

als Ahnherren für unmöglich, weil sie am Herde verehrt werden;

für alle gottesdienstlichen Akte im Seelenkulte sei die gegebene

Örtlichkeit das Grab. „Gegebene Örtlichkeit“! Ich glaube,

mit solchen Ausdrücken müssen wir recht vorsichtig sein. Gewiß

würden wir, wenn wir sonst keine Gründe hätten, aus der Ver-

ehrung am Herde keinen Schluß auf einen Zusammenhang von

Laren- und Ahnenkult ziehen dürfen. Nachdem wir aber diesen

Zusammenhang auf anderem Wege wahrscheinlich gemacht

haben, kann die Verehrung am Herde keineswegs als Gegen-

grund gelten. Daraus, daß wir sonst im römischen Seelenkulte

kein Beispiel dafür haben, folgt durchaus nicht, daß ein solches

Ahnenopfer am Herde überhaupt unmöglich war. Uber das,

was möglich ist, kann uns wieder nur die Vergleichung der

Bräuche anderer Völker belehren, und sie zeigt uns vielfache

Spuren von einer Seelenverehrung im Hause und am Herd-

feuer. Beispiele daliir aus Griechenland, der Oberpfalz, Litauen,

von den Letten, aus Böhmen, aus Tirol habe ich schon in

meinen „Familienfesten“ angeführt. 5

1 Wissowa scheint unter „Animismus“ Seelenverehrung zu ver-
stehen. über den Sinn, in dom dieser Hegriff heute wirklicli gebraucht
wird, vgl. Dieterich Mutter Erde S. 4, 1.

* S. 109 f. Vgl. Böhm l)e symbolix 1‘ythagoreis (Berlin 1905), S. 26 f.
v Negelein Der Individualismus im Ahnenkult, Zeitschr. für Ethnologie
1902, S. 66.



392 Ernst Samter Der Ursprung des Larenkultes

Ich bin auf alle Einwendungen Wissowas eingegangen..,

Wenn ich auch einige wenige von ihnen dabei als richtig an-

erkennen und meine früheren Aufstellungen abändem mußte,

so glaube ich in allen wesentlichen, für das Ergebnis aus-

schlaggebenden Punkten seine Widerlegungsversuche als irrig er-

wiesen und den Zusammenhang von Laren- und Ahnenkult durch

die hier gegebene erneute Untersuchung noch fester begründet

zu haben. Mögen die Fachgenossen nun meine Gründe prüfen

und entscheiden, ob wirklich, wie Wissowa glaubt 1, durch

Arbeiten, wie die meinigen, die Wissenschaft in die Gefahr

kommt, in dem alten „Urbrei mythologischer Spekulation“

stecken zu bleiben.



Neue Goldblättchen mit griechischen Aufschriften

Von Max Siebourg in M.-Gladbach

Meine Veröffentlichung der zwei griechischen Goldtiinien

aus der Sammlung Nießen in Köln, die im VIII. Bande dieser

Zeitschrift S. 390ff. geschehen ist, hat den Erfolg gehabt, daß

mir zwei neue verwandte Denkmäler bekannt geworden sind.

Richard Wünsch verdanke ich den Hinweis darauf. Sie

waren im Besitz des Herrn Dr. Pollak in Rom, der sie in

liebenswürdigster Weise mir zum Studium übersandte und

noch ein drittes Goldblättchen mit griechischer Aufschrift

hinzufügte. Alle drei Stücke hat dann Loeschcke für das

Bonner Akademische Kunstmuseum erworben und ihre Ver-

öffentlichung in dieser Zeitschrift mit gewohnter Liberalität

gestattet.

Die Nummern 1 und 2 hat Pollak im April 1900 in

Jerusalem 'von absolut zuverlässiger Quelle’ erworben, 3 stammt
aus Rom.

1. Tabella ansata aus j

dünnem, dunkelgelbem Gold-

blech; größte Breite 4 cm, Höhe

2,5 cm. Die vierzeilige Inschrift

ist viereckig umrahmt, die Zeilen

durch Striche getrennt. Buch-

staben wie Einfassung sind auf der Rückseite eingeritzt, die

Buchstaben natürlich rückläufig, so daß die Vorderseite das

o a p c r e
1/

y r 6 M H 0

Y A e 1 c

A0AMAT
o c

l\



394 Max Siebourg

ganze Bild erhaben gibt. Der Text ist klar und ohne jede

Schwierigkeit zu lesen. Z. 1 hat das A winklige, nicht gerade

Querhasta. Bei dem Versuch, das 1 oben gleich abzuschließen,

wie unten, ist der Schreiber etwas abgeglitten. In Z. 2 und 4

ist die Form des M zu beachten; auf der Rückseite steht dafür

die richtige Form N. Der offenbar nicht sehr geübte Ver-

fertiger hat sich auch in der Raumverteilung vergriffen. Er

trennt Z. 1/2 sjv, Z. 2/3 o | v und in Z. 4 bringt er in kleinen

Buchstaben noch das og unter, wofür der Platz ihm aus-

gegangen war. Die Umrahmung und Zeilenabsetzung ist be-

kanntlich auch den Steininschriften geläufig und findet sich

in einfacher und kunstvoller Art oft auf Metallblättchen, die

als Amulett dienen. 1 Der Text lautet:

©«(jtf(f)t E\vytvr\' o vöeig | cc&dvcctog.

2. Tabelia ansata aus dünnem,

hellgelbem Goldblech. Erhalten ist frei-

lich bloß das viereckige Mittelstück, aber

rechts ist noch so viel von der Ansa

stehen geblieben, daß kein Zweifel über

die ursprüngliche Form, wie sie Figur 1 zeigt, bleibt. Auch

die Verletzung am linken Rand ist wohl durch den Abbruch

der Ansa hier entstanden. Die Maße betragen 2 x 2,25 cm.

Die Inschrift ist ohne Umrahmung und Liniierung auf der

Vorderseite eingeritzt. Bei dem P ist der Schreiber aus-

geglitten und so der Bogen sehr groß geraten. Die Lesung

bietet keine Schwierigkeiten. Bei der Größe der Buchstaben

langte der Raum nur für zwei Wörter auf zwei und eine
halbe Zeile:

©apff(£)i | Evys\vrj.

Unsere beiden Inschriften stimmen also aufs Wort mit

denen der beiden eingangs erwähnten Goldtänien überein, die

0 A P C I

e y r e

N H

1 Vgl. dazu meine Bemerkungen im Bonner Jahrbuch 103, 131 f.,
wo ich eine Reihe Beispiele zum Teil mit Abbildungen angeführt habe.



Neue Goldblättchen mit griechischen Aufschriften 395

aus Bet Djibrin, dem alten Baitogabra zwischen Jerusalem und

Ascalon, stammen. Auf der ersten heißt es &«q6{e)l, Evya; vrh

ovd(s)is d ftdvatog, auf der zweiten mit Schreibfehler &kq6sl \

Evydvt] | ovyavry Alle vier Stücke sind aus Palästina. Die

neuen Tabellae liefern demnach die erwünschteste Bestätigung

zu dem, was ich über die Aufschrift und die Bedeutung der

Goldtänien früher ausgeführt habe. Evyevrj muß den Vokativ

eines Sammelnamens darstellen, der vielen Menschen zukommt;

sonst läßt sich das wiederholte Vorkommen dort wie hier gar

nicht begreifen. Daher faßte ich Evytvt] = Evyavi als Vokativ

des Signums Evydvlog, vulgärgriechisch Evysvig 1, das allen

Mitgliedern der Sterbelade der Eugenii zukommt. Ich gestehe,

daß mich die konsequente Schreibung Evydvrj mit tj etwas

stutzig gemacht hat. Aber ich vermag einerseits nicht zu ver-

stehen, wie der gar nicht so häufige Name Evydvrjs, dessen

Vokativ ja Eiydvrj sein könnte, hier gleich auf vier verschie-

denen Goldblättchen auftreten soll; sie stammen doch sicher

nicht alle aus einem Grabe. Andrerseits müßte der Vokativ

des Adjektivums evysvgg auch bei diesen Leuten avyavdg heißen,

wie die Papyri Ägyptens beweisen. Neu und höchst inter-

essant ist die Form unseres Totenschmuckes, die Tabella ansata;

das ist die echt antike Form des Schildes, des Etiketts, die

in zahlreichen Exemplaren aus Stein und Bronze erhalten und

so allgemein bekannt ist, daß ich keine Belege dafür bei-

zubringen brauche. Sehen wir uns nach Parallelen im Totenkult

um, so bieten diese sich aufs schlagendste bei den Mumien.

Diese haben in der Regel ein rechteckiges hölzernes Brettchen

umhängen, auf dem die zugehörige Inschrift eingeschnitten oder

mit Tinte aufgezeichnet ist. Das Brettchen mit seiner Durch-

lochung am Ende gleicht genau den Zetteln, die wir an

Pakete u a. anbinden. Alfred Wiedemann besitzt in seiner

1 Vgl. zu diesen Wortformen jetzt Büchelers Ausführungen im
Ithcin. Mus. 60, 156. Auf Grund persönlicher Mitteilung Büchelers be-
tone ich jetzt auch Etiytvi, nicht mehr, wie vorher, Evyivi.



396 Max Siebourg

Sammlung ein hölzernes Mumienetikett, das nur an einer Seite

die Ansa nach Art unserer goldenen hat, also ungefähr so

Nach freundlicher Mitteilung vonaussieht:

W. Spiegelberg in Straßburg kommt unsere Form mit beiden

Ansae nur selten vor. Er weist auf ein Stück hin, das auf

Tafel XXV n. 9363 der demotischen Inschriften des 'Catalogue

general des antiquites Egyptiennes du Musee du Caire’ ab-

gebildet ist, sowie auf ein zweites im Text ebendort S. 85,

n. 9396. Das Etikett hat hier die häufige Form

darauf ist dann mit Tinte die Tabella ansata

gezeichnet.

Um von den griechischen Aufschriften der Etiketts eine

Vorstellung zu geben, führe ich hier einige von denen an, die

jüngst Edgar J. Goodspeed 1 veröffentlicht hat, weil sie mir

gerade zur Hand sind.

S. 178, 1 (aus Dongola?) Afrpf/g | | og irmv /i6

179,3 (aus Dongola?) lUXsig 'AitollavCov j ißCaösv \

Iräv 7t£VT1]XOVTtt | öxtco.

Besonders interessant zum Vergleich mit unseren goldenen Ta-

bellae ist das Etikett S. 180, n. 4. Es ist an beiden Enden

durchlocht, mißt 21 x 7,5 cm; die Oberfläche ist rot bemalt,

die Buchstaben sind roh eingeritzt, nicht geschrieben. Der

Text lautet:

’Avovßlav | ’AfjTtfudd) j qov sv^ioCqs.

Der Herausgeber sieht in dem letzten Wort den Vokativ von

svfioigos, wozu er Pap. Oxyrh. I CXV exXuvda ijtl xäi ev^ioIqol

zitiert. Sudhaus, der mich auf die Inschrift aufmerksam

machte, hält mit Recht dagegen das füpofp« verschrieben für

1 Melanges Nicole (Genf 1905) 177—191: Greek documents in the

museum of the New- York Historical Society. Dort findet man auch
Literatur verzeichnet.



Neue Goldblättchen mit griechischen Aufschriften 397

£vgolQ£t, ähnlich wie Mel. Nicole S. 182, 8 am Schluß eines

Schnldiktats von drei moralisierenden Yersen cpilojtövs für

(pLlonov£L steht. Dieselbe Mahnung zur Arbeit findet sich bei

Kai bei e. gr. 1119 auch auf einem ägyptischen Holztäfelchen,

das das Diktat der Fabel vom dankbaren Weinstock trägt.

Das Mumienetikett des Anubion fügt also dem Namen des

Toten und seines Vaters noch die Akklamation evgotQEi 1 hinzu

und bietet so die schlagendste Parallele zu unseren beiden

goldenen Tabellae. Der gewöhnliche Mann begnügt sich

natürlich mit dem billigeren Material, die wohlhabende Sterbe-

lade der Eugenii kann sich das Gold leisten, wie beim Kranz,

so auch beim Etikett. Ich möchte glauben, daß auch die

schützende Zauberkraft, die man dem Gold beimaß 2, dabei eine

Rolle spielte. Wie unsere goldenen Etiketts angebracht ge-

wesen sind, weiß ich nicht. Die beiden Ansae ermöglichen

es, sie in billigeres Material leicht und sicher einzusetzen.

Interessant ist es, diese Art der Totenbezeichnung in stolzerer

Form auf den Grabdenkmälern wiederkehren zu sehen. Statt

vieler Beispiele nur zwei mir örtlich naheliegende. Auf dem

berühmten Bonner Caeliusstein 2 steht unter dem Bilde des

Schicksalsgenossen des Yarus eine Tabula ansata mit der Grab-

inschrift. Der schöne Kölner Sarkophag BJ 108/9 Tafel III 6

zeigt uns eine ähnliche Tafel, die an den Ansae von zwei

Eroten gehalten wird. Es ist im Grunde dieselbe Sache’, wie

bei den Mumienetiketten und unseren Goldblättchen; daß es so

ist, habe ich erst aus den letzteren gelernt.'’

1 Archiv f. Bcligionsicissensch. VIII 399, Amu. 2.
* Vgl. dazu meine Ausführungen Bonner Jahrbuch 103, 130.
3 Lehner Das 1‘rovinziahnttseinn i)i Bonn Ü906), Heft 1 Tafel I.
1 Während auf den beiden oben angeführten Denkmälern die Ansa

etwas gerundet in ihren Linien ist, zeigt die sonst durchaus herrschende
Form unserer Goldblättchen z. ß. der Grabstein bei Haug-Sixt Die römischen
Inschriften und Bildirerle Württembergs Stuttgart 1900) S. 3S, n. 49.

n' Spiegelberg weist auf S 3 des oben S. 396 erwähnten Catalogue
du niusce du üaire darauf hin, daß die Mumienetiketts nach Form
mul Aufschrift der billige Ersatz der alten Stele sind.



398 Max Siebourg

3. Goldblättchen, unten und rechts unversehrt, hier

2,75x1,9 cm messend; auch links sind die Verletzungen, wie

der Text beweist, unwesentlich, oben dagegen stärker. Die

Inschrift ist flüchtig in schlechter Kur-

sive eingeritzt. Über dem von mir

Gelesenen steht noch eine Zeile, die ich

nicht entziffern konnte. Ob noch mehr

darüber fehlt, weiß ich nicht. Allzuviel

dürfte es auf keinen Fall sein. Dieterich und Deißmann

haben bei der schwierigen Aufhellung des Textes geholfen. Ich

lese mit Sicherheit folgendes:

?
1

2 ts äßßä 6

3 7tat7]Q, 0Ö-

4 001/, SÄs'f?0OV

Die beiden letzten Worte zeigen deutlich, daß wir es mit

einem Amulett zu tun haben. Ich vergleiche IGSI 2413, 3

(Romae) amuleto in oro scritto a quattro lati

TTOYBAIKIANE

Eli ZEYI

ZEPAnil

EAEHION

Legeiuhtm videtur, sagt Kai bei: eXcrjCov, TlovßXixiavi'

ctg Zsvg —BQuxig, mit Unrecht meines Erachtens. Dem Toten

Ftibliciunus wird gesagt tig Zciig Hcgajiig und dieser mit

iXcijöov angefleht. Das Wort gehört, wie bei unserem Stück,

ans Ende. Zu dem Amulettcharakter stimmt das Außere des

Rliittchens. Es ist so zerknittert und uneben, daß es wohl

vorher gerollt war und in einer Röhre gesteckt hat. Aufs

beste kann davon das gnostische Goldamulett aus Gellep, dem

alten Gelduha am Niederrhein, eine Vorstellung geben, das

ich im Bonner Jahrbuch 103, Tafel VI, S. 125ff. abgebildet

T 6 A B B A 0

ÜATHPCQ

I C 0 N6A6HCON



Neue Goldblättchen mit griechischen Aufschriften 399

und ausführlich erläutert habe. Dort ist auch eine Reihe

anderer Denkmäler gleicher Art erwähnt. Diese mit Ösen

versehenen Röhren wurden als Halsschmuck getragen oder

bildeten den Teil eines aus vielen Stücken zusammengesetzten

Halsbandes.

Besonderes Interesse gewinnt unsere Inschrift durch die

Worte aßßä 6 xaxTjQ, mit denen Jesus im Garten Gethsemane

in der Todesbetrübnis seinen himmlischen Vater anruft: aßßä

6 TCaTTjQ, jcccvtcc övvuxä 6ol• jtuQsveyxe x'o xoxtjqiov xovxo ux

ifiov' Mark. XIV 36. Man vergleiche auch dazu Paulus, Röm.

VIII 15: kMßexe xvsvfia vloGeßCag, iv <ß XQcc^o^iev; ’Aßßä 6

xazriQ. Gal. IV 6: "Oxi de kßxe vloC, k£axeßxeii.ev 6 ösög tö

xvevfia roü vlov avxov elg xäg xagdCag rjfiäv, or ’Aßßä

6 xaxTjQ. Doch über diese Dinge darf ich wohl Kundigeren

das Wort lassen. Dieterich dachte im Anschluß an diese

Stellen, es könne vor aßßä etwa [xp«£«]v£ gestanden haben.

Mir scheint nach der Analogie des römischen Amuletts, das

ich vorher angeführt habe, eher, daß ein Name fehlt, dessen

vokativischer Rest in -xe erhalten wäre.



Aus dem Asklepieion von Kos

Von Rudolf Herzog in Tübingen

II 'Ayvetai und xa&aQuoC im koischen Demeterdienst

Unter den vielen leges sacrae, welche durch die Aus-

grabungen im Asklepieion von Kos zu den schon vorher be-

kannten hinzugekommen sind, um den Ruf von der eveSeßetcc

oder dtißiSaigovCa der Koer zu verstärken, ist eine Inschrift

von besonderem Wert, weil sie als Ganzes eine Art Unikum 1

darstellt und im einzelnen vieles Neue bietet. Ich lege sie

zuerst in dieser Zeitschrift vor, einmal, weil sie am wichtigsten

für die griechische und die vergleichende Religionsgeschichte

ist 2, sodann namentlich darum, weil ich als Dank dafür aus

den Kreisen der Leser wertvolle Beiträge zur Förderung ihrer

Ergänzung und Erklärung erhoffe, so daß ich sie in be-

friedigenderer Gestalt im griechischen Inschriftencorpus definitiv

publizieren kann. Denn ich habe die Erfahrung gemacht, daß

sehr interessante fragmentierte Inschriften im Corpus ein ehren-

1 Von ähnlichen xaffcrpgoi' sind mir nur bekannt die traurigen
Fragmente aus Klconai IG IV 1607 und aus Lato in Kreta Bulletin de
Corr. Ilell. 27, 1903, S. 226 ff.

5 Uri dieser Gelegenheit darf ich die Leser des Archivs auf andere
von mir herausgegebene koische Inschriften hinweisen, die religions-
geschichtliches Interesse bieten: Das Heiligtum des Apollo in Ilalasama,
S her. d Berl. Ak. 1901, S. 470 (V. — Inscrtption grccque trouvce n Cos,
Clt de l'Acad. des Inscr. 1904, S. 164 ff. — Brief des Königs Xiaelas an

die Koer, Athen. Mitteil 1906, S. 173 ff. — Das panlullenischc Fest und
die Kultlegende rem Didyma, SBer. d. Berl. Ak. 1905, S. 979 ff. — über
die parisehe Inschrift IG XII 6, 223 1‘hilologus 1906, 8. 630 ff. — Das
vorliegende Kapitel ist schon seit Kndc 1906 im 8atz. Krst während
der Korrektur sind mir Ziehens Inges Graecorum sacrae II 1 zu Gesicht
gekommen, nach denen ich bequemer hätte zitieren können.



Rudolf Herzog Aus dem Asklepieion von Kos 401

volles Grab gefunden haben, weil sie unergänzt und ungedeutet

als Rohmaterial hereingesetzt wurden.

Die Inschrift steht auf einer im Jahre 1903 im Asklepieion

ausgegrabenen zweiseitig beschriebenen Stele von weißem
Marmor. Erhalten ist der obere und ein seitlicher Rand. Wie-

viel unten fehlt, läßt sich nicht ausmachen. Die Breite der

Zeilen läßt sich aus mehreren sicheren Ergänzungen so be-

rechnen, daß auf die Zeile 58—62 Buchstaben kommen. Nach

oben darf diese Grenze wohl nicht überschritten werden, nach

unten sind Schwankungen möglich wegen der verschiedenen

Breite der Buchstaben und Spatien bei Sinnesabschnitten und

am Ende der Zeilen. Zur Kontrolle habe ich die Buchstaben-

zahlen am Ende der ergänzten Zeilen beigeschrieben. Die Höhe

der Stele ohne die abgebrochene obere Leiste beträgt 73, die

größte Breite 42, die Dicke 17,5, die Höhe der Buchstaben 0,9,

der Zeilenabstand 0,5 cm. Die Schrift gehört der ersten Hälfte

des III. Jahrh v. Chr. an.

Seite A

1 ’Enl uovdgyov 0evxXevg fitjvos A [ Monat — Tag —, inl zigoozazäv di
ftiXcovidu zov ’lnXiozov ’AvagixXe [ vg zov deivog zov deivog zov deivog 'Hgodözov zov?

'HguxXelzov ’Eizixgdxtvg zov ’lnXmvu [j zov deivog zov deivog
Ogayryzal elztav TJaaiag deaaaXoü 'In[n- tov deivog o deiva zov deivog 6 deiva

5 Bevdmgov OTtmg zai re äyveiai xal rol xa[•ftappol rät Adfiazgt xazü zovg le-
QOvg xal nazgiovg voftuvg OrvzeXmvza [t dyu9äi zvyai dedo%9at zät
ixxXrjoiat tXio9at iiziazdzag ix ztdvzmv <Ji)[o' zol di uige9ivxeg iydövzm
cretlas igyd^aa9at dvo xal :rapajla^di>r[fs ztagü zütv voftotpvXdxmv dnavza?
zu yeygaufieva iv zoig legoig voftotg ncgl t[öv zäg Adfiazgog üyvetäv xal züv

10 xa9ag(imv ävaygazpavzoi ig exazigav \azdlav xazü zaiizü? xal dva9ivzco züu
(tiv ig to iegdv zäg Adfiazgog ig zov ivzog [tov vaoü zoifov, züv di iv zmt ie-
göx zov AoxXam^etyov' xd di yevö/ievov ävd[Xoifiu zeXeoavzm zol zapiaf al di ri-
vig xa naget za yeyga/tftiva i^aytbvzat ne [pl zovzcov ij (irj avvzeXmvzi zavzu
mg yeygaztzat, iv9v/itov aizoig mg äoe^ßi/aaei ig züv 9eüv iozm dvaygazpav-

15 ro) di xazct zaizü rol avdgeg za yeygau/iev[a iv zoig ltgoig vi)ioig ig Xevxuifiu-
ra xal dva9ivzco ig ze zo legov zäg Agzdu[täog zäg To^iztdog xal ig zd zäg
Aaytag xal ig zo Aefgodiaiov nagadövzai di [xal üvziygatfu zovzav dvaygdtl'ui
ig ’lo9fid v xal ’AXdoagvuv • xazü raut« di x[al nagaäovzm dvziygaepov ig noXtv
tl zol lazgol zdooovzat. "Edo&e zäi fJovAfät xal zät ixxXrfiiaf yvciifta nguoza-

20 züv xQ>l<l9ai zät zäir igaytjzäv itpn[dai.

58
54
67
58
61
58
58
61
58
68
61
58
61
59
«O



SSJffiXXXJCÖ

402 Rudolf Herzog

II». Aäyuxgog ’OXvynia [s .
Ayvevea&ui xdv legijv zmvde' yvaagän ft[r; Ovyyeiyvva&ai yrjdevl yzjdayel 58

yrjdi nag’ rjgcova ia&ev yzjdi inißaivev i[qp’ f]gätov yrjdi ig olxiav iaignev iv ui 61
*« yvvd xixtji 5j ixxgöx dyegäv xgiäv dtp’ dg \xa dyigaq xixrji f( ixxgöx yrjdi ig ol- 61

25 xlav iaignev iv önoiai xa av&gianog [dno&avrji dyegäv xgiwv dop’ dg xa ayigag 60
6 vexgog i£svix&iji yrjdi zmv &vaa [idi'cov yrjdi zmv xeveßneimv? yrjdi zmv nvi- 59
xx&v yrjdevög ladev xovxcov r[<öft yvaug&v — — — — — — — — —
&6xx nagayagxelv, oxi yiv xa y[vaagöv — — — — — — — — — — —
xccl dnö xgvaiov xal ngoanegyeia[g xa&ag&rjza xal negigav&rjzco• ul di xd xi xärv 62

30 dXXzov avyßäi, dito xgvaiov xal n[goanegyeiag xa&agd'rjzai xal negigav&r/zm• 59
xd di xiXeia a xa dvaXm&rji ig x[öv xa&agyöv, xazogv^dxm ? — —
ndvxa ymglq fj a yiyganxai xd [x iigeiav 1 — — — — — — — — xov
yövugyov xul xog iegonoiög — — — — — — — — — — — — — —
9vei d (i)igeia' d iegcoaivu zuvx[ag <pvXag IlayrpvXlmv?, %iXiuo-

35 xvog ]AoXXcavdäv xdv iige[iav — — — — — — — — —.
Ilb. Adyaxgog Td[g iv — — —.

'Ayvevea&ai di xdv Iigeiav [xtbvde' yvaagän yrj avyyeiyvva&ai yrjdevl yrj- 57
Si inißaivev iqp ’ rjgänov yrj [dl ig olxiav iaignev iv dt xa yvvd xixry fj ixxgmi 60
dyegäv xgiebv dqp’dg x [a dyigaq ä yvvd zixrji fj ixxgöx yrjdi ig olxiav iaignev e- 60

40 v önoiai xa &v&gconog [&no9dvr]i dyegäv xgimv dqp’ dg xa ayigag 6 vexgög ilge- 58
vix&Tji, fir/de xmv &va[aidio)v yrjdi xärv xeveßgeiarv? yrjdi zitv nvixxörv yrjdevög SO
ia&ev • xovzcoy [xöry yvaagärv — — — — — — — — — — — — —

al y]iy xd xi xöry yv[aagö>v — — — — — — — — — — dnö %gv-
oiov x]al jrpo«7rfp [fm'ag xaO’apd’j/Tw xul negigav9r/xa>— — — — — — — —

45 xaxd xd yeyg]ayyiy[a — — — — — — — — — — — — — — — — —
— — eva — — —

Seite B

III.§1.4/ di xd zig ig xöv vaöv dvrjg £tqpog i) ydyaigjav iaeviyxrji Idiorxixdv fj yvvd 69
negövav? xa&agdxa xal HcpipaJt'dTb) xQvaian xal ngoanegyeiai

t]o |tqpog to iegöv xovxiov xi noitjarji,
xal xa&agöv fax] a.

5 §2 Al di xd xi aiddgiov iaeviyx7)i?J noiriaayiva d nohg fj ngiayivu, xadagdzco 58
xal negigavdxio ipvc/oH x]al ngoanegyeiai xal xeXeadxto 61 xeXicot int- 5”
noxa)i xufrü — — yiyganz] ai' xaxd xaixd di el xa xal xdv zgdnegav xit
— — — — — — — — ai T) dnoßXfjt Tj xaxayfjt T) xö fcicpog xö iegöv
— — — — — — — — — — xa] ra xaixd olaneg xöy niXvxvv yiyganxai

10 — — — — — — — — — — — vrat, xai xa&agd i'azco.

§ * Al di xd xig — — — — — — ] öai öxiovv ineiovv, 9vaag dvyuxa xd voyi-
£ofuva— — — — — inei xa ra] vza xagncod’iy, oivan xazuaßiaug dveXäv
— — — — — — — — — -idiov xal Täg yfig dnö xov ßcoyov <L xa yexa
— — — — — — — — — — yoü iegöv yezevuxwv xaxaßaXizto inl xö/i

15 ßtoyöv — — — — — — — xarja xaixd negigavdxio xgvaitoi xal ngoanegyei-
ai — — — — xarä Ta yeygayj yiva.



Aus dem Asklepieion von Kos 403

§4 Al de xu vexpog uracpog kr xivi Act] (ich 7] {keo/ibg iuipuvijg t/L 1) (o)axeov dv&g&nov, 60
7) löqiovgov ißeX&Tii ig zo xifievog] fl vojibg [ii] xexuftuguivog xuxcc tov vofiov 59
rbv legöv, xbfi fikv deofiov 7; r'o 0]ßxeov ixtpegövxto xal 9unxovxio xol dufioxui, el 61

20 xoc J)i xo legöv ai de xd xig ccy%ia]rtog 7) xvgiog i]i rot) dno&uvövzog 7) ißeX&öv- 60
zog, xovxoig inuyyeXXövr] io uvxdfiegov inel xu TCv&oivTai 4 Ixiel di xu itgugdfn 60
xtdvxu xal fir/dkv kxi uvrä] v ificpuvkg rji, xu&ugdvxco xo legbv xol &yyißxsig' 58
ul de xu p.rj icovxi üy%ior]eig 7) xvpioi, xa&updvxia xol dufiözca, el xu rji xo is- 58
pöv xuxuxuXv7crexco dk xalj i^uyixm u iegeiu Kogoxgöipov xuxü xu vofu(£) 6 - 57

25 jievu iitl Q'd.Xueouv xul d’vexa 0] v f/ Öiv Kogoxgöiptoi 4 inel de xu xuvxu noirfioiv- 59
xi xuxu xu vo/iigöiievu, xu&ugdvxa x]al negiguvdvzca dno xQvalov xul ngoaneg- 61
fielug 4 xo dl üvdlajtu xeXeadvxe) xol x] ujilut xüg nöXiog xolg daiiöxuig, ui xu (lij 62
Icavxi dyyiexelg r) xvpioi xov dno^uvövxog 7) ioeXd'övxog 4 ul dl xa iövxeg 58
dyyioxetg 7} xvpioi fir] noiyaavxi xatä] xu yeypufxjieva, xol dujioxui leeret- 69

80 xdvxco xul xaQ’updvxm 4 xo dl dvdXafia ngu^av^ruiv Tiugu x&v uy^iaxiav 7) xvgiiov, 60
xul ü ngü£ig koxco xolg dufiöxuig xaAa] Tieg iy äixug 4 xu9uigev dk xul xu idi- 58
u eifiuxu? xu&d — — — — — yiy]gunzui.

§5 Al de xd xig Uv xivi äd/uoi ünaylgijzai ayot] vidion, b Idrnv nguxioxov xuxuXvod- 61
xto xov vexpbv xul ixgnpdxa) ixxog x&v ogcov to] dk £vXov ilg ov xu &ndy^r]xui, dno- 61

85 xufimv it-eveixdxio ix xov ddfiov xul t] d oxoivlov b Idviv 4 ul di xu legevg idr\i 59
] Uiv.

§ 6 Al di xu — — — — — — — — n9,]t)OVTt fteolg 7} 9eulg olelv xvoev
— — — — — — — — — — — — d’iy] ydvev ? x&v frvofievcov iegelcov u xa
— — — — — — — — — — — — — — x]b(i ngidfievov dnodöfiev x&i d-

40 nodo/ie'van — — — — — — — — — yi &ito]cpogd' xov dk dnodöpevov xo
iegeiov? — — — — — — — — — — —] oxi ov xvoev obx dnedoxo
— — — — — — — — — ul de xu xov]xcov fji dnocpogd, dnodö/iev
— — — — — — — — — — — — — — rö] iugtjiov dnodo/iev xuv xi-
fiuv — — — — — — — —

-*5§7 Al de xu— — — — — — — — — — — — — — — ]ixto&ai inl dvaiav
— — — — — — — — — — — — — g Jtfpl y — —

Aus A 8—10 geht hervor, daß die Bestimmungen Ab-

schriften bzw. Auszüge aus älteren Gesetzen sind. Das zeigt

sich wie sonst in dem Gemisch archaischer Sprachformen mit

modernisierten: ul, was sich in Kos noch lange gehalten hat,

B 27. 28. 35 neben sl B 7; B 43 steht Iuqrjiov neben B 38

UqUcov, B 14 fUTtveexav B 29 ileveixüvta A 26. 41

(s. G. Meyer, Griech. Gramm.3 S. 385 Anm.) neben B 1 letvdyxrji;

ItQrjv (koische Kontraktion wie Paton-Hicks 386, 9 rag ’UQijg)

A 22 neben Itpfta A 34. 35. 37 B 24. Archaisch ist die Ortho-

graphie KoQOtQoepog B 24. 25, bemerkenswert uvtuusqov B 20
26*



404 Rudolf Herzog

und xslvxvv B 9. Die Form %uq rjpcovu A23 ist als syrakusisch

durch Sophron frg. 154 Kaibel jeccq’ r\QavsßßL bezeugt 1, die

intransitive oder passive Aoristform anoßlfjL B 8 bei dem aus

Kos stammenden Syrakusier Epicharm frg. 176. 177. 219 Kaibel.

Die sonst als dichterisch geltende Form XQccxißxov B 33 ist in

der Doris vulgär, vgl. IGXII 3, 436, 7; B 13 ist wohl nicht zu

schreiben axu (ietu—, sondern ä y.u als dorischer Ablativ wie

Theokrit III 11. 25 f. Inscr. of Cos 37, 10. 28. 39. So ist

auch A19 B19.23 sl als dorischer Lokativ zu fassen wie

bxEiovv Bll. Unerklärt ist die Form xvösv B37. 41. Sollte

sie falsch aufgelöst sein aus xvovv? Im Opferkalender Paton-

Hicks 37, 57. 62. 38, 2 stehen die Formen xvsoßa und xvevßa.

Einfache Steinmetzfehler sind A34 AEPEIA, B 17 6ZTE0N,

B24 NOMISO. Auch A 12 iv xäi is\ qöi xov ’Aßxlcatulov

wird als Verwechslung der Fassungen i. x. I. x. ’AßxXaxiov

und iv xän AßxXaitiELvn zu erklären sein.

Die Inschrift zerfällt, soweit sie erhalten ist, in vier

Teile:

I. Beschluß der Aufzeichnung der uyvslcu und xuQ-ccqiioC

aus den UqoI vöfiot: Al—20.

lla. Die ccyvHca, welche die Priesterin der Demeter Olympia

zu beobachten hat, und die xu&uqlloI im Fall einer Verletzung

dieser Vorschriften: A21 — 35.

llb. Dasselbe für die Priesterin einer anderen Demeter:

A36—47. Das kann auf dem verlorenen Teil noch auf weitere

Demeterheiligtümer ausgedehnt gewesen sein.

III. Kasuistik der xaftugiioC des Heiligtums bzw. der

Demeterheiligtümer in einzelnen Paragraphen ohne Überschriften

und ohne Zusammenhang: B. Der Anfang ist wohl auf dieser

1 Es wäre hübsch, wenn man daraus'Hqwvöus als die echte Xamens-
form des koischen Dichters erweisen könnte. Aber einmal kommt in

Kos im III. Jahrh. auch der Name 'J/peotdai vor, und daun ist nicht
sicher zu erweisen, daß der Dichter von Geburt Koer war. Inschr. von

Priene 109 wird der Name des Geehrten geschrieben 'IlQmäris,
'Hpc!ivär,s. Der Genetiv ijpco steht auf einer koischen Inschrift des IV. Jahrh.



Aus dem Asklepieion von Kos 405

Seite erhalten, wieviel Paragraphen am Schluß fehlen, läßt

sich nicht bestimmen.

Daß die Vorschriften auf den Demeterdienst der Insel

Kos beschränkt sind, ist aus dem Erhaltenen nicht direkt zu

entnehmen, aber doch indirekt zu erschließen, so daß die Er-

gänzungen in A5 und 9 richtig sein dürften. Es gab sicher

so viele Demeterheiligtümer auf Kos, daß Seite A mit den

KyvElui derselben ausgefüllt wurde. Die xad-aguoC auf Seite B

handeln von bestimmtem, einheitlichem Kultbrauch, namentlich

§ 1—3. 6. Die KoQOTQÖ(pog x in § 4 kann nicht in verschiedenen

Kulten Vorkommen und paßt am besten zum Demeterdienst.

Auf speziellen Dienst weist dabei auch cc Ieqelu B 24. Vor-

schriften wie § 4. 5 könnten zu den allgemeinen gehören, die

aber der besonderen Aufsicht der Demeter unterstellt werden.

Unter den Stellen, wo die Vorschriften aufzustellen sind, steht

All tö Isqov rag A/dftcerpog, d. h. das Haupt- und Staats-

heiligtum der Demeter im Stadtgebiet, an erster Stelle. Das

Asklepieion ist an zweiter Stelle nur als Zentralarchiv des

Staates genannt. Dies ist das von uns gefundene Exemplar.

So stammt z. B. auch ein großes unediertes Opfergesetz für

Aphrodite aus dem Asklepieion. Des weiteren sollen Abschriften

auf vergänglicherem Material gegeben werden an zwei Artemis-

heiligtümer und das Aphrodision, wohl nur wegen der Ver-

wandtschaft der Dienste. 2 Die an die beiden bedeutendsten

Demen Isthmos und Halasarna abgegebenen Abschriften sollen

wohl in den dortigen Demeterheiligtümern aufgestellt werden.

Besonders interessant ist die Übergabe einer Abschrift für das

1 Vgl. über die KovQorgocpog als Einzelgöttin Usener Götter-
namen 124tf.

’ Das Trauergesetz von Gambreion Syll. 879, für dessen Ein-
haltung der yvvcaxovoiios zolg uytayoit zotg ngö zön> Qiaycxpoglcov zu
sorgen hat, ist auf zwei Stelen zu schreiben, xai äva&eivai zt)n jD*>
fuav tcqÖ zöiv ttvgmv zov Geofiocpogiov, zi/v ngö zov vta> rr)s ‘Agrefuöog
zfjs Ao%lcts. In unserer Inschrift habe ich als weitere Artemis die in
Kos urkundlich bezeugte Tofcizii eingesetzt.



406 Rudolf Herzog

Amtslokal des (staatlichen) Ärztekollegiums. Man wird dabei

an die sagenhaften Funktionen der Arzte (Epimenides), Akron,

Empedokles und Hippokrates als offizielle xa&aQzaC denken.

Doch diese schwierige Frage ist an anderem Ort zu behandeln.

In dem Erhaltenen vermissen wir ganz die uyveicu und

xafrapfiol der Privatpersonen als Bedingung des Eintritts

in das Heiligtum, die uns von einer Reihe von Orten erhalten

sind. 1 Es wird auch fraglich sein, ob sie in dem Gesetz

enthalten waren, da man sie doch sonst in den Teilen IIa, b

erwarten dürfte.

Der Kult der Demeter gehört zu den drei alten Staats-

kulten der dorischen Verfassung der Koer, die nach Paton,

Inscr. of Cos S. 341 so auf die drei Phylen zu verteilen sind,

daß Herakles den Hylleern, Apollo den Dymanen und Demeter

den Pamphylern gehörte. Ein /JapdzQiov £v 2Jizsai wird

Inscr. of Cos 39, 4f. als Opferstätte für die Pamphyler genannt.

Es ist vielleicht identisch mit dem alten Demeterheiligtum, das

ich 1900 in nächster Nähe der Stadt ausgegraben habe. 2 Unter

den dort gefundenen Terrakotten sind viele archaische xovqo-

ZQÖtpot, sitzende Frauen mit Kind im Arm. Auf ein weiteres

Heiligtum weist wohl die Opfervorschrift im großen Kalender

Inscr. of Cos 37, 60 £g 2JuXxrjtdag (?) /J[äpa]zQi. oig zellmg

xcä zsXta xveo6u. Im Demos Ilaleis werden der Demeter die

(dttXvOicc Theokrit VII wohl privat gefeiert. Auch die Gott-

heit des von mir 1902 ausgegrabenen Hauptheiligtums des

Demos Isthmos ist wahrscheinlich Demeter. 3 Das im Demos

Antimachia gefundene Gesetz über die Priesterinnen der Demeter

Inscr. of Cos 386 bezieht sich wohl, da für ein Heiligtum nicht

mehrere Priesterinnen anzunehmen sind, wie unsere Inschrift

auf alle Demeterheiligtümer der Insel.

1 .St/M. 563. 564. 566. 567. 633. 879. Ptolemais lievue archeol.

1883 II 181, dazu Wilhelm Arch. epigr. Mitt. XX 83. Eresos Jahreshefte
des Cisterr. archäol. Inst. 1902, 141. * Arch. Anz. 1901, S. 134 ff.

3 Arch. Anz. 1903, S. 2ff.



Aus dem Asklepieion von Kos 407

Das Kollegium der Exegeten 1 erscheint hier zum erstenmal

urkundlich in Kos. Sie mögen speziell dem Mysteriendienst

der Demeter angehört haben, auf den ein leider sehr ver-

stümmeltes unediertes Epigramm des III. Jahrh. aus der

Stadt Kos anspielt, und der aus dem koischen Mythus von

der Aufnahme der suchenden Demeter durch das Landeskönigs-

paar (Scholion zu Theokrit YII 5) zu erschließen ist.

Die Epiklesis der Demeter ’OXvnxiu in der Überschrift

A21 ist, soweit ich sehe, neu. Ihr Dienst war also wohl nicht

chthonisch. Wenn die Überschrift symmetrisch angebracht

war, so folgte wohl noch eine kurze Ortsbezeichnung. Ziemlich

lang muß die Ortsbezeichnung bei der zweiten Überschrift A 36

gewesen sein. Eine Epiklesis hatte diese Demeter nicht.

Nim kann in die Erklärung der einzelnen Bestimmungen

eingetreten werden, wobei vorausbemerkt sein mag, daß meine

Ergänzungsversuche keinen Anspruch auf Sicherheit machen,

sondern oft nur den vermuteten Sinn geben wollen.

A22 fasse ich das ergänzte Yerbum ganz allgemein „in

Berührung kommen mit“, ebenso allgemein wird pvffapöt als

Neutrum zu denken sein.

A23 iirjdh xuq’ rjqava. ead'Bv. Damit wird wohl nicht

bloß die Teilnahme an einem Heroenmahl, sondern an jedem

Totenmahl, ueqCSemvov, verboten sein, weil der Tote als Heros

der Gastgeber beim Mahl ist. 2

A 23.38 [irjdh inißaivEV iip' riqänov wird sich ebenfalls, wie die

gleich anzuführenden Parallelen zeigen, aufjedes Grabmal beziehen.

A23ff. 38 ff. Verbot des Betretens eines Wöchnerinnen-

und eines Trauerhauses während der wohl beidemal auf drei

Tage festgesetzten Zeit der Unreinheit des Hauses. Beides

läßt sich vielfach belegen, auch die Fehlgeburt, ixrqcoefiög,

neben der richtigen Geburt. So meidet der ÖEiöiöaiycov Theo-

phrasts (§ 9) alle drei Tabus: xocl ovte ijtißrjvcu /ivijfiaTt, oijr

1 Ihre Funktion als kasuistischer Berater zeigt hübsch Theophrast
Char. äciaiiaiyovlug 6. * Robde Psyche* I 231.



408 Rudolf Herzog

irrt vexqov ovz anl Xe%g> £X&Eiv idEXfjßa^ äXXä z'o pr) fuaCvEß&ai

övucftQov avzSn (prfica slvcu.' Syll. 566 (Zutritt zum Tempel),

Z. 6ff. anb xzjdovg %al ZEXOvßyg yvvaix'og dsvxEQUiog' änb dl

zäcpov rj ixcpoQäg nEQiQaßäfiEvoi xxX. 567, 12 ano (pd-OQElarv

40 Tage = Rev. arch. 1883 II 181 änb ixzQarßjiov. 633, 6 änb

vexqov dtä ryiEQ&rv dexa xal änb (p&OQäg rjfiEQäv zEzzuQaxovzu. 2

Eurip. Iph. Taur. 380 ßQOtäv psv rjv zig ärßrjzat cpövov rj xal

XoyElag rj vexqov rXiyr] %SQoiv, ßarpäv änELQyEt, pvßaQov ä>g

yyovpevrj. Schol. Tlieokr. II 11. 12 = Sophron S. 161 Kaibel

im Mythos von der von Hera verfolgten '’AyyaXog: zrjvixuvzu

fihv zo nQäxov Elg yvvaixog zEzoxvvag olxov xazatpvyalv, ixEid-Ev

ÖS nQOg ÜvÖQUg VEXQOV (fEQOVZag• od-EV zyv fiiv Hquv äno-

ßzijvai, rov da zHa zovg KaßCQovg xeXevßai ävaXaßövzag

xu&üqul avzrjv Dieselben Vorschriften gelten bei den Semiten,

vgl. Lev/t. 21, 11 Vorschrift für die Priester xal inl näßjj

ipvyrj XEZEXEvxrjxvla ovx ißeXavßazuL. Nmn. 19, 11 ff 19, 16;

Unreinheit der Wöchnerin Levit. 12.

A26f., 41 f. sind wohl als Speiseverbote zusammenzu-

nehmen.3 Die Ergänzung /.EvsßQsCav ist problematisch. Es

1 Die deioiSuiuoviu haben die Leipziger Erklärer der Charaktere
nicht richtig verstanden. Sie ist für Theophrast nicht Dämouenfurcht,
sondern er hat den vorhandenen Begriff ohne etymologische Ausdeutung
gewählt, um nach der peripatetischen Ethik damit das Zuviel an der
Tugend eioeßiia zu bezeichnen, dem als entgegengesetzter Fehler die
ctctßnu entspricht. Was die svatßeiu nur vom Priester oder vom
Frommen, der sich dem Heiligtum naht, verlangt, das übt der
öeiaidatfuov als Privatmann im täglichen Leben und macht sich
dadurch lächerlich. * Vgl. Maaß Orpheus 310f.

* Die Ergänzung prjäH Tiür dvao[idiav ft), ds vö„• urcTecdui (wie
z. B. Levit 11, 39) grjdl tcüv tivixtüv gjjdsvoj Hader würde nur ein unwich-
tigeres Speiseverbot übriglasseu. Noch strenger ist ja das Verbot eiatfip^v
dvaaidiu in Eresos Jahreshe/'tc 1902, S. 141, Z. 13, oder des Tragens von
Lederscbuben, weil sie aus dvr,aidia, morticina, gemacht sind, in grie-
chischem und römischem Kultbrauch. Den eleusinischen Brauch bezeugt
Porphyrius de abstin. IV, IG S. 255 Xauck xupayyeX/.trai -/ap xai ’EXevaivi
t’t^iyeadui xuTotxidioir ÜQvidav xai ixdvorv xai xvä/iur poiä; rt xai
ui,Xu>r, xai far’ tai,> (lepiavrui tu ti It%ovj üfaadut xal 9vr,aitdioiv.



Aus dem Asklepieion von Kos

ist ein Synonymon von &vrt<3ldia, muß aber doch etwas davon

verschieden sein. Schol. Aristoph. Av. 538 y.EvißgEiw tu

ftvrjOidiu y.ai vs/pi/iata y.QEa. Älian. de nat. anim. VI '2 von

einem Raubtier p») do/.siv leftCsiv y.EvißQELOv te /.cd ftvi]6Efdiov.

Dasselbe Speiseverbot liegt auf den &vrjGifiuiu bei den Semiten:

Levit. 11, 40. 22, 8. Deuter. 14, 20. Sicher dürfte ergänzt

sein täv %vi/.räv. Das ist im Alten Testament nicht direkt

nachzuweisen, gehört aber zu den Verboten für die Heiden-

christen Acta Apost. 15, 20. 29. 21, 25 ani^ee^at e18o).o^vtcov

aal ucpuzog y.ai nviy.räv y.ai xoQvsiag. Es wird als das nicht

geschlachtete, sondern im Blut erstickte Tier, das in anderen

Kulten gerade zum Opfer verwendet wurde, aufgefaßt. 1 Vielleicht

handelt es sich aber nur um die Art der Zubereitung, das

Dämpfen in geschlossenem Gefäß. Das ist wenigstens der

einzige nachweisbare Gebrauch des Wortes xvixrä in der grie-

chischen Literatur, Athen. IV p. 147 D. IX p. 39G B. X p. 449 B.

Galen. VI p 707, 1.

A27f. 42f. Klar ist der Übergang zu den y.u&uQuoC im

Falle der verschuldeten oder unverschuldeten Verfehlung gegen

die äyvElac. Die stehende Formel für die Reinigung ist im

folgenden y.a&utQEiv y.ai iiEQiQaivEiv an'o iQvßlov y.ai ;rpo-

67CE()(iECas i oder iQvßlat y.ai jigoßnEypEiac. Das erstere bedeutet

wohl: „mit Wasser aus einem goldenen Gefäß“. Für die

katliartische Eigenschaft des Goldes kenne ich keine antiken

Belege, sie ist aber ohne weiteres verständlich wegen der Rein-

heit des Goldes. Man kann auch an den Pindarischen Vergleich

6 dh %(?v6bg at&öfiEvov tcvq denken. Das Wort hqoGxeqileuc

ist ein vollständiges Novum. Zur Wortbildung kann die

7cuvßjiEQn(E)la verglichen werden. :i Die Bedeutung des Wortes

1 Smith Heligion der Semiten, Deutsche Ausgabe S. 265, Aum. 597.
E. Nestle Xeitsclir. für Meutert. l(7ss. 1906, S. 254.

* Zum Gebrauch von and vgl Theophrast Char. Suaid. § 2 anon-
yagtvos tÜ£ %cIqc'.£ xal xtQii>Quvducvo£ and Uqov.

5 G. Hock Griechische Wcihegehräuche, Würzburger Diss. 1905 S. 61.



410 Rudolf Herzog

ist wohl ein Bestreuen mit geweihten Körnern, ovXul oder

n/.Qi&cd, was auch sonst als Ergänzung der kathartischen Waschung

gebräuchlich ist. 1

A 34 f. scheinen allgemeine Bestimmungen über das Priester-

tum angefügt zu sein, darunter die, daß die Priesterin der

%iXiu6xvg üoXXavSäv angehören soll. Die %ü.ia6rvs ist die

nächste Unterabteilung der Phyle im Kult. 2

Wesentlich schwieriger ist die Ergänzung und Deutung

der Bestimmungen auf Seite B. § 1 und 2 handeln von

privatem, heiligem und staatlichem Gerät im Heiligtum oder

Tempel. Das Material des Z. 3. 8 und des neXvxvg

Z. 9, Eisen oder Erz, war in manchen Kulten Tabu, z. B. im

Gesetz von Eresos Z. 13 ff. pi) elocptgrjv de firjdh oxXu noXe-

[u6xt}qiu nyös d-vcißlSiov, [iijdh alg x'ov vuvov £l6(pagr\v ßCdugov

fitjdh %uXxov TiXäv vouiöuuxog, in Plataiai nach Plutarch

Aristides 21, in Chaironeia nach Plut. Aet. Rom. 40 p. 274 B.

Vgl. Hepding, Attis S. 161 5. — Wenn die Einführung und

Verwendung eiserner Geräte im Heiligtum flg lagov r) drjuößiov

egyov nötig ist, so sind dafür piacula (xudagnoC) ob ferrum

inlatum et elatum vorgeschrieben nach den Acten der Arval-

brüder, Dessau, Inscr. lat. sei. II 5043 ff. Wissowa, R.-E. II 1430.

— In diesem Sinne habe ich den Anfang der beiden §§ zu

ergänzen versucht. 3

§ 3 handelt von einem Opferbrauch, bei dem das Ge-

opferte vollständig verbrannt und mit Wein gelöscht werden

muß, wozu der Opferkalender zu vergleichen ist, Inscr. of Cos

37, 35 f. ircsl da /.u xapjrajJff'fji, — —] kmonavSaxn (i(XC-

XQUXOV.

1 G. Hock a a. 0. S. 92*. * Vgl. Inscr. of Cos 37

5 Die Tpü;r*Ja Z. 7 erinnert an «len ehernen Opfertisch, der im
Zusammenhang mit Schwert. Messer und Heil im Opferbrauch der
Buphonien vorkommt (v. Prott Rhein. Mus. 52, 187 ff.). Das Opferbeil
spielt eine Rolle im Dionysoskult von Iulis auf Keos und auf Tenedos
(Xilsson Griech. Feste S. 305. 308).



Aus dem Asklepieion von Kos 411

§ 4 handelt von Verunreinigungen der Erde. Zur Ergänzung

und Erklärung dienen das attische Gesetz bei Demosthenes

stpbg Mkxuqxuxov (XLIII), 57 f. 1 und das jüdische Num. 19,

16 ff. 2 — Z. 17 ttföfidg hat bei Anakreon (frg. 58 Bergk4 ) die

Bedeutung d-rjGccvQog, die Sophokleische Antigone nennt V. 30

den unbestatteten Leichnam ihres Bruders olavolg yXvxvv

&i]<sccvq6v. Also wird deßfiog ifitpavrjg hier ein sichtbares,

offenes, durch einen Zufall von Erde entblößtes Grab (fhjxij)

sein.3 — Z. 18 hat den Schlüssel in Z. 20. 28 ayitöxevg t}

xvgiog rov cMo&ccvövxog rj iesXfrövxog. Das letztere muß dem-

nach lebend sein, einen Gegensatz zu ctv&Qemov Z. 17 bilden

und in Z. 18 benannt werden. Es kann also nur Vieh sein.

In dem Gesetz von Ialysos Sy11. 560 wird, oncog xo Isq'ov xal xo

rsfitvog xag ’MXexxQtävag tvuyrjzcu xaxd rä itäxQtu, bestimmt:

jxrj kßlxa htxog ovog fifilovog yivog urjde äXXo XötpovQOv prjdev.

Leichter wird geahndet el de xa jtQÖßaxu ießäXrjt. (Vgl. auch

’ Tovs ö’ dzcoyiyvofilvovg Iv zolg öijfioig, ovg av fir)öilg ävaigi]zai,

InayyeXXtzto o ÖTjfiagxog xolg ngoBr/xoveiv ävaigtiv xal franzuv xai
xaftuigeiv rbv öfj/tov, rfj rj/ilga $ uv &noyivr\zcu Hxaozog avzöov . . . luv
öl zov brjfidgxov faiayytiXavzog (ij) ävaigtbvzai ol ngoarjxovzeg, 6 filv
ärjßugxog dnofiiaihoBdzto äveXtiv xal xaza&drpai xal xa&ägai zbv örjfiov
ab9rj(Legov, ontog av övvtovzai öXiyiozov luv öl fii] äxoiußdaxsy, btpeiXezto
XiXiag ögaxizäg zü> örjfiooigi. ozi ö' av ävaXwsj], öinXdeiov ngafcdo&a>
nugd zwv öxpnXovzwv luv öl /irj zrgdgfl, abzog btpeiXizto zolg öz]fi6zatg.
Vgl. Dieterich Mutter Erde S. 50 f.

* xal it&g os luv ai/)jjzai htl itgoßcbitov zov neöiov zguvfiazlov i)
vcxgov 5} öazlov dv&gtonivov ?/ pviyparos, Inzu rifilgug dxa&agzog
lazto, mit peinlichen xafragfioi. Dieses Gesetz wurde verletzt bei der

Gründung von Tiberias, Joseph. Antuju. XVIII 2. 3. — Instruktiv ist
auch die Wundergeschichte von Machates und Philinnion, der „Braut
von Korinth“, bei Phlegon von Tralles FUG III 611 ff. rosaüra tlnovou

nagaygijiia lyivtzo vexga Iglzazb ze fall zf/g xXlvtjg ifitpavlg zo aäfiu . .
der fiavzig und oitovooxönog "TXXog dvaczag IxlXtvev rrjv filv ävftgtojtov
xuzaxuitiv (codd. xazaxXeiciv) Ixzbg bgltov ob yäg avfuplgeiv Izi
zavzTjv Ivzog ogitov ze&zivui ilg yr,v dnozgonidaaed-ai öl ’Egfifjv Xdoviov
xal Ebfieviöag, elza ovzto negixafraigtB&ai ndvzug, uyvieai öl
xal rä legu xal ooa 9totg jjtlovi'ois vofit'fctzui Ttoif/oai evvlzaßotv.

s Sollte sich vielleicht von hier aus die dunkle Epiklesis der Demeter
Gtofiotpogog erklären?



412 Rudolf Herzog

Sylt. 561. Leg. Gr. sacr. II 62.) So wird hier wohl in dem

Eindringen bestimmter Tiere, etwa der Adqporpa, oder auch

einfach des Großviehs (xTtjvog) eine absolute Verunreinigung

gesehen, dagegen bei (kleinem) Weidevieh nur, wenn es nicht,

etwa durch Stempelung, als gereinigt bezeichnet ist. Eine

große Schwierigkeit für die Sicherheit der Herstellung dieser

Zeile liegt allerdings darin, daß vofiög sonst nicht 'Weidevieh’,

sondern nur 'Weideland’ bedeutet. 1 Der Paragraph wird da-

durch kompliziert, daß als Lokalbestimmung für das Tote die

ganze Gemeindemarkung, für das Lebende nur das refievog

des Heiligtums gilt, und daß, sich damit kreuzend, für die

nicht zu identifizierenden Totenreste dsOfiös und oöreov äv-

tfpojrou die Gemeinde, in der das betreffende Heiligtum ist,

sorgen muß, dagegen für eine Leiche oder ein Stück Vieh,

die identifiziert werden können, die jiQoöijxovT£g. — Z. 24 f.

die xccd-uQuoi des Kultbildes der KogoTQÖtpog habe ich nach

dem allgemeinen Kultbrauch bei den jährlichen Reinigungs-

festen und außerordentlichen Reinigungen ergänzt. 2

§ 5 handelt von der Verunreinigung durch einen Selbst-

mörder. Der Selbstmord, vor allem der durch Erhängen, ver-

unreinigt besonders stark: Soph. Öd. R. 1226ff. olpcu yuQ ovd’

uv ’Iöxqov ovts <Pä<Hv uv vlipai xa&uouä Ttjväs trjv Oreytjv,

O0U X£V&£1, TU Ö’ UVxCx’ ig TO <päg cpuv£l XUXU iy.ÖVTU xovx

uxovtw Täv öh rn]poväv ficchOTu Ivnoixs’ ui (puv&o’ uv&uIqetoi. 3

Deshalb haben die Gesetze dem Leichnam des Selbstmörders

1 An eine Verunreinigung des Weidelandes durch Mist, die für

rtfiivr\ z. B. Sytt. 570, Leg. Gr. sacr. II 110, Dessau Itiscr. lat. sei. II 4912
verboten wird, ist aus verschiedenen Gründen nicht zu denken. Weide

wird natürlich durch das Vieh beinistet, ein Düngen (xoxfevuv) hat sie
nicht nötig.

1 Plynteria in Athen Flut. Alcib. 34, Tonaia in Samos Nilsson
S. 48. Bad der Artemis in Ephesos Nilsson 245, in Ankyra 255. Außer-
ordentliche Reinigung der Güttcrmutter in Rom Dio Cassins 48, 43.
Vgl Hepding Attis 175. 216.

1 Vgl. Rohde Psyche* I 217 \ II 122'.



saaaag

die Grabesehren vorenthalten. Die allgemeinen Grundsätze

geben Plato Leg. IX p. 873. Aristoteles Ethic. Nicom. V 15.

Artemidor 14. Besondere Gesetze von Theben und Cypern

führt Thalheim, Griech. Rechtsaltertümer S. 44 f. an. Für Athen

gibt eine Bestimmung Aeschin. c. Ctes. 244, für Rom Serv.

Aen. XII 603 cautum fuerat in pontificalibus libris, ut qui la-

queo vitam finisset, insepultus abiceretur. Vgl. auch CIL XI 6528.

Seneca controv. VIII 4. Auch den Semiten galt das Erhängen

und Kreuzigen als besonders verunreinigend: Deuteron. 21, 22f.

idv de ytvrjTcu ev xivi dpuQxia aglpa ftuvcczov, aal axodrxvrj aal

aQepdö^re aix'ov inl IgvXov, ov aoiprjd'rjGerat x'o Gäpa avxov

ixl zov jjvZov, dXXd xcapfj &aif>eze avxo iv xfj fipsQu iaeCvy,

öxi aeaaxaQapevog vx'o zov &eov xdg xgepupevog ixl IgvXov’

aal ov [iiaveixs xtjv yrjv ijv Kvgiog 6 tffdg öov dCdaöCv öoi ev

xXrjpm. Mit Beziehung darauf sagt Josephus Bell. lud. III 377

Niese xovg yovv avaioovvxag eavxovg xuqu u'ev rjulv ueyQtg

fjX(ov dvöecog axücpovg iagixxeiv exQLvav. — Z. 34 f. Das leb-

lose Werkzeug wird wie beim Unglücksfall (Aeschin. c. Ctes. 244)

so auch beim Selbstmord über die Grenze geschafft oder .auf

den Schindanger geworfen: Plut. Themist. 22. iv MeXlxrj. .

ov vvv zu Gcopaxa xäv &uvuxovpevav ol drjfuoi xgoßaXXovßi

aal xd Ifiaxia aal xovg ßgoxovg xäv anayxopevav aal xadai-

pe&evxcov ixcpegovOiv.

Z. 35 f. Ein Priester muß sich schon reinigen, wenn er

den Toten nur gesehen hat. Das spricht der Kaiser Julian

aus in dem Edikt, das Leichenzüge bei Tag verbietet, epist. 77

p. 601 Hertlein: elxa ova olda oixiveg dvad'evxeg ev xXCvt]

vey.Qov dia peöcov äd'ovvxui xäv xavxa (die Tagesgeschälte)

6xovda£övxcov . . . xolg de elg xd lepa ßadlt,ovGiv ov Qepig

XQoGeX&elv eoxi jiqIv dxoXovOuOd'ai.' xoig yag . . . freolg . . .

ov fre'/ug xpoGeXfreiv dxo xoiavxtjg oipeag. Dieselbe Uber-

tragung der Unreinheit gilt im indischen Kult, wo der Brah-

mane, welcher das die Schulzeit abschließende Bad genommen

hat, auf keine Richtstätte und keinen Leichenacker gehen, ja

Aus dem Asklepieion von Kos 413



414 Rudolf Herzog

nicht einmal einen Leichenträger sehen darf. 1 Im römischen

Kult entstand daraus ein Konflikt mit unserem § 4: Serv.

Aen. VI 176 cum pontificibus nefas esset cadaver videre, magis

tarnen nefas fuerat si visum insepultum relinquerent. Wie in

unserem Fall der noch schwerere Konflikt mit § 5 gelöst war,

ist nicht abzusehen.

Die §§ 4 und 5 in den xafruQyot der Demeter sind eine

glänzende Bestätigung für die Ausführungen Dieterichs, Mutier

Erde S. 50 — 55: Demeter als Erdmutter waltet der Toten.

§ 6 handelt von den Eigenschaften der Opfertiere und der

Auseinandersetzung zwischen ihrem Käufer und Verkäufer,

wenn sie den Bedingungen (Schwangerschaft?) nicht ent-

sprechen. In Z 41 scheint dem Verkäufer ein Eid zugeschoben

zu werden.

§ 7 erinnert mit seinem Rest an die Vorschrift im Andro-

gynenorakel Diels, Sibyll. Blätter S. 114, v. 41 fii) pdp cati-

Oxicpil.og (= %evog) frvtslaitiiv uvijQ nuQETCtO&ar

Ein Rückblick auf die Vorschriften, soweit sie deutlich

zu erkennen sind, zeigt immerhin, daß die äeiOidaiyovCa

der Koer weder in rigorosen uyvelai 3 noch in peinlichen

xu&ciQ[ioC hervortritt, sondern mehr in der Vorsorge für alle

möglichen Fälle. Mit ihnen konnte auch der ernste wissen-

schaftliche Arzt einverstanden sein, der nach strenger Ab-

weisung der pfuschenden xu&uQxai sagt, Txepi Ipfjg vovaov

C. I Schluß: rd yovv yeyiaxu xäv ccfiaQxyyäxav xai ävoaieoxaxa

xd ftslov icsxi x'o xa&uiQov xai äyvlt,ov xai Qvyya yivöfievov

fjyiv, uvxol xi opovg xolOi d’toiOi xäv Igäv xai xäv xsyevacov

äzodelxvvyev, öxcog uv yijdsig vTceyßatvrj, i)v p?) äyvsvj],

1 Oldenberg Religion der Veda S. 417.
5 Vgl. 1‘hilolugwi 1906, S. 630 ff.
5 Geschlechtliche Enthaltsamkeit oder Reinigungen nach geschlecht-

lichem Verkehr werden in dem Erhaltenen nicht verlangt. Sic waren

aber jedenfalls vor gottesdienstlichen Handlungen notwendig. Der
Opfcrkaleuder Inscr. of Cos 37, 43 verlangt dafür üyvtvto9ai yvvaixot
xitl u[potPoJs «Vri vexrd,'.



Aus dem Asklepieion von Kos 415

£6l6vXEg XE nEQLQQOUVÖHS&Cl Ol>X ä>$ lUCUVÖflEVOl, ttkk' El XI xal

iiQÖXEQov Exoifiev fivöog, toüto atpayviov/iEvoi. Aus anderen

griechischen Heiligtümern sind viel strengere Vorschriften be-

kannt, noch weiter gehen darin die castus und caerimoniae des

römischen Staatskults, besonders bei den höchsten Priester-

ämtern. 1 Auf alle Volksgenossen und auf das tägliche Leben

sind die Vorschriften zum Teil in weit stärkerem Maße bei den

Semiten und Indern ausgedehnt. Der besondere Wert unserer

Inschrift liegt darin, daß sie auch mit ihren neuen Einzel-

vorschriften ein weiteres Beweisglied für die Gemeinsamkeit oder

Ähnlichkeit der Tabuvorstellungen bei allen Völkern bildet.

Dieses Bild kann durch weitere Förderung des Textes nur

klarer werden. Eine Sammlung des Materials der griechischen

ciyvElui und xa&uQfiol im Zusammenhang mit anderen Religionen

wäre eine erwünschte und lohnende Arbeit.

Nachtrag. Die Schwierigkeit bei der oben angenommenen

Deutung von B Zeile 18 dürfte behoben werden durch die

homerische Beschreibung des Achilleusschildes, wo dem Bild

2J 573 ff. iv d’ ayeXrjv noCrjOs ßoäv ÖQdoxgcaQciav entspricht

das Bild 587ff. iv de vogiov noCtjOs iieyav oläv

uQyevvcccov, genau in der von mir geforderten Bedeutung.

1 Wiesowa Religion der Römer S. 435 f. Gellius N. A. X 15.



Die Todsünden

Von Marie Gothein in Heidelberg

Unter der Fülle personifizierter Abstrakta, die dem Mittel-

alter dazu dienten, seine philosophischen und psychologischen

Gedanken anschaulich und volkstümlich zu machen, nehmen

die sieben Todsünden eine hervorragende Stelle ein. Sie treten

in der Literatur fast immer in geschlossener Gruppe auf, schon

dadurch imponierend; die Yulgärsprachen kennen diese volks-

tümlichen Gestalten alle unter diesem Titel „Sieben Todsünden“,

„seven deadly sins“, „sept pechees mortales“ und haben rück-

wirkend damit auch die lateinische Literatur des späteren

Mittelalters beeinflußt. Denn die theologischen Schriften aller

früheren Zeiten unterscheiden scharf zwischen vitia capitalia

und peccata mortalia, und nur unter den ersteren verstehen sie

unsere Todsünden. Nach des Thomas von Aquino Zeiten

waren sie in ihrer Siebenzahl Namen und Reihenfolge ziemlich

allgemein auf folgende lasterhafte Eigenschaften festgelegt:

superbia, avaritia, luxuria, ira, gula, invidia, acedia.

Unter peccata mortalia aber verstand man zum Unter-

schiede von peccata venialia schwere Tatsünden, die, wenn

ungebeichtet und ungesühnt, zum ewigen Tode führten, und

die eben jene vitia capitalia zur psychologischen Voraussetzung

hatten. Der Ausdruck Todsünde ist schon der frühesten Kirche

bekannt, ja er findet sich zuerst im Neuen Testament (1. Joh. 5,16)

„((fiugtla jrpög &ccvutovu . Hier ist allerdings keine Sünde

namentlich angeführt, doch haben die Kirchenväter wie Tertullian,

Gyprian, Origenes und Augustin den Ausdruck daher entlehnt,

und sie verstehen alle unter delicta ad mortem, crimen mortale,



Marie Gothein Die Todsünden 417

peccata mortifera, üuagrlui d'avarrjcpÖQOi durchaus Tatsünden

wie cpövoi, (puQuay.ta, Jtßidogpffopfß. 1

Weit älter aber als diese Gruppe sind die vitia principalia

oder capitalia, die Ahnen vorchristlicher Zeit entstammen.

Die lateinischen Theologen fanden Begriff und Ausdruck bei

den griechischen schon vorgebildet. Der früheste Schriftsteller,

der uns eine ausgeführte Abhandlung über dieses christliche

Lehrstück hinterlassen hat, der Asket Evagrius aus Pontos,

nennt sie Xoyiöaol'1 Er spricht gleich im Anfang seiner

Schrift von ihnen als von ysvixäxaroi loyiöpol als „eingeborenen

(Laster) gedanken“. Häufiger aber werden sie als -xvEvpaxa xf\g

Y.uv.ias oder xrjg xovrt {>iag angesprocben. So benennt sie Nilus,

der nicht lange nach Evagrius in der ersten Hälfte des

5. Jahrhunderts das gleiche Thema behandelt.3 Aber auch

noch Cassian, der nachweislich diese Lehre aus dem Orient in

den Okzident überträgt, spricht zwar zusammenfassend von

vitia principalia, nennt aber jedes einzelne der Laster „Spiritus“,4

Dieser Ausdruck itvavaata, der demjenigen, der auf dem

heutigen Sprachgebrauch steht, nicht ohne weiteres verständlich

sein könnte, zeigt uns nun, daß diese frühchristlichen Schrift-

steller noch ein mehr oder minder deutliches Bewußtsein von

dem Vorstellungskreis haben mußten, aus dem sie ihre An-

schauung von den Hauptlastern, die das Heil des Menschen

fortwährend bedrohen, und von denen er sich in stetem Kampfe

befreien muß, entlehnt haben. Der Bibel direkt ist diese

1 Otto Zöckler Das Lehrstück von ihn sieben Hauptsünden,
München 1893. Bibi, und kirchenliistor. Studien, Heft 3.

8 Evagrius Jlspi tä>v öxrrö loyiou&v xtQog kvazohov dazu Zöckler
a. o. 0. p. 16 u. Gennadius De viris Ul. c. 11.

* Nilus TIsqI x&v oxro) nvivpdTiav xrjs novrjQiae. Migne Patr.
gr.-lat. tom. 79, 1145 ff.

4 Joh. Cassianus ed. M. Petschenig De Institutis Coenobicnm lib.V ff.
De Spiritu Gastrimargiae etc. Noch im 13. Jahrhundert nennt der Kard.
Hugo in seinem Bibelkommentar zu Luk. 11, 26 die septem vitia capitalia:
septem Spiritus nequam.

Archiv f. Kelipionswiesenschaft X ‘27



418 Marie (iothein

Gruppe von Lastern nicht entnommen; nirgends findet sich

eine Aufzählung, die irgend mit der später von der Kirche

rezipierten übereinstimmte. Dagegen kann uns doch ein Bibel-

wort näher zum Verständnis der Quelle der ganzen Vorstellungs-

reihe führen. Der Apostel Paulus spornt seine Ephesergemeinde

(6, 12) an, sich zum Kampfe zu rüsten, nicht gegen Fleisch

und Blut, sondern „jrpög xd xvsv^axuä xrjg novrjQiag iv xoig

ixovQavioig 11 . Hier finden wir also den gleichen Ausdruck

wieder, den Nilus für seine oben angeführte Schrift zum Titel

gewählt hat. Der Apostel nennt die Geister des Bösen nicht

einzeln mit Namen, er kennt aber ihren Wohnsitz „iv xoig

exüvQuvioig“ in den Himmeln, den himmlischen Sphären wohnen

sie, und er weiß, daß sie die ccq%u(, die xoSg.oxQdxogsg, die Be-

herrscher des Kosmos sind, die dem Menschen schaden, wo

sie nur können, und gegen die der Mensch nur kämpfen

kann, wenn er sich mit den geistlichen Waffen rüstet.

Furchtbare konkrete Wesen sieht der Apostel in diesen

Feinden der Menschheit 1 , überall aus seinen Briefen tritt uns

eine solche Anschauung entgegen.2 Der Epheserbrief aber ist

ganz besonders von dieser Vorstellung durchdrungen. Nur dem,

heißt es in einer früheren Stelle (1, 20), der sich Christus

ganz ergibt, kann die Macht dieser bösen Feinde nichts an-

haben, denn Christus hat Gott über diese Geister gestellt, als

er ihn von den Toten erweckte und ihn zu seiner liechten

setzte iv xolg ixovQctvC<ng vxepdvco xdöijg äp^ijs .... xai

xavxög ovöiiaxog övofia^o^ivov“. Der Apostel nennt auch hier

die Namen nicht, aber er weiß, daß sie zu nennen sind und

1 Eine Stelle in den Evangelien könnte hierfür noch von besonderem
Interesse sein. Luk. 11, 26 heißt es tote stopfvertu (ro üxa&UQTov jivevfia)
xu 1 naQukuiißävu etequ xcvEv/iuxa novrjQorEgu iavrov inru. Daß diese
Stelle auf die Entwickelung der Lasterheptas Einfluß gehabt hat, glaube
ich nicht. Der unsaubere Geist findet sieben Dämonen in der Wüste,
deren gewöhnlichem Aufenthalt. Die mittelalterlichen Bibelkommentare

leiten jedenfalls die Todsünden nie irgendwie aus dieser Stelle ab.
! Everling Die l'ittilinixche Autjclulogie und Dämonologie.



Die Todsünden 419

zu wissen, denn der Name ist das Wesen, und die feindlichen

Geister werden überwunden, wenn man ihren Namen kennt 1,

über diesen aber ist Christus, und die Gläubigen in Christo hat

Gott in seiner Gnade mit Christo auferweckt und „6vvbxk&l6ev

£v xoig hnovQuviois“.

Die theologische wie die philologische Wissenschaft hat

in letzter Zeit in reichem Maße Beweise gebracht, wie sehr

gerade die Paulinischen Briefe mit ihrer Engel- und Dämonen-

vorstellung im engsten Zusammenhang mit der herrschenden

Weltanschauung der Zeit stehen. 2 Es war die Zeit, wo die

ganze orientalisch-griechische Menschheit unter dem Drucke

der Dämonenherrschaft in Furcht seufzte, wo die Sehnsucht,

sich von diesen Tyrannen, denen der Mensch aus eigener Kraft

nicht entrinnen konnte, zu befreien, überall Kulte begünstigte,

die ihren Gläubigen einen Ausweg aus diesem Labyrinth zeigten.

Ein 6o3X7]q mußte die Herrschaft dieser Dämonen brechen und

durch ein Mysterium die Seinen zu der gleichen Überwindung

führen. Unter den neutestamentlichen Schriften zeigt der

Epheserbrief am deutlichsten diese Weltanschauung. Ganz

durchdrungen aber von ihr sind heidnische Kulte wie der

Mithraskult 3, in ihr sind wesentlich die GrundVorstellungen

der Hermetischen Schriften zu suchen 4, in das hellenistische

Judentum war sie eingedrungen 5, und deutlich läßt sie sich in

der Religion der Mandiier erkennen.0 Das Christentum selbst

hat Jahrhunderte einen immer neuen Kampf mit ihr durch-

fechten müssen, denn in ihr ist nach Anz 7 „die Zentrallehre“

1 A. Dieterich Eine Mithraslitnrgie, Leipzig 1903, p. 112 u. Reitzeu-
stein Poimuiahen, Leipzig 1904, p. 17, Anm. 6.

- Kverling a. o. 0. Hermann Diels Elementum p. 50 ff. R. Reitzen-
stein Poimandres p. 76 ff.

8 A. Dieterich Eine Mithrasliturgie.
i Reitzenstein Poimandres insbesondere p. 69 ff.
5 Reitzenstein a. o. 0. p. 76 ff.
6 Brand lieligion der Mandiier p. 74 ff.
1 W. Anz Zur Frage nach dem Ursprung des Gnostizismus, Texte und

Untersuchungen, herausg. von 0. v. Gebhardt und A. Harnak, B. XV, Heft 3.
27*



420 Marie Gothein

der gnostischen Sekten zu suchen. Gerade im Gnostizismus

hatte die Vorstellung von der Unentrinnbarkeit der slpccppevi;

eine besonders düstere Färbung angenommen. Einen Gürtel

hatte sie um alles Lebendige gespannt, diesen Gürtel aber

bildeten die Sphären der sieben Wandelsterne, der Planeten.

Sie sind die Behausung der ciQyovtss, der Feinde der Menschen,

oder wurden auch als die bösen Geister selbst angesehen.

Gegen das Ende des ersten nachchristlichen Jahrhunderts häufen

sich die überlieferten Zeugnisse für diese Vorstellung, doch

auch der Apostel Paulus sieht in Sonne, Mond und Sternen

lebendige Wesen, die einen Körper haben 1, und auch er über-

nahm dies als eine seiner Zeit geläufige Vorstellung. Die

Bosheit dieser Feinde der Menschheit äußert sich aber vor

allem darin, daß sie den Menschen ihr eigenes Wesen und damit

die bösen Eigenschaften, deren Bewahrer und Beherrscher sie

sind, einpflanzen und sie so zur Sünde zwingen. Allen diesen

Religionsgemeinschaften gilt also die Sünde als etwas, was

von außen in die reingeschaffene Seele eingedrungen ist. In

der koptisch-gnostischen Schrift der Pistis Sophia erhält der

Jünger auf seine Frage nach der Herkunft der Sünde alle ge-

wünschte Auskunft „’uQyovtEg isti avay/.d^ovßiv

homines usque ad commiserint peccata“. 2 Die Gläubigen aber

können „den Zaun der Bosheit, die in Ewigkeit geborenen Tore

der Archonten“ 3 durchbrechen mit Hilfe der AVeihen, die sie

erlangt, der Formeln, die sie erlernt, der „ovouura ovoiiu^öusvu“,

wie sie der Verfasser des Epheserbriefes nennt. Und wie die

Gnostiker, so denken auch die heidnischen Religionsgemein-

schäften jener Zeit, Die Mandäer stellen sich in besonders

krasser Phantasie die Sphärenkreise als Gefängnisse, „Matarta“,

vor, die die Seele durchlaufen muß. Ein sehr charakteristisches

Beispiel teilt An/ 4 mit: „Und ich ging weiter und gelangte

1 Everling a. o. 0. p. 45, 1. Kor. 15, 40—41.
! Pistis Sophia ed. Schwartze Petermann 336.

5 Anz a.o.O. p. 11 Origenes contra Celsum VI 31. ‘ Anz a o.O. p.71.



Die Todsünden 421

zu einer anderen Matarta, der des Zan Hasazban, des hurtigen,

allzeit bereiten, des Königs des Zornes, der Gewalt und des

Verderbens. Ich fragte und sprach: „Wessen Matarta ist dies

und wen hält sie gefangen und wer ist darin gefesselt?" So

fragte ich, und man antwortete mir: „Gefesselt sind in dieser

Matarta diejenigen, welche Blut vergießen und ihre Ebenbilder

verderben“ usw. Namen und Zeichen mußte die Seele vorweisen,

um durch den Ort des Schreckens durchgelassen zu werden.

Konsequenter aber und daher deutlicher als alle diese

Sekten bewahrt die hermetische Philosophie den Zusammenhang

der Planeten mit sieben lasterhaften Eigenschaften, die sie

der Seele einpflanzen, in der Lehre von dem Sündenfall und

der endlichen Erlösung des Menschen. Aus Ungehorsam gegen

ihren Schöpfer durchbricht die Seele den Sphärenkreis, beim

Niedersteigen empfängt sie von den Planeten die bösen Eigen-

schaften, die sie dereinst beim Aufstieg wieder an die einzelnen

Planeten zurückgeben darf. 1 Die hermetischen Schriften weisen

verschiedene Listen von lasterhaften Eigenschaften auf, die in

der Zahl sieben überall übereinstimmen, im Inhalt aber stark

voneinander abweichen 2, wenn auch einige der Eigenschaften

wie Stolz, Zorn und Unzucht und meist auch Geiz in allen

wiederkehren. Gerade die Liste allerdings, die uns von der

1 Reitzenstein a. o. 0. p. 52 ff. p. 232. Anm. 1 hat Reitzenstein
auf den Zusammenhang der christlichen Todsündenvorstellung mit der
hermetischen Philosophie hingewiesen. Zielinski Philologus 64, 21 hat
dann diesen Gedanken aufgenommen und ihn noch einmal Süddtutsche
Monatshefte 11. Heft, 2. Jahrg. 1905 ausführlicher und in populärer
Form entwickelt. Diesen klaren, einleuchtenden Ausführungen verdanke
ich die Anregung zu meiner Untersuchung. Vor beiden hat aber schon
Ferdinand v. Andrian Die Siebenzahl im Geistesleben der Völker (Mitteil,
der Anthrop. Gesellsch. in Wien B. XXXI, 3. Folge, B. I, 1901, p. 264)
in der astrologischen Weltanschauung der antiken Völker die Quelle ge-
funden, aus der die sieben Todsünden geflossen. Er sieht, und dies wohl
mit Recht, in den Gnostikern die unmittelbaren Väter des christlichen
Lehrstückes.

5 Zielinski Hermes u. d. Hermetik, Archiv für Iteligionsicissenschaft,
Bd. 8, 1905, p. 332 f.



422 Marie Gothein

Erlösung des hermetischen Menschen berichtet, hat mit unserem

Sündenschema am wenigsten zu tun. 1 Doch gibt die 6. Schrift

des hermetischen Corpus, die dem Beweise gewidmet ist, daß

„tö ayafr'ov iv oiäevC iaziv el £v [iöva t$> &sä“ eine Liste,

die bis auf geringe Abweichungen sich mit dem späteren

abendländischen Schema deckt. Die Freiheit des einzigen

Gottes von der Sünde wird uns hier (§ 1) wohl in Anlehnung

an die Platonische Selbstgenügsamkeit des Guten, wie sie

auch für die Freundschaft (Lysis 215 A) entwickelt wird, dar-

gestellt. Das Gute ist nur in Gott, denn da er nicht

Mangel leidet, wird er nicht schlecht durch Begierde

nach Besitz (avaritia), er verliert nichts und kann daher

durch den Verlust nicht der Traurigkeit (acedia) anheimfallen,

denn die Traurigkeit ist ein Teil der Schlechtigkeit. Kein

Stärkerer ist, den er bekriegen (superbia) müßte, kein Ge-

fährte, dem er unrecht tun oder den er in Liebe be-

gehren (luxuria) müßte, keiner, der ihm ungehorsam, daß

er sich darob erzürnen (ira) müßte, kein Weiserer, den er

beneiden (invidia) könnte.2 Wenn wir „bekriegen des

Stärkeren“ mit Herrschsucht (superbia) identifizieren, so bleibt

nur üdixiftrivcu übrig, für das in dem Schema der abend-

ländischen Kirche „gula“ getreten ist. In dieser Stelle fehlt

die Beziehung auf die Planeten.3 Eine unmittelbare Zu-

sammenstellung von Lastern und Planeten hat uns Servius

aufbewahrt.4 Zu Aeneis VI,714 heißt es: „fingunt mathematici“,

1 Poimandres ed. Parthey I, p. 14, § 24 ff. Vgl. auch lieitzenstein
a. o. 0. p. 52, Anm. 3.

* Poimandres ed. Parthey VI, p. 48 ff. Aus der gleichen Schluß-
folgerung fordert auch Dante in seiner Schrift über die Weltmonarchie
den leidenschaftslosen Weltmonarchen.

s Zielinski Hermes u. d. Hermetik p. 332, hat eine Verteilung
vorgenommen; über die fünf auch von Servius genannten Laster kaun
kaum ein Zweifel herrschen. Für 3 u. 4 scheint mir dem Texte sehr

Gewalt angetan.

4 Maaß Tagesgötter in Pom und den Provinzen p. 33. lieitzenstein
a. o. 0. p. 53.



Die Todsünden 423

daß die Seele beim Herabsteigen mit sich nähme „torporem

Saturni, Martis iracundiam, libidinem Veneris, Mercurii lucri

cupiditatem, Iovis regni desiderium“. Luna und Sol fehlen,

nicht weil Servius sie vergessen, sondern weil sie häufig von

den fünf Planeten abgetrennt als segenspendend den Unheil-

bringern gegenübergestellt werden und weil sie als die großeno O O o o

cfäru auch sonst eine Kategorie für sich gegenüber den übrigen

Planeten bilden. 1

Wenn schon diese Serviusstelle von größter Wichtigkeit

für die klare Darlegung des Zusammenhangs der Planeten mit

unserem Lasterschema ist, so besitzen wir noch ein anderes

Zeugnis des klassischen Altertums, das um so wichtiger ist,

weil wir daraus sehen, daß auch außerhalb der Kreise der

hellenistischen Mystik die Vorstellung einer Siebenzahl von

Hauptlastern feste Wurzel hatte. Es ist dies die merkwürdige

Stelle in der ersten Epistel des Horaz an Maeceuas, in der er

dem Freunde ein Heilmittel für jedes Laster angibt.

Fervet avaritia miseroque cupidine pectus?

Sunt verba et voces, quibus hunc lenire dolorem

Possis, et magnam morbi deponere partem.

Laudis amore tumes? sunt certa piacula, quae te

Ter pure lecto poterunt recreare libello.

Invidus, iracundus, iners, vinosus, amator.

Nemo adeo ferus est, ut non mitescere possit

Si modo culturae patientem commodet aurem.

1 Reitzenstein p. 53, Anrn. 2, siehe auch Anz. a. o. 0. p. 83, 4. Maaß
Tugesgüttcr p. 129 macht auf den Schluß des sogenannten Katasterismen-
buches des Eratosthenes aufmerksam, in dem nur fünf Planeten angeführt
werden. — Auch Ptolemaios hat in seinem Kapitel srtpl jroiorrjros ipvxgf
(Tetrabiblos III, 14) nur die fünf eigentlichen Planeten berücksichtigt.
Hier bewirken sie in günstiger Stellung jedesmal die wünschenswerten
seelischen Eigenschaften, in ungünstiger das üble (iegeubild dazu. Die
von Servius erwähnten charakteristischen Züge fehlen auch hier nicht;

z. B. Saturn bringt in ungünstiger Stellung tiovoyvmuovag, dvuxezaegxorai,
äeiXovg, tpiXiQijgovs, (/vnccQovg, üäiagoQovg etc. hervor, u. ilhnl. die anderen

Planeten. (Die Ptolcmaiosstelle verdanke ich Prof. F. Boll.)



424 Marie Uothein

Die direkte Quelle, aus der der römische Dichter seine

Lasterreihe schöpfte, ist leider noch nicht aufgefunden. Man

hat auf die Stoiker hingewiesen, und des Poseidonios eingehende

Behandlung der Siebenzahl in seinem Timaioskommentar lassen

die Möglichkeit, daß Horaz hier direkt oder indirekt sein Vor-

bild fand, offen. 1 Die Stoiker bevorzugen insgesamt einzelne

Zusammenstellungen, wie luxuria, avaritia, ambitio, oder ira,

cupiditas (opes), libido. Doch so viele Lastergruppen uns auch

von den Philosophen des späteren Altertums unter stoischem

Einflüsse erhalten sind, so ist nicht eine, die der Horazischen

entfernt ähnlich sähe, sei es, daß sie nach platonischer Lehre

die Narben der Seele, die das Laster eingräbt, aufzählen, sei es,

daß sie Tatsünden büßen lassen. Vielleicht auch -würde eine

genauere Untersuchung der sermones und Diatriben der kyni-

schen Philosophen weiter führen. Wie stark Horaz in seinen

Satiren von diesen volkstümlichen Predigern beeinflußt worden

ist, zeigt sich durch Vergleich mit den neuaufgefundenen Bruch-

stücken mehr und mehr. Die Wahrscheinlichkeit, daß solche

halb sprichwörtlich zusammengestellte Lasterreihen, die mit

astrologisch-mystischen Vorstellungen Zusammenhängen, sich in

volkstümlichen Quellen leichter erhalten als in den Spekulationen

gelehrter Philosophen, ist gewiß nicht ganz abzuweisen.

Die Bedeutung, die Horaz’ Aufzählung in der Entwiche-

lung der Hauptlasterlehre der abendländischen Kirche einnimmt,

wird später erwähnt werden.

Wenden wir uns nun den Anfängen dieser Lehre in

der orthodoxen Kirche zu, die wir im Orient finden, so muß

1 Zöckler a. o 0. p. 7 bat zuerst auf die Übereinstimmung dieser
llorazstelle mit dem Kirchenschema aufmerksam gemacht, er deutet auf
die Stoiker als Quelle. Zielinski Philologns 64, 31 nennt sich ihm an-
schließend, doch auch nur vermutungsweise l’oseidonios. lloscher Die
Hcbdomadenlehrv der griech. Philosophen und Arzte, Abh. d. Kgl. Sachs.
Gesellsch. d. Wiss., Bd. XXIV der Phil.-Hist. Klasse, p. 190 tf., handelt
ausführlich über des Poseidonios Bedeutung für die griechische lleb-
domadenlelire.



es nach allem bisher Gesagten in Erstaunen setzen, daß diese

erste dogmatische Festlegung uns nicht sieben, sondern acht

Laster gibt. IJegl täv oura Xoyi6[iäv nennt Evagrius von

Pontus seine Schrift und Nilus ITeqi tgjv oy.tco nvEv^idzcov

xi]S xovrjütag, und beide zählen mit geringer Abweichung der

Reihenfolge folgende Laster auf: yu6zgig.agyia (Völlerei), nog-

veIu (Unzucht), cpiXugyvgiu (Geiz), IvTtrj (Traurigkeit), ögy>j

(Zorn), cacijSCu (Trägheit), y.svo8oi,lu (Eitelkeit), v%Egr]<puviu

(Stolz). Zöckler weist sehr treffend nach, wie diese Reihen-

folge von den mönchischen Verfassern für mönchische Bedürf-

nisse gemacht sei, wie zuerst die fleischlichen Sünden Völlerei

und Unzucht, dann die geistigen, zuletzt am schwersten von

allen der Stolz zu überwinden sei.

Doch erklärt dies weder die Zahl, noch die Auswahl dieser

Aufzählung. Die Verfasser erwähnen nichts von einer Quelle.

Sie nehmen unabhängig voneinander die acht Hauptlaster als

etwas Festes und Gegebenes an, das man nur mit Beispielen

belegen müßte. Wir müssen mit Sicherheit annehmen, daß

das Bewußtsein von der eigentlichen Quelle dieser ganzen

Vorstellung den christlichen Schriftstellern des 4. und 5. Jahr-

hunderts völlig entschwunden oder zum mindesten absichtlich

von ihnen ausgeschieden war. Denn die orthodoxe Kirche

hatte damals den Kampf gegen die Astrologie imd die damit

verbundene Weltanschauung wenigstens äußerlich an den meisten

Orten siegreich bestanden; eine letzte Erinnerung fanden wir

höchstens noch im Titel der Schrift des Nilus. Doch auch an

eine Herleitung aus der gelehrten aristotelischen Philosophie

wird man kaum denken können. Die Aristoteliker, die sich auf

die platonische Seelenlehre stützen, gehen von den Tugenden

aus, deren Verneinung die Laster sind. 1 Die christliche Laster-

1 Hans v. Schubert Modlers Lehrbuch der Kirchemjeschichtc 2. Autl.
l'J02 p. 796 tf. macht auf die pseudoaristotelische Schrift irtpl ciperiii’
xal xuxiwv aufmerksam. Hier sind acht Tugenden und als Laster die
ihnen entsprechenden Verneinungen aufgezählt. Aus den oben an-



426 Marie Clothein

lehre aber hat sich, wie im weiteren immer wieder wird betont

werden müssen, völlig unabhängig von der christlichen Tugend-

lehre, die sich an die platonische anlehnt, entwickelt, so sehr,

daß irgendeine Übereinstimmung der beiden durch Gegenüber-

stellung von der Kirche niemals ernstlich versucht wird.

Wenn also unsere Schriftsteller eine Achtzahl von Haupt-

lastern gebrauchen, ohne den Anspruch zu machen, selbsttätig

in Zahl und Auswahl gewesen zu sein, so liegt auch hier die

Wahrscheinlichkeit einer volkstümlichen Tradition sehr nahe.

Um uns die Änderung der ursprünglichen Sieben- zu einer

Achtzahl zu erklären, müssen wir im Auge behalten, daß diese

Schriften im Orient entstanden, aus alexandrinischen Kreisen

hervorgegangen sind, d. h. in dem Lande, wo die mystische

Zahlenspielerei sich ganz besonders darin gefällt, eine Zahl aus

der anderen hervorgehen zu lassen. Schon bei den Babyloniern

sind die Igigi, die Götter, die häufig mit den Planeten als den

Schicksalsgöttern identifiziert werden, wohl ursprünglich sieben,

werden aber noch öfter als acht gezählt. 1 In der ägyptischen

Theogonie spielt die Achtzahl an sich eine große Rolle. 2 Die

geführten Gründen stimmen diese Tugendverneinungen aber mit dem
kirchlichen Lastersehema wenig überein. Mit größerem inneren Rechte
hat man in der stoischen Lehre von den vier vrciO-rj: i]Sovri, inifrvpiu,

15*>; und tpößog die Quelle der ersten christlichen Laster sehen wollen
(Zöckler a a. 0. p. 5 ff.). Denn diese nd&T] sind selbständig entwickelte
Seeleutriebe. Doch eine wirkliche Übereinstimmung, die auf eine direkte

Erweiterung der stoischen Lehre wiese, ist auch hier nicht zu finden.
Die Furcht, ein so wichtiges Glied der stoischen Affektenlehre, läßt sich
schwerlich unterbringen. Auch die Praxis der stoischen Philosophen,
die vier Affekte als Hauptklassen hervorzuhebeD, unter die eine Menge
von Unterarten gruppiert wurden, hat, soweit wir sehen können, gerade
in der ersten christlich-mönchischen Tradition der Laster nicht gewirkt,
sondern findet erst im Abendlande bei dem Siebenschema des I’rudentius

eine Analogie.
* Schräder Die Keilt»Schriften und das alle Testament 8. Aufl. lltO'J

p 153, dazu Jensen KeilinSchriften-Bibliothek VI, p. 587.

* Brugsch Religion und Mythologie dir alten Egyptir. Leipzig 1888
p. 149 ff.



Die Todsünden 427

Ogdoasgottheiten, die die Ägypter unter verschiedenen Namen

und Gestalten verehrten, erinnern ebenfalls in manchen ihrer

Aufgaben und Darstellungen an die Planeten, so wenn sie als

Sänger 1 die neugeborene Sonne im Osten begrüßen, um danach

im Wasser unterzutauchen und am Abend im westlichen Himmel

wieder zu erscheinen, wenn sie als aufgehende und untergehende

aufgeführt werden. Sie erscheinen immer paarweise, wie acht

als Vierpaar auch in der frühen christlichen Zahlenmystik

eine Holle spielt, „quattuor conjugationes et copulae“ nennt

Cassian die Hauptlaster. Wie leicht auch bei den Ägyptern

immer eine Zahl aus der anderen herauswächst, zeigt eine In-

schrift von Der-el-Bahari a , die einem Propheten des Ammon

gilt: „ich bin zwei“ spricht der Tote, „die vier werden, ich bin

vier, die acht werden, ich bin einer darüber hinaus“. Hier

ist aus der Ogdoas die Enneas geworden; in ähnlicher Weise

läßt Hieronymus aus der Sieben die Acht entstehen „Septenario

numero expleto (im alten Bund) postea per ogdoadem ad Evan-

gelium scandimus“. 3 Gregor von Nazianz wieder identifiziert

die sieben Tage der Woche mit dem gegenwärtigen Leben und

die Zahl 8 mit dem [leAAav alav xui aäiäAvrog. Auch Beda

fügt 4 den sieben Weltzeitaltern als achtes die Zeit der ewigen

Ruhe nach dem jüngsten Gericht an 5, was Abt Elfric in seiner

Einleitung zum Alten Testament (ed. Grein p. 19 f.) übernommen

hat. Bei Hieronymus findet sich hier in orthodoxer Fassung

eine zweifellose Anlehnung an gnostische Anschauungen. Bei

den Gnostikern spielt durchweg die Ogdoas eine große Rolle,

sie ist hier immer der Kreis der Überwindung der bösen Sieben,

das Zwischenreich, ehe die Seele zur höchsten Vollendung

1 Zu erinnern ist an die Sphärenharmonie der Planeten bei den
l’ythagorceru.

" Maspero Iteceuil des travaux rclatifs « la pliilologie et « l’ archco-
lagie cgyptienne et assgrienne XXIJI, p. 196.

9 Hieronymus in Kccl c. II n. 2 Migne XXIII, 1101.

' Migne t. 36 p. 612 C. 6 De temportim ratiotie v. 71.



428 Marie (iothein

aufsteigen darf, so bei den Yalentinianern und den Ophiten. 1

Doch auch die hermetische Philosophie kennt in ähnlichem

Sinne die Ogdoas 2, und die mandäischen Schriften sprechen

häufig von acht Matartas und zählen dann wohl dazu Ruhä,
die böse Mutter der sieben.3

Näher aber noch zu unserem Ziel führt uns eine jüdisch-

hellenistische Schrift, die durch spätere Zusätze für christlichen

Gebrauch zurecht gemacht worden ist 4, das Testament der

XII Patriarchen.5 Diese Schrift scheint mir in jeder Be-

ziehung ein wichtiges Glied in der Entwickelung unseres Vor-

stellungskreises zu sein. Sie ist ganz durchsetzt von der B'urcht

vor den bösen Dämonen, den Geistern des Irrtums, den itvsv-

paxu Tfjs jtlüvris'', vor denen die Patriarchen ihre Kinder warnen.

Das Testament Rüben enthält aber eine Aufzählung aller sieben

Ttvsvfiuvu rfjs nXuvrjs in folgender Reihenfolge: noQvalu,

yuöXQipocQyCa, xevodo^Cu, vTteQtjipavCcc, rptvdog, ccdtxCa.

Sie sind in den Menschen hineingepflanzt und leben in ihm

zusammen mit den Geistern des Lebens, auch sieben an der

Zahl, den fünf Sinnen, dem Geiste der Bewegung, des Werdens

und dem Geiste der Zeugung. Nun fährt der Patriarch fort:

ini nüöt xovxoig oyöoov %vevfia rot) vnvov ioxl, und diesem

1 Lipsius Ophitischts System. Zeitschrift für wissenschaf’tl. Theologie.
1863 p. 37—67. Anz a. o. 0. p. 35 ff.

* lteitzenstein Poimandres p. 63 u. 54. 3 Brand a. o. 0. p. 74.
4 Schürer Geschichte des jiid. Volkes im Zeitalter Jesu Chr. Leipzig

1898. 3. Aufl. p. 260.
5 Testament der XII Patriarchen ed. Robert Sinker. Cambridge 1869.
6 Heitzenstein a. o. 0. 53 Anm. 3 und p. 75 Anm. 4 will aus Huben

c. 2 berauslescn, daß jeder Planet mit einem guten und einem bösen
Geiste verbunden sei; im Texte selbst aber steht hiervon nichts, denn

die inxü nvcvpuxa xrjs nXavys, vor denen der Patriarch seine Kinder
warnt, sind doch nur die sieben Geister des Irrtums, der Sünde, die den

nvtvgaxu Jarjs entgegengesetzt sind. Auch sonst treffen wir den Ausdruck
Ttvevguxu rijs nXavys verschiedene Male in der Schritt an (Simeon 3,
Isaschar 4, Sebulon7), immer aber in gleicher Bedeutung; an einer Stelle
(Simeon 2) spricht der Patriarch auch von einem &qx<ov xj%- nXäviig-, von
Planeten aber ist nirgend die Rede.



Die Todsünden 42!)

ganz unerwartet kommenden achten Geiste — es waren von

ihm zu Anfang ausdrücklich nur sieben angekündigt — muß

auch auf der Seite der itvEvyiciTU rfjs rtldvtjs ein achter ent-

sprechen, der mit den gleichen Worten eingeleitet wird, es ist

die cpavTcißla, die an und für sich mit den bösen Geistern

gar nichts zu tun hat und wohl nur als Gefährtin des Schlafes

gewählt ist, um das Umherschweifen des Traumes dadurch an-

zudeuten. Augenscheinlich hat also hier der jüdische Verfasser

unter dem Zwange einer herrschenden Ogdoas seine ursprüng-

liche Hebdomas erweitert. 1 Ähnlich werden wir uns auch die

Entstehung der Ogdoas der Hauptlaster in der christlichen

orientalischen Kirche denken müssen. Dazu kommt eine große

Übereinstimmung des Inhalts der Liste des Patriarchen mit

der der Hauptlaster in ihrer frühesten christlichen Gestalt.

EvagriusTestamentum Kuben

1. noQvalu

2. yußxQiiiUQyLU

3. ndp]

4. xevoöo&a

5. vnEQrypuviu

G. ißevdos

7. aöixla.

8. (fpuvxußla)

2. Ttogveiu

1. yaGTgiyLUQyCa

5. öpytj

7. xsvodo^Cu

8. vnEQi}(pavlu

4. XvjtTj

3. (fiXuQyvQlu

6. uxrjSia.

Sechs Eigenschaften stimmen überein, denn die aöixla im

Testamentum ist als eine Bereicherung durch Diebstahl und

krumme Wege erklärt, also der quXugyvQlu gleichzusetzen.

Es fehlen also nur die beiden zusammengehörigen Xvitrj und

axrjöCa. Doch auch von diesem Lasterpaar, das immer als

1 Ähnlich werden wir wohl auch die Stelle in dein pseudohippo-
kratischen Buch »fpi tßdofiddtov erklären, wo nach einer ausdrücklichen
Ankündigung von sieben himmlischen (iestirneu darauf acht (vier Paare)
aufgezählt werden, auf die Koscher hinweist (Die Ifebdomadcnlehre a. a. 0.
p 47). Dadurch werden auch die Bedenken Roschers (Aum. 80), daß es
sich hier um eine falsche Zählung handle und eines der (Jestirue nus-
gclasscu werden müsse, gehoben.



430 Marie i iotbein

besonders christlich und innerhalb der christlichen Kirche als

besonders geistlich angesehen worden ist, hat die \viti], wie

schon Reitzenstein hervorhebt 1 , ihren Ursprung in den herme-

tischen Schriften. In der oben besprochenen G. Schrift heißt es

mit besonderer Betonung „n>} Xvnrj yuQ xuxkug juf'poj“.2 In der

gleichen Schrift befindet sich noch eine andere Aufzählung von

einer Siebenzahl von Lastern, die stark von dem ersten Schema

abweicht. 3 Auch hier tritt noch ein besonders herausgehobenes

achtes Laster „xd fiüXXov avvnsQßXrjxov n/.u-/.6v, fj yußXQifiuoyia,

rj xäv y.u/.äv ituvxav i°Qi]yos, t] nXüvri, 1) uTtovßla ivfhxds tov

äyu&ov iört“. Die Völlerei, die bei der ersten Aufzählung

fehlte, ist also hier als Chorführerin aller anderen, gleichgültig

aufgezählten Laster mit solcher Heftigkeit bezeichnet, als wollte

der asketische Verfasser ein in seiner Gemeinde sehr verbreitetes

Laster treffen. Mit diesem Laster aber beginnen auch die orien-

talisch-christlichen Aufzählungen den Reigen, und der Patriarch

Rüben im Testamentum stellt es mit nogvelu, der es an zweiter

Stelle als Fleischeslaster folgt, an die Spitze.

Wir dürfen also annehmen, daß die christlichen Schrift-

steller um das Jahr 400 sich einem im Orient weit verbreiteten

Achtlasterschema angeschlossen haben, das in Inhalt, vielleicht

auch in der Reihenfolge ihnen in fester Form Vorgelegen hat.

Im Beginne des 5. Jahrhunderts kehrt nun der in Ägypten

erzogene Johannes Cassianus nach dem Okzident zurück, um

von Südgallien aus, wo er Abt des Klosters Lerinum wurde,

die orientalische Klosterzucht mit großem Erfolge auch im

Okzident zu verbreiten. Er bringt mit sich die Achtlasterlehre,

1 Reitzenstein a. o. 0. p. 233.
- Xvnr\ ist allerdings auch eine der vier Affekte der Stoa, so daß

ihr Einlluß sowohl auf die hermetische Philosophie, wie auf die christ-
liche Lasterlehre hierin nicht unwahrscheinlich ist.

1 § 4 Gaiuci v/.iv.ov rb ndvzo&er ietpiypevov (Zielinski Hermes u. d.

Hermetik p. 233 sieht mit Recht in diesem Ausdruck eine Erinnerung an
die Planeten'' xuxiu xul rröi’ot,-, xcd ukyr/doGi, xul im&vuiuis, xul ögyuls,

xul üxuTaii, xul (SoLu,' «<'o/jroi,\



Die Todsünden 431

die er für so wichtig für die von ihm organisierten Klöster

hält, daß er in seinem umfangreichen Werke De institutione

coenobiorum 1 von 12 Büchern acht ihr widmet. Bei der

großen Bedeutung und dem Einfluß, den Cassian als der Or-

ganisator der Klöster für das Abendland hatte, konnte er auf

eine rasche Verbreitung des Achtlasterschemas rechnen. In der

Tat sehen wir es auch über die Klosterpraxis hinaus lange in

Gebrauch, trotzdem es von Anfang an mit einer anderen abend-

ländischen Fassung zu kämpfen hatte, der es schließlich unter-

legen ist. Am längsten und nachhaltigsten können wir sein

Wirken in dem Lande verfolgen, wo die christliche Kultur sich

ganz unter dem Einflüsse von Klöstern entwickelt hat, in Groß-

britannien. Leider lassen uns irische Quellen ganz im Stich,

trotzdem die Anfänge dieser Kirche, die sich noch im Dunkel

verlieren, höchst wahrscheinlich „eine Folge jener ersten mäch-

tigen Welle des Mönchstums waren, die sich über Gallien und

Britannien ergoß“ 2, in der eben Cassian eine so große Rolle

spielt. Dagegen beruft sich der erste hervorragende Kopf der

angelsächsischen Kirche, Aldhelmus von Sherborne, im Anfang

des 8. Jahrhunderts ausdrücklich auf Cassians Werk, wenn

er die acht Hauptlaster aufzählt. So in seinem großen Gedichte

De laude virginum, dessen letzter Teil De octo principalibus

vitiis 3 den Hauptlastern gewidmet ist. Aldhelmus ging aus

der Schule des Abtes Hadrian hervor, der mit dem Mönche

Theodorus von Tharsus nach Canterbury herübergekommen war.

Höchst wahrscheinlich hat dieser frische und unmittelbare orien-

talische Einfluß des mächtigen Erzbischofs von Canterbury das

Seinige beigetragen, um die Achtlasterlehre festzuhalten. Es

ist auch vielleicht nicht ohne Bedeutung und Zusammenhang,

1 De coenobiorum Institutione 7 lff. die gleiche Reihenfolge der
Sünden auch 5 Collatio c. 11; 18.

2 Zimmer Keltische Kirche, Deal-Encyklopädie für protestantische
Theologie.

3 Migne Patrol. lat. LXXXIX 281 ff. bei Giles Patres ecclesiae
anglicanae (Oxford 1844) p. 203 ff. erscheint es als selbständiges Gedicht.



432 Marie (iothein

daß Beda ausdrücklich die Achtzahl als vom Übel ansieht, „in

nialo accipitur“. Weil sie aus zweimal vier besteht, so erinnert

sie an die Zeitlichkeit, da das Jahr aus vier Jahreszeiten be-

steht, sie erinnert an die Erde, welche in vier Himmels-

richtungen auseinander geht, an das Körperliche, das aus vier

Elementen besteht. 1 Da Beda mit dieser im Mittelalter doch

sehr ernst genommenen Zahlenmystik allein dasteht und Hierony-

mus z. B. ihr direkt widerspricht, so ist hier vielleicht auch

eine Wurzel, die die Acht bei den Lastern gerade in Britannien

festhielt, zu sehen.

Bei Alcuin, der ein Jahrhundert später am Karolingischen

Hofe sein Buch über die Tugenden und Laster 2 schrieb, macht

sich ein kleiner kontinentaler Einfluß darin geltend, daß er die

Superbia am Anfang behandelt, sonst ist seine Zahl und Reihen-

folge ebenfalls die Cassians. Eine ausgesprochene Tendenz, das

mönchische Achtlasterschema festzuhalten, zeigen auch die angel-

sächsischen Bußbücher, die wohl größtenteils dem 7. und

•S. Jahrhundert angehören. Das überlieferte Material ist

freilich im großen und ganzen wirr und unvollständig, doch

ist allen gemeinsam das Einteilungsprinzip nach den Haupt-

lastern — d. h. nach Gedankensünden, während die sogenannten

römischen Bußbücher das für die Praxis zweifellos weit ver-

nünftigere nach den Tatsünden, die doch in erster Linie zu büßen

sind, nennen. 3 In verschiedenen Bußbüchern, wie in dem so-

genannten des Theodor und im Cummeanischen 4 lassen sich

1 Heda, Migue l’atr. Lat. B 91. 1181 c.
n Alcuin libcr de rirtutibus et vitiis. c. 27—37. Migne ratrol. tat.

CI, 632 ff.

3 Siehe .1. Schmitz Die fiußbücher und Bußdisciplin der Kirche.
i'laiuz 1883. Die ausgesprochene Tendenz dieses Buches, den Beweis für
eine ununterbrochene Tradition der Bußdiszipliu nur der römischen Kirche
zu erbringen, läßt es die Abfassungszeit der angelsächsischen und frän-
kischen Bußbücher immer mehr herabrücken, doch ist der Hinweis auf

«len prinzipiellen Unterschied des Kinteilungssystems der römischen und
der nordischen Bußbiicher gewiß beachtenswert.

4 Wasserschlebcu Die Iiiißordiimifieii der abendländischen Kirche



Die Todsünden 433

die Spuren des Cassianischen Schemas erkennen, doch nur das so-

genannte Poeniteniale Bigotianum liegt vollständig unserer Reihen-

folge zugrunde. Ganz einzig aber steht Britannien damit, daß

das Achtlasterschema selbst in die Yolkssprachenliteratur über-

nommen wurde. Den Grund hierfür müssen wir einmal darin

suchen, daß so früh wie in England uns in keiner anderen

Vulgärsprache theologische Übersetzungsliteratur erhalten ist.

Dann aber auch in der Neigung zum Festhalten an dem Alten,

die von Anfang an das Inselvolk ausgezeichnet hat. So finden

wir in des Abtes iElfric Fastenhomilie 1 das Achtlasterschema

des Cassian und Alcuin- nachgebildet. In iElfrics Sammlung

von Heiligenleben 3 ebenso wie in einer anonymen Predigt 4 finden

wir die gleiche Reihe. Ja sogar noch in einer Abhandlung,

die erst um das Jahr 1200 geschrieben ist, können wir aus

dem erhaltenen Fragment deutlich erkennen, daß auch hier

noch das Cassianische Schema zugrunde liegt. 5

Doch England macht, wie gesagt, mit dieser langen Herr-

schaft des Achtlaster-Schemas eine völlige Ausnahme. In den

anderen Ländern begann es schon 1 1/1 Jahrhunderte nach seiner

Einführung zu wanken, augenscheinlich aber hat es schon von

Anfang an einen Kampf mit einem im Abendlande herrschenden

Siebenschema zu kämpfen, das eine Reihe von wesentlichen

' ed. Thorpe The Homilies of the Anglo Saxon Church. II p. 218.
Siehe darüber Max Förster Über die Quellen von TElfrics Homiliac Catho-
lieae. Inaug.-Diss. Berlin 1892, Anh. II und Anglia B. 16, 1894 p. 49.

8 In einer Handschrift Bodl. 343 (früher NE. F 4, 12)
:l Lives of Saints ed. Skeat. I p. 354 N. 16.
4 De VII vitiis et de XII obusivis ed. Morris. Old Engl. Homilies

E. E. T. S. 34 p. 296 ff. und in jüngerer Fassung (um 1200) p. 101 ff.
8 E. E. T. S. 89 Viccs and Virtues, a Middle-Engl. IHulogue about

1200 ed. Holthausen. Siehe auch Max Förster a. o. O. p. 48 Anm. Nur
das letzte Stück ist erhalten. Das Fragment beginnt mit „tristitia
mortem operante“ und ihrer Schwestersünde sloth-acedia, darauf superbia
und das ihr verwandte vaua gloria. Ganz -nach Cassian sind die Laster
paarweise behandelt. Daß ira der tristitia vorausgeht, läßt sich aus den
erhaltenen Schlußzeilen ersehen, eine spätere Bemerkung im Ms. zeigt
zudem, daß invidia fehlte; alles wie bei Cassian.

Archiv f. lteligionsw iBBunschuft X 2*



434 Marie Gothein

Unterschieden zeigt. Wir begegnen einer solchen Aufzählung

von sieben Lastern in der abendländischen christlichen Literatur

schon ein Menschenalter vor Cassian in der Psychomachie des

Prudentius. Die Bedeutung dieses ersten allegorischen Gedichtes

des christlichen Altertums für die ganze Folgezeit kann nicht

hoch genug angeschlagen werden. Es behandelt bekanntlich

den Kampf der Tugenden und der Laster. Sieben Laster:

Idolatrie, Libido, Ira, Superbia, Luxuria (hier als Üppigkeit

der körperlichen Bedürfnisse aufgefaßt, wie ihre Gegnerin

Sobrietas zeigt), Avaritia und Discordia (Häresie) bedrängen als

Anführerinnen von anderen Lasterhaufen sieben streitbare Jung-

frauen, die sieben Tugenden, die ihr genaues Gegenteil sind:

Fides, Pudicitia, Patientia, Humilitas, Sobrietas, Operatio (werk-

tätige Liebe als Gegnerin der Avaritia) und Concordia. Nur

die fünf mittleren Laster haben wir bisher in unserem Schema

getroffen, und auch sie nur treffen wir in dem späteren abend-

ländischen.

Mit weiser Ökonomie für sein Gedicht stellte aber Prudentius

an den Anfang die Idolatrie, das heidnische Laster als solches,

das er daher auch im Texte wiederholt „cultus veterum deorum“

nennt und zum Schluß die Discordia, die nach ihrem Namen

befragt sich als Häresie, die christliche Schwester der Idolatrie,

zu erkennen gibt. Der Bekämpfung dieser beiden galt des

Prudentius ganze polemisch-dichterische Tätigkeit, sie um-

schließen daher die übrigen Laster; wenn auch die Idolatrie

von der Fides aufs Haupt geschlagen und alle übrigen Feinde

niedergeworfen sind, so bleibt doch zum Schluß im eigenen

Lager noch Zwietracht säend die Ketzerei zu überwinden.

Dies der Gedankengang des Gedichtes, der Prudentius leicht

dazu bringen konnte, selbst eine traditionelle Lasterreihe, wenn

ihm eine solche Vorgelegen haben sollte, zu seinem Zwecke zu

ändern. Die Zahl sieben aber war ihm bindend, an ihr änderte

er nichts. Der geniale Gedanke, eine Lasterschlacht darzustellen,

war Prudentius schon in einem seiner früheren Werke, in der



I Tamartigeuia gekommen. Schon hier sah er, wie die Kohorte des

Satan gegen das Menschengeschlecht anstürmte. Hier ziehen die

Laster in ganzen Scharen 1 heran. Daß dem Dichter aber auch hier

schon eine Art Ordnung in sieben Gruppen vorgeschwebt, zeigen

die sieben kananäischen Völker, die (nach Deut. 7, 1) Moses

bezwingt, und die er als typologisehes Vorbild der Bibel aus-

wählt. 2 Diese bösen Feinde, die „das Herz des Menschen aus-

saugen“ führen ihm die Apostelmahnung in den Sinn, die

Warnung vor dem Kampfe, den wir nicht mit Fleisch und Blut

kämpfen, sondern, wie er interpretiert,

„Sed cum spiritibus tenebrosis nocte dieque

Congredimur, quorum dominatibus humidus iste

Et pigris densus nebulis optemperat aer.“ 3

Aus „den Himmeln“, die der Apostel ihnen zur Wohnung

wies, haben die bösen Geister bei Prudentius in die neblige

Luft herabsteigen müssen, die der Dämonenaufenthalt schon bei

den Stoikern war 4 und es bis in die spätesten Zeiten, ja bis

heute geblieben ist. Die iztovgcivioi des Apostels hätten wohl

noch zu sehr an die Planetenherrschaft erinnert, und Prudentius

war einer der Hauptstreiter im Kampfe der Kirche gegen die

Gestirnmächte. Es war ein Kampf, der „auf der ganzen Linie

entbrannte“ 5, für den ein Augustinus ebenso seine ganze Kraft

einsetzte, — ist doch sein Werk über den Gottesstaat vor-

züglich in seinen Dienst gestellt, — wie der burleske Asket

Kommodian „Christi Bettler“, wie er sich nennt, wenn er selbst

noch mit heimlicher Angst vor den unheimlichen Mächten

1 Prudentius Hamartigenia v. 345 ff
* Das gleiche typologische Beispiel verwendet Cassian in seinen

Klosterinstitutionen. Da er aber für seine acht Laster auch acht Völker

braucht, so hilft er sich aus der Schwierigkeit, indem er die Ägypter
als Israels Hauptfeind der Gastrimargie gleichstellt, die als Anführerin
ebenso wie die Ägypter nie ganz zu besiegen sei.

s Hamartigenia v. 515 — 517. 4 Rhode Psyche 3. Autl. II. p. 320.
f' E. Maaß Die Tagesgöttcr in Bom utul den Provinzen. Berlin 1902

]). 23 ff., 267 u. Anm. 12 u. a. m.

28*



436 Marie Gothein

seine Stimme erhebt und die Gestirne, die unzüchtigen Heiden-

götter, die ihnen Namen und Wesen gaben, verhöhnt. 1 So ist

auch Prudentius’ ganze Auffassung der Sünde in bewußtem

Gegensatz gestellt gegen den astrologischen Fatalismus der

Gnostiker, wie er sich etwa in der Pistis Sophia ausspricht.

Gott, so führt Prudentius aus 2, hat den Menschen frei geschaffen,

aber um ihm die Freiheit der Wahl zu geben und damit die

Möglichkeit richtiger Erkenntnis, gab er ihm die Sünde, mit

der er kämpfen muß, mit der er aber auch kämpfen darf und

die er aus eigener Kraft und Willen überwinden kann. Durch

diese uneingeschränkte Betonung des freien Willens, die hier

von dem Gnadenakte der Erlösung ganz absieht und der Erb-

sünde mit keinem Worte gedenkt, rückt aber auch Prudentius

von seinem großen Zeitgenossen Augustin ab; gerade weil seine

polemische Spitze gegen den gnostischen Fatalismus gerichtet

war, lag es ihm ganz ferne nun wie Augustinus einen orthodoxen

Fatalismus einzusetzen. Ja man könnte sagen, daß Prudentius

mit dem zündenden Gedanken seines großen Lasterkampfes dem

freien Willen des Menschen aus eigener Kraft ein Tor geöffnet

habe, und daß dies Verdienst gerade seine Volkstümlichkeit das

Mittelalter hindurch stark mit bestimmt hat. So wurde durch

die Dichtung ein Gedanke in das Mittelalter herüber gerettet, den

das Dogma durch die Verurteilung der pelagianischen Schriften

zu vernichten strebte. Dieser Lasterkampf findet sich also schon

in diesem frühen Werke des Prudentius, das die dogmatische

Stellung des Dichters so klar kennzeichnet und der Psychomachie

1 Maaß a. o. 0. p. 23 ff Kommodian verfaßte in der zweiten Hälfte
des 4. Jahrhunderts (Schanz, Rom. Lit. III, 432 f. entscheidet sich für
Mitte des 3. Jahrh.) als ein Zeitgenosse des Prudentius ein Gedicht „De
Septizonio et stellis“, das alle Missetaten der Götter aufführt, um ihre
Unfähigkeit zu beweisen, die Lenker der Gestirne und durch sie der
Weltorduung zu sein.

s Hamariigcnia v. 657 ff. Prudentius berührt sich mit dieser Auffassung
eng mit der lateinisch -hermetischen Schrift Asklepios’, die den Ge-
danken der Sünde als Erziehungsmittels Gottes für den Menschen ein-
gehend erörtert.



an dichterischer Schönheit nicht nachsteht, vorgezeichnet. In

dem Bilde eines antiken homerischen Kampfplatzes, auf dem

sich zwei gleichstehende Feinde — hie Laster, hie Tugenden —

gegenüberstehen, wie die Psychomachie ihn aufweist, ist er

jedenfalls durch Tertullian angeregt, der ihn auch sonst mannig-

faltig beeinflußt hat. In seiner Schrift „De Spectaculis“ wollte

der heißblütige Eiferer heidnische Schauspiele durch geistliche

ersetzt sehen. „Wenn ihr Kämpfe schauen wollt, so heißt es,

'praesto sunt non paria sed multa. Adspice impudicitiam de-

jectam a castitate, perfidiam caesam a fide, saevitiam a miseri-

cordia contusam, petulantiam a modestia adumbratam et tales

sunt apud nos agones in quibus ipsi coronamur’.“ 1 Hier fand

auch Prudentius unter den Kämpferinnen schon fides auf-

geführt.

Endlich wird wohl maßgebend gewesen sein, daß der Hirte

des Hermas, ein Büchlein, das damals fast kanonisches Ansehen

genoß, in zwei seiner Visionen die Tugenden und Laster

als Jungfrauen personifiziert und sie einander gegenüberstellt.

In Vis. III, 8 f. treten die Tugenden allein als sieben Jung-

frauen auf, die in ihrer Auswahl eine nahe Übereinstimmung

mit Prudentius zeigen, so daß eine Beeinflussung nicht unwahr-

scheinlich ist:

1. nloug 1. fides

2. iyxQcirei.cc 5. sobrietas

3. ccJiXÖTrjg 4. humilitas

4. ccxaxlcc 2. pudicitia

5. ee^vorrjg 3. patientia

6. iitißrrfiiri 6. operatio

7. ccyccTtrj 7. concordia

Leider nennt Hermas hier die Laster nicht, nur in der

zweiten Vision [IX Gleichnis (15, 1—3)] erscheinen sie als

schwarz, gekleidete Weiber den Tugendjungfrauen gegenüber,

’ De Spectaculis 21), siehe auch Puech Prudence, Paris 1888, p. 246.



438 Marie (Jothein

hier sind es aber 12 Paare. 1 Die Personifikation als Jung-

frauen war nun allerdings schon im grammatischen Geschlecht

gegeben. Auch das Testamentum Salomonis personifiziert die

Plejaden als sieben Weiber, denen jeder ein Engel gegenüber

steht, der ihre Tätigkeit lähmen kann.2

Prudentius’ Psychomachie mußte auf den mittelalterlichen

Menschen den gewaltigsten Eindruck machen, noch stand er

ja unter der Vorstellung, daß reale Geister, Dämonen, den

Menschen bedrängten und von ihm Besitz nahmen, wenn er

nicht unaufhörlich den stillen, unsichtbaren und doch so er-

bitterten Kampf führte. Nun sah er hier zum erstenmal sie

dargestellt als Gestalten der sichtbaren Welt, die mit ihm ver-

trauten Waffen Wunden erhielten und zum Tode überwunden

werden konnten; das mußte diesem Seelenkampf viel von dem

Unheimlichen, Schrecklichen nehmen; sah man nun doch,

wie dieses Heer des Bösen beschaffen war, und zog um so

mutiger in den Streit. So gab Prudentius mit seiner Dichtertat

das Vorbild für zahllose Darstellungen dieses Kampfes in Prosa,

Dichtung und bildender Kunst bis weit über das Mittelalter

hinaus. Nicht ebenso sicher wie mit dem Kampfesbilde drang

Prudentius auch mit der Auswahl seiner Kämpferpaare durch;

hier werden wir eine unabhängige Entwickelung zu verfolgen

haben, die zudem noch eine bemerkenswerte Scheidung zwischen

literarischen Werken und Werken der bildenden Künste aufweist.

Die Theologie war zunächst, wie wir sahen, ihre eigenen

Wege gegangen, Cassian selbst zeigt kaum eine Spur einer

Kenntnis des Prudentius 3, doch zeigte sich in der römischen

Kirche sehr bald, daß eine Siebenzahl, die von der des Prudentius

wesentlich abweicht, die Achtzahl der orientalischen Theologie

1 Ihr Verhältnis zu der jüngeren Poimandresschrift, wo 12 Laster
aus dem Tierkreis hergeleitet sind, siehe Iteitzensteiu a. o. 0. p. 232.

5 Reitzenstein Poiviatidren p. 52 Anm. 3.
* Es sei denn, daß die Wahl des gleichen typologischen Beispiels

aus der Bibel der sieben Kananitervülker auf solch eine Kenntnis weist.



Die Todsünden 439

besiegen sollte. Etwa 160 Jahre, nachdem Cassian seine Mönchs-

institutionen geschrieben hatte, beschäftigte sich der größte

Kirchenfürst seiner Zeit, Gregor der Große, mit dem Thema

der Hauptlaster. 1 Gregor, selbst aus dem Mönchtum hervor-

gegangen, stand viel zu sehr unter mönchischer Tradition, als

daß er die Achtlasterlehre des Cassian so ohne weiteres hätte

aufgeben können, anderseits müssen wir eine traditionelle Sieben-

zahl, die ihm irgendwie vorlag, annehmen, wenn die weitere

Entwickelung erklärlich sein soll. Gregor fand nun einen Ausweg.

Das letzte Laster des Cassian, die Superbia, wurde von den

übrigen getrennt und nach Sirach 10, 15 zur Wurzel alles Übels,

zur Lasterkönigin erklärt. Aus ihr entstehen dann die übrigen

sieben Hauptlaster. Doch auch diese erfahren eine Änderung in

Inhalt und Anordnung, tristitia und acedia werden zu einem Laster

zusammengezogen und ein neues, die invidia, hinzugefügt. Die

Reihenfolge aber gestaltet sich nun folgendermaßen: superbia, aus

dieser geht die von Gregor selbst als Hebdomas bezeichnete Reihe

hervor: vana gloria, invidia, ira, tristitia 2, avaritia, gula, luxuria,

von Gregor so gerechtfertigt, daß er erst die fünf vitia spiritualia,

darauf zwei carnalia folgen läßt. Nach dem Vorgänge von Gregor

war es dann seinen Nachfolgern leicht gemacht, durch eine

weitere Zusammenlegung eine vollständige Siebenzahl herauszu-

bringen. Denn eine noch größere Ähnlichkeit als acedia und

tristitia hatten superbia und vana gloria, ohne also irgendwie die

Gregorianische Reihenfolge zu ändern, legte man die beiden ersten

Glieder zusammen und erhielt nun jene Reihe von Lastern, die ihrem

Inhalte nach zur kanonischen Geltung in der römisch-katholischen

Kirche gelangt ist und nur in ihrer Anordnung in scholastischer

Zeit eine im ganzen belanglose Änderung erfahren hat.

1 Moralia Buch 31, c. 31 (45).
* Gregor bevorzugt die tristitia; in späterer hochscholastischer Zeit

wird die acedia dafür eingesetzt, ohne daß man bei der einen oder der

anderen Bezeichnung jemals die Doppelbedeutung der Traurigkeit und
Trägheit, was sich vielleicht in unserem deutschen Wort „Verdrossenheit“
am besten ausdrückt, vergessen hätte.



440 Marie (iotkeiii

Es könnte nach solchen Erwägungen scheinen, als wären

es rein rationelle Gründe gewesen, die Gregor und seine Nach-

folger zu einer Umgestaltung des Cassianischen Systems ver-

anlaßt hätten, ja daß er aus eigenem Gutdünken die Änderungen,

mindestens was den Inhalt anbetrifft, gemacht hätte. Gregor

nennt uns auch seine Quelle nicht, und die christliche Literatur

bietet keine, denn Prudentius hat, wie wir sahen, eine andere

Auswahl der Laster. Und doch zwingt uns ein literarisches

Denkmal absolut eine feste Vorlage anzunehmen, nach der Gregor

und seine Nachfolger sich gerichtet haben, und dies ist die

schon erwähnte Epistel des Horaz. Stellen wir hier die beiden

Lasterreihen nebeneinander, so ergibt sich das Folgende:

Horaz

1. avaritia

2. laudis amor

3. invidus

4. iracundus

5. iners

6. vinosus

7. amator

Gregor (und seine Nachfolger)

5. avaritia

1. superbia (vana gloria)

2. invidia

3. ira

4. acedia (tristitia)

6. gula

7. luxuria.

Diese Gegenüberstellung zeigt, daß der Inhalt der beiden

Leihen sich vollständig deckt und nur eine Änderung der

Reihenfolge dadurch eingetreten ist, daß der Geiz, den Horaz

an die Spitze seiner Reihe stellt, bei Gregor die fünfte Stelle

einnimmt. Diese merkwürdige Übereinstimmung der zwei nahe-

zu 000 Jahre auseinanderliegenden Reihen kann nach allem,

was wir nun über die Herleitung des Siebenlasterschemas wissen,

nicht auf Zufall beruhen. Sie zwingt uns zu der Annahme

einer gleichen ursprünglich heidnischen Vorlage, die Horaz un-

gezwungen in einer Freundesepistel die Lasterreihe mit sprich-

wortartiger Leichtigkeit gebrauchen läßt und den Papst noch

nach langen Jahrhunderten zwingt, ein anderes schon von der

Kirche akzeptiertes Schema umzumodeln. Leider ist diese Quelle,



Die Todsünden 441

die sich so lange wirksam gehalten hat, bisher unbekannt.

Auch die Virgilerklärung des Servius bringt uns nicht weiter;

sie zeigt eben nur, daß sich damals noch die Vorstellung der

Verbindung der Laster mit den Planeten in ungetrübter Frische

erhalten hat, doch stimmt, wie wir sahen, weder Zahl noch

Reihenfolge mit dem Horazischen Schema ganz überein.

In dem gleichen großen Moralwerke, in dem Gregor der

Große den Sieg der traditionellen abendländischen Siebenzahl

der Hauptlaster angebahnt hat, hat er auch endgültig eine

Hebdomas christlicher Tugenden festgelegt. Schon seit langem

hatte man die platonischen Kardinaltugenden Pruaentia, Tem-

perantia, Fortitudo und Iustitia im christlichen Sinne ge-

deutet. Ambrosius batte sie mit den Paradiesesströmen 1 ver-

glichen, seit Augustinus 2 wurden sie allgemein als christliche

Tugenden angenommen. Gregor aber erst hat sie mit den drei

christlichen Tugenden des Korintherbriefes 13, 13 Fides, Spes

und Caritas zu einer Siebenzahl verbunden. Vergleichen wir

aber die beiden Reihen der Laster und der Tugenden mit-

einander, so ergibt sich, daß sie durchaus nicht parallel ge-

bildet sind, daß nicht die einen das Widerspiel, die Ver-

neinung der anderen sind, sondern daß sie, wie sie sich völlig

unabhängig voneinander entwickelt haben, auch ganz ver-

schiedenen Inhalt zeigen. Wir finden also hier das über-

raschende Resultat, daß die beiden Reihen zusammen für das

große Kampfesbild der Tugenden und Laster, wie es seit

Prudentius die mittelalterliche Anschauung beherrschte, gar

nicht zu brauchen waren. Man mußte sich also entschließen,

entweder von den Tugenden oder von der Lasterreihe aus-

zugehen; wollte man die Hauptlaster als geschlossene Kämpfer

heranrücken lassen, so mußte mau von der christlichen Tugend-

heptas absehen. Diesen Weg hat fast ausschließlich die Lite-

1 Ambrosius De Paradiso, c. III, Migne t. 14 col. 27'J.

! Augustinus De libero urbitrio, lab. I, c. XIII, Migne Patrdl. lat.
T 32 c 1235 ebenso de moriütis ecclesiac I, c XV, col. 1322.



442 Marie (jothein

ratur, die theologisch moralisierende, wie die Dichtkunst ein-

geschlagen. Den anderen Ausgangspunkt von den Tugenden her

nahm größtenteils die bildende Kunst. Die Gründe hierfür sind

sowohl literarische wie künstlerische. Die Darstellung in der

Kunst ist auch inhaltlich durchaus von Prudentius ausgegangen.

Wir sahen, wie Prudentius eine Art Mittelstellung einnahm, er

stellt die Fides an die Spitze, die auch in der Gregorianischen

Tugendheptas die Anführerin, ihr Haupt, ist. Die ersten bildlichen

Darstellungen des Kampfes sind die Illustrationen zur Psycho-

machie, von denen eine große Reihe auf uns gekommen ist,

die ältesten gehen wohl auf ein Original zurück, das kurz

nach des Dichters eigener Zeit entstanden ist. 1 Diese Illustra-

tionen halten sich genau an den Text. Der wilde Kampf,

wie ihn Prudentius schildert, war in diesen Miniaturen auch
leicht nachzubilden.

Das aber verbot sich von selbst in den statuarischen Dar-

stellungen. Und doch liebten es die Bildhauer besonders, diesen

Kampf als Schmuck der Kirchen an den Portalen, auf den

Kapitalen darzustellen. Man wählte aber hierfür den Moment

des Triumphes der Tugend über das Laster, das sich zusammen-

gebrochen zu den Füßen der lanzenschwingenden Siegerin

krümmt. Inschriften lassen uns erkennen, daß man sich in

romanischer Zeit noch möglichst genau an die von Prudentius

ausgewählten Kämpferpaare hielt, so in der Kirche von Aulney,

wo einander gegenübersteilen: Ira — Patientia: Luxuria — Ca-

stitas; Superbia — Humilitas; Largitas — Avaritia; Fides —

Idolatria; Concordia — Discordia. 2 Wenn nur sechs Paare er-

scheinen, so fügte sich der Künstler dem Zwange der Sym-

metrie, in ähnlicher Weise sehen wir das in einer Reihe von

1 Stettiner Die illustrierten Prudentiushandschriften, Berlin 1895.

Verschiedene Motive in Architektur und Bewaffnung weisen auf diese
frühe Zeit zurück.

n Male 1.’Art religicuse du XIID siecle en France, Baris 1898,
p. 138 f. Diese ausgezeichnete Darstellung gibt für die französischen
Kirchen ein ausgedehntes Material.



Die Todsünden 443

anderen romanischen Kirchen. Wenn es die Architektur ver-

langt, wird auch ein Paar hinzugefügt wie in Laon 1 oder

Chartres. 2 In diesen Kirchen ist man in der Tugendauswahl

schon von Prudentius abgerückt, in Chartres erscheint die

christliche Tugendheptas mit ihren Lasterwiderspielen; als

achtes Paar aber wählte der Künstler sehr weise die Humilitas

und Superbia, denn über diese Lasterkönigin zu triumphieren

gab die Tugendheptas an sich keine Gelegenheit, An all diesen

Kirchen sind die Laster längst aus ihrer Stellung, gleich-

berechtigte Kämpferinnen mit den Tugenden zu sein, ver-

drängt, als kleine Gestalten müssen sie sich unter den Füßen

der erhabenen Tugenden krümmen, werden wohl manchmal

auch zu Monstren, oder sie verlieren ganz ihren allegorischen

Charakter, und unter den Füßen der Tugenden windet sich je

eine historische Persönlichkeit wie auf dem Grabdenkmal des

Bischofs Erhard de la Marek zu Lüttich.3 Doch noch im

12. Jahrhundert fand Prudentius eine eigenartige malerische

Darstellung in dem Hortus Deliciarum der Herrad von Lands-

berg. Die phantasievolle Nonne geht zwar auch in der Aus-

wahl der Tugenden und Laster ganz ihre eigenen Wege; in

ihren elf Kämpfergruppen hat sie nach keinem erkennbaren

System weitergedichtet; aber in der ersten Gruppe erscheint

auf der Lasterseite die mächtige Gestalt der Superbia auf

einem Rosse einhersprengend, die einzige berittene Kämpferin,

und hinter ihr zu Fuß in Rittertracht mit Lanzen bewalfnet

sieben Frauengestalten, es sind die sieben Hauptlaster, genau

in Gregorianischer Aufzählung, entgegen schreitet ruhig, eine

Krone um den Helm wie alle führenden Tugenden, die Humi-

litas und hinter ihr die sieben christlichen Tugenden; es lag

der Künstlerin wohl daran, hier in der ersten Kampfgruppe

1 Östliche Fassade. 5 Am Siidtor.

3 Sauer Symbolik des Kircliengebündes, Freiburg i. Br. 1902 p. 238
Judas unter der Hoffnung, Sardanapal unter der l’rudeutia, Tarquinius
unter der Temperentia.



444 Marie Uothein

gleich das ganze Gepränge der Macht auf beiden Seiten zu ent-

falten, unbekümmert darum, daß in den zehn folgenden Kämpfer-

gruppen der größte Teil der hier im Gefolge genannten Laster

und Tugenden noch einmal als Anführerinnen und nun mit

ganz anderer Gegnerschaft erscheinen. Gerade in der lebens-

vollen Schilderung der Laster entfaltet Herrad ihr großes

dramatisches Können, sie weiß wohl, was es auf ihre Nonnen

für einen Eindruck macht, wenn dies prächtige Lasterheer von

den meist ruhig und einfach auftretenden Tugenden über-

wunden wird.

In der statuarischen Kirchenausschmückung der folgenden

gotischen Zeit ist der Kampfgedanke immer mehr zurück-

getreten, übriggeblieben ist nur noch eine Gegenübersetzung

der einzelnen Paare. Die französischen Kirchen besonders, die

unter der Führung von Notre Dame de Paris eine fest-

geschlossene Gruppe bilden 1, stellen den Gegensatz der Tugenden

und Laster in getrennten Reliefs dar, die Tugenden sind

thronende Jungfrauen, wenig charakterisiert, die Laster werden

durch eine Szene aus dem Leben veranschaulicht. Architek-

tonische Gründe bestimmten den Künstler zu der Zahl 12, in

der Auswahl scheint er sich ebenso wie Herrad von Lands-

berg von eigener Phantasie haben leiten lassen, da unter den

zwölf Tugenden nicht einmal die ganze Tugendheptas ent-

halten ist 2, wenn auch Fides, Spes und Caritas den Reigen

beginnen.3 Daß aber auch die kämpfenden Tugenden in der

bildenden Kunst nicht ganz vergessen waren, zeigen die pracht-

1 Mäle, a o. 0. p. 147 ff.
8 Merkwürdig ist, daß sowohl in dieser Gruppe der französischen

Kirchen, wie bei Herrad von Landsberg die Iustitia fehlt. Male
a. o. 0. p. 148.

8 Am Baptisterium zu Parma erscheinen vier gekrönte Frauen-
gestalten, die jede in einem Kranz zwei Brustbilder halten: je zwei zu
den Seiten des westlichen und des nördlichen Portals. Nach den nur

zum Teil erhaltenen Inschriften sind hier die Tugenden dargestellt, also
auch zusammen zwölf, die Laster fehlen hier ganz. Piper Evangelischer
Kalender von 1866, p. 77 f.



Die Todsünden 445

vollen Gestalten am Portal des Straßburger Münsters, und hier

wie in einer Reihe von Glasgemälden 1 sehen wir, auch wenn

die Raumverteilung mehr Gestalten verlangt, immer erst die

Tugendheptas aufgeführt. Denn immer aufs neue galt es, die

Herrlichkeit dieser christlichen Tugenden darzustellen. Wo

keine architektonischen Rücksichten die Zahl bestimmten, be-

gnügte man sich denn auch mit der traditionellen Sieben. So

kämpfen sieben Tugenden und Laster auf der Vorderseite des

Elfenbeindeckels eines Psalteriums, welches 1131—1142 für

Melisinda, Königin von Jerusalem, angefertigt ist. 2 Bedeutsamer

sind die edlen Jungfrauen, die Giotto in der Kirche Santa

Maria dell’Arena in Padua, geschildert hat; auch nicht mehr

im Kampfe sind diese Gestalten zu ihrem Gegenlaster gedacht,

der Meister der Charakteristik begnügt sich damit, das ganze

Wesen der Tugenden wie der Laster in je einer Gestalt zu

geben. Die Tugenden sind bis auf Spes, die durch einen der

Krone zufliegenden Engel versinnbildlicht ist, alles Frauen-

gestalten, die durch ihre Attribute ihr Wesen zeigen, während

die Laster häufig durch eine Tat veranschaulicht werden, so die

Desperatio, die sich erhängt hat, die Iniustitia ist ein sitzender

Mann, die eine Hand am Schwert, in der anderen eine Lanze

mit Widerhaken. Szenen von Mord und Raub spielen sich vor

ihm ab. Und eine Generation später brachte Orcagna in

seinem Tabernakel in Or San Michele in Florenz diesem

„wunderbaren Monument, in dem die Scholastik sich in Marmor

kristallisiert hat“ 3 die sieben Tugenden und sieben Laster in

der Reihenfolge des Thomas von Aquino. Und zu gleicher

Zeit brachte Andrea Pisano, wie Vasari uns erzählt, am

Campanile die sieben Planeten und die sieben Tugenden in

1 Freiburg, Naumburg, Straßburg s. Bergner Christliche Kunst-
altcrtümcr in Deutschi , Leipzig 1903, p. 579 if.

s Im Brit. Museum in London. Abgebildet bei Sommerard Les arts
du mögen dge, Album Ser. II PI. 29 nach Piper im Ecang. Kalender für
1886, p. 66. (Den Nachweis verdanke ich Prof. Max Förster.)

3 Male a. o. 0. p. 151.



44C Marie (iothein

Mandorlen an; die sieben Werke der Barmherzigkeit aber in

kleinen Figuren als Halbreliefs. 1

Wir sahen, wie in allen diesen bildlichen Darstellungen

die Todsünden als geschlossene Gruppe gar keine Rolle spielen.

Die Tugenden sind durchaus die Hauptsache, mit Ausnahme

des hortus deliciarum müssen sich auch die Verneinungen

dieser Tugenden, die Laster, mit der Rolle begnügen, ein

Piedestal für die Verherrlichung der Tugend zu bieten.

Um so merkwürdiger ist ein Beispiel einer ganz selb-

ständigen Darstellung der Laster am Portale der Schotten-

kirche von St. Jakob in Regensburg. Acht als Karyatiden

über dem Portal angebrachte Gestalten deutet Goldschmidt 2 als

acht Todsünden. Diese teils männlichen, teils weiblichen Ge-

stalten sind mit nicht mißzuverstehenden Attributen genau in

der Reihenfolge des Cassianschen Schemas aufgereiht. Die Gula

eröffnet als langbärtiger Mann, die Hände auf dem Bauch, den

Reigen; darauf folgt ein Weib mit Schlangen um die Brüste,

die Fornicatio; die Avaritia hält einen Beutel auf dem Schoß;

die Ira läßt kein besonderes Attribut sehen; die Acedia

macht eine abwehrende Bewegung, während die Tristitia die

Ellbogen auf das Knie und das Haupt in die Hand stützt —

diese beiden eng zusammengehörigen Laster erscheinen hier in

umgekehrter Stellung, doch könnte man ihre Attribute auch

vertauschen. Die Vana gloria reißt mit der Linken das Maul

auf, und die Superbia erscheint prächtig gekleidet. 3 Dieses

Portal ist in der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts ent-

standen, zu einer Zeit, wo die kontinentale Literatur keine

Spur des Cassianschen Schemas mehr aufweist; das einzige

Land, das damals, wie wir sahen, noch teilweise an diesen

ältesten Formen der Lehre festhielt, war England. Es ist

noch immer eine offene Frage, wieweit wir in dieser Kirche,

1 Versari e*l. Milanesi v ili Andrea l’isano I, p. 48s
• A. tioldschuiidt Dir Allmnipsaller in Jltldesheim, Berlin 1895,

p. sr, ir. * Siidie aucli Bergner a. «. O.



Die Todsünden 447

die für Schotten mönche erbaut wurde, englischen Einfluß sehen

dürfen. Wenn Endres 1 mit Recht in anderen symbolischen Ge-

stalten des Portals eine Interpretation des Hoheliedkommentars

des Honorius Augustodunensis sieht, so wäre der Weg vielleicht

durch diesen Mann zu finden. Auch ohne daß man so weit

zu gehen braucht, ihn mit Anselm von Canterbury zu identi-

fizieren 2, lassen sich die nahen Beziehungen, die Honorius zu

England gehabt hat, in einer ganzen Reihe von Einzelheiten

aufweisen. 3

Sehr wahrscheinlich aber ist der Einfluß, wenn er von eng-

lischer Seite hier wirksam gewesen ist, ein nur literarischer ge-

wesen. Allerdings sind uns in der britischen Kunst bildliche

Darstellungen von Tugenden und Lastern vor dem 15. Jahr-

hundert äußerst selten erhalten, ein Brunnen aus Stanton Fitz-

warren in Woltshire zeigt einmal unter zehn Relieffiguren acht

Tugenden, die ebensoviel Laster unter die Füße treten; doch

weicht die Auswahl von der kirchlichen Aufzählung sowohl

der Tugenden wie der Laster erheblich ab, die am ehesten auf

Prudentius weisen.4

1 J. A. Endres Das St. Jacobsportal in Begensburg und Honorius
Augustodunensis, Kempten 1903.

s Kelle Wiener Sitzungsberichte Bd. CLII.
s Honorius kennt die nur in der irisch-britischen Kirche übliche

Tonsur, er hat seine Predigtsammlung Specuhnn Ecclcsiae dem Christ-
churchkloster zu Canterbury gewidmet, ist auch persönlich in Canter-
bury gewesen und hat dort gepredigt, und noch zu seinen Lebzeiten
wurde ein Teil seines Elucidarium ins Altenglische übersetzt, siehe Max
Förster Archiv für neuere Sprachen CXVT, 313 ff.

4 Allan Early Symbolism in Great Britain and Ireland before the
13 IU Century p. 277 ff. Die Paare heißen: largitas — avaritia; humilitas
— superbia; pietas — discordia; misericordia — invidia; ebrietas —

modestia; temperantia — luxuria; patientia — ira; pudicitia — libido.
Erst im 14. und 15. Jahrhundert mehren sich die Beispiele auf Wand-
malereien. C. E. Keyser A List of Buildings in Great Britain and Ire-
land, Having Moral and other painted decorations, London 1883, zählt
p. 397 siebzehn Kirchen mit Malereien der sieben Todsünden auf, darunter
sechsmal den Werken der Barmherzigkeit gegenübergestellt, viermal als



448 Marie Gothein

Ganz andere Wege nahm die Entwickelung, der die Literatur

in ihrer Beziehung zu den Hauptlastern folgte. Auch sie schließt

sich an Prudentius an, aber während sie den Kampfgedanken

mit ganz anderer Energie aufnimmt als die bildende Kunst und

ihn vielseitig und originell fortbildet, verläßt sie von Anfang

an die von Prudentius getroffene Auswahl der Kämpferpaare

zugunsten des kirchlichen Lasterschemas. Gregor selbst läßt

seine Hauptlaster wie Heeresführer ganzer Scharen von Unter-

lastern erscheinen und von Tugenden besiegt werden, die mit

seiner Tugendheptas gar nichts zu tun haben. Gregor drang

nicht sofort mit seinem Lasterkatalog durch; wie wir sahen,

hat England ihm besonders langen Widerstand geleistet, doch

wenn auch Aldhelmus in seinem schon erwähnten Gedicht in

Cassians Weise seine Laster aufzählt, so erscheinen sie doch

in Schlachtordnung und von ihren Führern zum Kampf gegen

die Tugenden geführt, wie bei Prudentius. Im Frankreich

der Karolinger Zeit, wo, wie erwähnt, schon Alcuin eine An-

näherang an Gregor durch Voranstellung der Superbia versucht,

nehmen auch die Dichter anfangs eine Mittelstellung zwischen

beiden Systemen ein, so vor allem Theodulf. Er schildert in

einem fragmentarisch überlieferten Gedicht in der Weise des

Prudentius

„ . . . horreuda bellum cum geute gerendum 1 “

und führt die Scharen mit Gula beginnend und Superbia zum

Schluß, die er aber doch „dux harum“ nennt, unter den acht

Heerführern erscheint aber auch schon die Invidia.2 Das

Wichtigste aber ist, daß Theodulf wie alle übrigen durchaus

von den Lastern ausgeht, so sehr, daß die entgegenstehenden

Baum und einmal als Bad in der Weise des Herrad dargestellt. Einmal
lieilit es auch 'The distructiou’, was ja auf Kampf oder Sieg der
Tugenden schließen laßt, doch kann man aus der Beschreibung nichts
weiter schließen.

1 Theodulfi Curmina II, v. 11, Mon. Germ, l'oetae Latini, p. 452.
5 Die Reihe bei Theodulf heißt gula, moechia, fraus, avaritia,

invidia, tristitia, ira, superbia. I, v. 265 tf.



Tugenden Abstrakta geworden sind, die ihre Fähigkeit, sich

zu personifizieren, fast verloren haben; der Tristitia z. B. steht

fraterna locutio und lectio sacra entgegen, der Superbia gar

exemplum Christi. 1

Mag also um diese Zeit noch manchmal die Zahl und bis-

weilen je nach der Absicht des Verfassers noch die Auswahl

schwanken, immer geht man von den Lastern aus, so daß unter

den Kämpfern auf der Tugendseite nur ganz ausnahmsweise

die in der bildenden Kunst nie fehlende Fides erscheint. So

bei Bonifacius 2, der allerdings auch zehn Laster den Tugenden

zum Streite entgegen führt. Er stellt der Tugend Fides die

Ignorantia (Dei) gegenüber, deren Bekämpfung er selbst sein

ganzes Missionsleben geweiht hatte. Wenn er neben der Gula

noch die Ebrietas anführt, so war das eine durch das National-

übel in England berechtigte Verdoppelung, und von den meisten

Moralisten wird dieses Laster noch besonders gerügt.

Unter allerlei Schriften des frühen Mittelalters, die unter

dem Titel „De conflictu vitiorum et virtutum“ als herrenloses

Gut ohne besondere Rechte dem oder jenem bedeutenden

Namen zugeschrieben 3 werden, nimmt die von Vincenz von

Beauvais unter die Schriften Gregors des Großen auf-

genommene eine eigenartige Stelle ein.4 Der Streit ist hier als

eine Redeturnier aufgefaßt, eines der frühesten Beispiele jener

Streitgedichte, wie sie dann das weitere Mittelalter mit einer

Fülle von Phantasie ausgestaltet hat, als Streit zwischen belebten

und unbelebten Dingen, zwischen Personen und personifizierten

Abstrakten. Hier sind es die Gregorianischen Hauptlaster mit

1 a. o. 0. I, v. 263 ff. 8 Bonifazius Aenigmata.
8 Eine dem Augustin zugeschriebene Schrift dieses Titels (Migne

Patrl. lat. 40, 1091 ff.) zählt 24 Laster auf, an der Spitze Superbia und

Humilitas, eine andere dem Papste Leo IX. zugeBchriebene (Migne 143,
559 ff.) ist der vorhergehenden sehr ähnlich, siehe Zöckler a. o. 0.,
p. 60 und 61.

4 Speculum historiale lih. XXIII, C L ff. De conflictu viciorum
et virtutum.

Die Todsünden



450 Marie Gothein

ihren auch von diesem schon angeführten Tochterlastern, die

mit Gründen ihr psychologisches Daseinsrecht behaupten und

jedesmal von ihrer Tugendgegnerin widerlegt werden. Eine

eigene Stelle wird der Tristitia und ihrer Widersacherin dem

gaudium spirituale eingeräumt. Nur sehr vorsichtig, fast wider-

willig wird die Tristitia als Laster bezeichnet; nur weil sie nicht

die Freude auf das Jenseits hat, ist sie zu verdammen, auf der

Lasterseite erscheint aber unter den untergeordneten Lastern

die inepta laetitia 1, die sich auf den Gassen zeigt und sich und

den Nächsten zum Lachen bringt — und als besonders christliche

Tugend wird ihr moderatus moeror entgegengestellt, denn „würde

man nicht den schmachvoll (infamis) schelten, der in dunkeim

Kerker eingeschlossen lachen würde“. Zu welch einer düstern

Weitabgewandtheit hatte es dieses frühe Mittelalter gebracht,

und welche Kluft trennte es schon wieder von den Zeiten, wo

Hermes Trismegistus seine Jünger lehrte fj kvnrt yuQ tfjs

xaxlug u-tQog.

Ganz besondere Wege, was Auswahl und Behandlung der

Laster anbetrifft, schlägt nun ein Werk ein, das an der Grenze

des früheren Mittelalters steht und für das spätere von Bedeutung

werden sollte, Alanus de Insulis’ Anticlaudian. Der beste Mensch

ist von der Natur mit Zustimmung des höchsten Gottes ge-

schaffen, da erfährt die Hölle, was ihr droht, und aufgerufen

von Alecto entsteigen die Laster dem finsteren Schlund, sie

machen sich bereit zu furchtbarem Kampf, unter der Banner-

führung der Discordia, und wie bei Prudentius stürmen sie zu

homerischem Einzelkampfe vor, doch nicht je ein Laster gegen

eine Tugend, wie wir es bisher immer angetroffen haben, sondern

der junge neugeschaffene Mensch, „juvenis“ genannt, stellt sich

einer jeden als Gegner entgegen und schlägt eine nach der

1 Inepta Laetitia kommt später als Begleiter des Karneval in den
Streitgedichten zwischen Fastnacht und Karneval vor, so in einem
italienischen dramatischen Texte nach einer Handschrift von c. 1500 ed.

Amalti, Neapel 1800. S. Creizenach (iesch.d. neueren Dramas I, p. 469/60.



anderen in die Flucht, nur von den Tugenden als Hilfsvölkern

unterstützt. Zum erstenmal tritt also hier der Mensch selbst

als Kämpfer auf, während wir uns bisher höchstens die mensch-

liche Seele als idealen Schauplatz vorstellen mußten, auf dem

die Geisterschlacht stattfand. Und dieser neuen Kampfesweise

kann es auch zugeschrieben werden, daß so seltsame Gesellen

wie Paupertas und Senectus unter den anstürmenden und ab-

geschlagenen Lastern erscheinen. Während aber diese zentrale

aktive Stellung des Menschen im Kampfe in der späteren Lite-

ratur noch von Bedeutung für die Entwickelung werden sollte,

so ist der Anticlaudian wohl das letzte Werk, in dem sein Ver-

fasser sich noch solche Freiheit mit der Lasteraufzählung nimmt.

Vom 13. Jahrhundert an ist die abendländische Heptas so fest

in der Literatur eingewurzelt, daß kaum noch hier und da eine

Abweichung zu konstatieren ist. In der gleichen Zeit, in der

die bildende Kunst in dem plastischen Schmuck ihrer Dome

sich mehr und mehr von der ursprünglichen Fassung der Laster

und meist auch der Tugenden entfernte, siegt dagegen in der

Literatur völlig die Lastersiebenzahl, wie sie einst schon dem

augusteischen Dichter vorgeschwebt hatte.

So schließt sich ihr in völliger Strenge auch der größte

Dichter an, den die Welt seit dem Untergang der augusteischen

Ara gesehen hatte, Dante Alighieri. Auf dieses Schema, wie

es jetzt in der Scholastik seit Petrus Lombardus festes Schul-

gut geworden war, hat Dante die sieben Kreise seines Reinigungs-

berges aufgebaut. Dem dunkeln Schlund der Hölle entstiegen,

gelangt der Dichter zur Pforte des Purgatoriums, wo ihm der

Engel mit der scharfen Spitze seines Schwertes sieben P: peccata

auf die Stirne eingräbt, aufsteigend soll er diese Wunden, die

er sichtbar trägt, wie die mit Narben lehaftete Seele bei Plato,

reinwaschen. Mühsam klimmt er durch die sieben Kreise des

Stolzes, des Neides, des Zornes, der Trägheit, des Geizes, der

Schwelgerei und der Unzucht, auf jeder fühlt er eines der P

verschwinden, bis er oben an der Grenze, die ihn noch scheidet
n_>:> *



452 Marie Gothein

von dem achten Kreise auf der Spitze des Berges, dem irdischen

Paradies, die Stirne wieder glatt fühlt.

Lange hatte die christliche Welt zu Dantes Zeit die

düstere Vorstellung von der verderbenspendenden, alles um-

spannenden Macht der Planeten verloren. Es bedarf keines

weiteren Wortes, wie ferne Dante selbst diese Vorstellung war,

ist doch sein Paradies vom 2. bis zum 22. Gesang ein Aufsteigen

der Seligen von Planet zu Planet zu immer höherem Glanze

und Vollkommenheit. 1 Dante verklärt hier mit höchster Dichter-

kraft einen Gedanken, der zuerst durch Clemens und Origenes

in die christliche Philosophie aufgenommen ward. Mit Clemens

nimmt er ein stufenweises Aufsteigen zur Vollendung bis zum

seligen Anschauen Gottes an und von Origenes die Welten,

die nacheinander dem jeweiligen Zustande der Seele entsprechend

ihr Raum gewähren, so daß sie aufsteigend immer mehr alles

Körperhafte verliert. 8 Als aber Dante im achten Gesänge zur

Venus aufsteigt, fügt er eine Polemik ein gegen den Irrtum der

„genti antiche“, die in diesen Planetenkreis die weltliche Liebe

gebannt geglaubt hätten. Im Namen der Venus lag es, daß diese

Vorstellung bei diesem Planeten am längsten lebendig bleiben

konnte. An anderer Stelle im 16. Gesang des Purgatoriums

setzt sich zudem Dante ganz klar mit dem Glauben des Ge-

1 Im 15. Jahrhundert schreibt der spanische Dichter Juan de Mena
eine Nachahmung Dantes, die er „Labirinto“ benennt, in der astrologische
Empfindungen wieder weit stärker zum Ausdruck kommen. „Jeder der
Planeten flöße seine Handlungen (operaciones) dem Menschen ein.“ Die
Prudenzia zeigt dem Dichter von hohem Standpunkte die sieben Sphären
der Planeten, in denen er oben immer die Guten und zu unterst die
Bösen schaut, so bei Luna oben die treuen Frauen, unten die Fälscher
und Verräter, bei Sol oben die Philosophen und Dichter, unten Magier
und Zauberer. Cf. Sauvisenti Primi inflnssi di Dante in Espagna.

* G. Anrich Clemens und Origenes als Begründer der Lehre vom

Fegefeuer [Theologische Abhaudl., eine Festgabe für H. J Holtzmann 1902]
p. 103 ff Der p. 120 Anm. versprochene Beweis für die Entwickelung
von den Spekulationen des Origenes zur abendländischen Lehre vom
Fegefeuer steht leider noch aus.



Die Todsünden 453

stirneinflusses auseinander: wohl pflanzt der Himmel (d. h. die

Gestirne) die Triebe dem Menschen ein, aber seinem freien Willen

ist es gegeben, sie zu überwinden, und die höchste Kraft, die,

wie es im Paradiso (II, v. 112) heißt, durch ihre Boten die

Gestirne lenkt, schuf auch

„La mente in voi, che il ciel non ha in cura“ 1

So sehr aber auch Dantes Gedicht treu die kirchlichen Auf-

fassungen seiner Zeit widerspiegelt, so erinnert doch gerade

der äußere Aufbau seines Purgatoriums an alte heidnische und

gnostische Vorstellungen. Die Kreise des Reinigungsberges

sind der einzige Zugang, den die Seele passieren muß, um zur

Seligkeit zu gelangen. Von Kreis zu Kreis muß sie aufsteigen, wie

einst die Anhänger des Hermes, des Mithras und der gnostischen

Sekten, und in jedem Kreise läßt sie eine der bösen Eigen-

schaften zurück. Und wie die Gnostiker, nachdem sie die sieben

Regionen durchlaufen haben, in die Ogdoas gelangen, zu der

liijtrjQ, der barmherzigen Mutter, der Sophia, und wie sie dort

vorbereitet werden zum Eingang in die höchste Seligkeit, so

steigen auch Dantes Seelen zur Ogdoas zum irdischen Paradies,

wo sie für das himmlische vorbereitet werden.

So sehen wir hier den Dichter der göttlichen Komödie

sein Purgatorium wie den Schlußstein einer langen einheitlichen
Tradition aufbauen.

Einst hatte in der ersten christlichen Zeit der Hirte des

Hermas schon ein Büßerheer gesehen a, das um einen Turm

herum so viel Jahre ihre Sünden büßen, als sie hier Tage

gesündigt haben, auch er läßt die leichten Sünden näher dem

Turme, d. h. der Seligkeit büßen, alle jene, die sittlich fielen;

ferne aber vom Turme büßen andere für den Abfall vom Glauben,

für Idolatrie und Häresie, die der Hirte als die schwersten aller

Sünden ansieht Auf Dantes Reinigungsberg wird für dies dem

1 Purgat. Canto XVI, v. 81.
- Hermas Vis. 3, c. 5, Siroil 6, c. 4



454 Marie Gothein

Christentum sonst doch gar sehr verhaßte Laster überhaupt

nicht gebüßt; dies Laster hat niemals zu den sieben Planeten-

gaben gehört. Die Ketzer werden bei Dante nur in der Hölle

bestraft. So sehr hier in der Hölle ihn beim Aufbau der

künstlerische Sinn für Symmetrie leitete, in den Strafen fühlte

er sich von dem strengen Zwang des Purgatoriums frei. Hier

galt es nicht die Seele von den auch dem besten Christen ein-

gepflanzten Lastern zu reinigen, sondern für Tatsiinden, eigent-

liche peccata mortalia im biblischen Sinne, die ewige Strafe zu

erdulden. So scheiden auch schon die antiken wie die früh-

christlichen Hadesmythen ganz deutlich die Tatsünden, die in

ewiger Nacht die Strafe erleiden, von den zu büßenden Lastern.

Wenn der Aridaios des Plutarch (de sera num. vind. c. 22,

p. 563 d ff.) die Narben der auf und ab steigenden Seelen sieht,

so zählt er eine Reihe von lasterhaften Eigenschaften auf, die

den Seelen nach Platos Lehre Narben, ja sogar verschiedene

Farben eingeätzt haben, und diese Seelen dürfen allmählich

sich bessernd und reinigend aufwärts steigen; wenn er aber

dann an den Ort der Strafe kommt, so trifft er zuerst seinen

eigenen Vater, der reiche Gastfreunde vergiftet hat. 1 Die Petrus-

apokalypse zählt an ihrem Straforte 14 verschiedene Tatsünden

auf, für die Männer und Weiber dort so schauerlich bestraft

werden.2 Die zum Tode führenden Tatsünden haben aber

niemals einer festgefügten kirchlichen Norm unterlegen, auch

Dante unterscheidet nur die leichteren Sünden der oberen von

den schwereren der unteren Hölle und gliedert sie nach dem

aristotelischen Schema in

Incontinenza, malizia et la matta
Bestialitade? e come incontinenza

Men Dio offende e men biasimo aceatta? 3

1 A. Dieterich Nekyia. Leipzig 1893, p. 146 u. 170, 171.
* Dieterich a. o. 0., p. 2 ff. Für das ganze Strafeusystein der Unter-

welt siehe Rohde Psyche, 3. Aufl. I, p. 301 ff.
5 Inferno XI, 83 ff.



Die Todsünden 455

Wir müssen erst in das Ende des 15., den Anfang des

16. Jahrhunderts vorwärts dringen, d. h. also in eine Zeit, wo die

sieben Todsünden nicht nur kirchlich zu einer unverrückbar

festen Norm gelangt waren, sondern auch im Laienbewußtsein

ihre größte Popularität feierten, um einer Gruppe von Werken zu

begegnen, die auch die Höllenstrafen streng nach dem Tod-

sündenschema anordnete. In Paris erschien im Jahre 1493 ein

Büchlein, „Le Kalendrier des Bergers“ genannt, eines jener

Werkchen, die es sich zur Aufgabe machten, das Publikum in

Poesie und Prosa, in Wort und Bild mit allem Wissenswerten

bekannt zu machen, von einem System der Ethik bis zu den

Regeln über Aderlaß. Das zweite Kapitel beschäftigt sich mit den

Strafen in der Hölle. Simeon, bei dem der Herr zu Tische

ist, bittet ihn, Lazarus zu veranlassen, ihm zu berichten, was

er in den drei Tagen zwischen seinem Tode und seiner Auf-

erweckung gesehen habe. 1 Der Herr willfahrt, um Simeons

Zweifel zu beschwichtigen, und Lazarus berichtet von dem Orte

der Schrecken: er sieht zuerst die Stolzen, die am härtesten

leiden, da sie auf Räder geflochten sind, die im schnellsten

Wirbel sich drehen; dann der Reihe nach alle Todsünden bis

herab zu den Gefräßigen, die mit eklen Kröten und anderem

Getier gestopft werden. Wirksamer aber noch als die Worte

sind die Holzschnitte, die in eindrucksvollster Weise die Höllen-

strafen der Phantasie des Beschauers einprägen. Nicht zum

mindesten diesen Partien 5 verdankt der Kalender seine Popu-

larität, allein bis zum Jahre 1500 erlebte er acht Auflagen und

ist in Frankreich ebenso wie in England bis tief in das 18. Jahr-

1 In gleicher Weise, wie einst bei Plutarch Aridaios drei Tage tot
war und, als er dann wieder erwacht, erzählt, was er in diesen drei

Tagen gesehen hat. Dieterich a. o. 0. p. 145. Dies wieder nach der Vision
des Er am Schluß von Platons Politie. Ebenso im M. A. die Yisio Wettini etc.

* Diesen Teil der Höllenstrafen hatte der Kalender aus einem kleinen

Büchlein übernommen, das 1492 gedruckt war, l.’art de bien viere et
viourir. Siehe The Kalender of Shcplicrds. ed. Sommer. London 1892.
p. 29, 90.



456 Marie Gothein

hundert immer wieder neu gedruckt und gelesen worden. Gerade

die Schematisierung der Höllenstrafen nach den Todsünden zeigt,

daß die schaffende Phantasie nach dieser Richtung unfruchtbar

geworden war, während das 13. Jahrhundert, wie es sich in

Dantes göttlichem Gedichte spiegelt, gerade in dieser Unter-

scheidung von bösen Anlagen, die entsühnt werden können,

von den bösen Taten, die bestraft werden, die unmittelbare
Frische dieser Weltanschauung zeigt.

Die Lehre von den sieben Todsünden war aber doch schon

zu Dantes Zeit dogmatisch völlig festgelegt, man verstand

es, in diese durch Tradition geheiligte, aber doch nur mehr

oder minder zufällige Auswahl der sieben lasterhaften Anlagen,

die ganz unendliche Mannigfaltigkeit der Sündenpsychologie

hineinzupressen. Man scheute sich sogar nicht mehr, eine

solche Lehre in ein Glaubensbekenntnis einzuschließen, wie

uns ein kleines Gedicht zeigt, das eine schlechtbeglau-

bigte Anekdote Dante selbst zuspricht. 1 Es gibt den Inhalt

seines Sühnesystems in reichlich trivialen Terzinen. Dante

soll, so erzählt die Anekdote, um sich vor der Inquisition

zu schützen, vor die ihn die Anklage der Minoriten gestellt

hatte, sich durch ein poetisches Glaubensbekenntnis gerecht-

fertigt haben, in dem auch die sieben Todsünden besungen
werden.

Die Reihenfolge der Laster schließt sich auch hier eng an

Dante an, trotzdem in jener Zeit in den theologischen Schulen

eine an sich bedeutungs-, ja gedankenlose Änderung der Reihen-

folge gemacht worden war, die aber schließlich zur Herrschaft

gelangte. Vielleicht aus keinem anderen Grunde, als um ein

klingendes Memorialwort 2 zu haben, ordnete man damals in

den Schulen die Laster mit ihren Anfangsbuchstaben nach

dem Worte Saligia. Schon im 13. Jahrhundert finden wir es

1 Darüber Scbetfer-Boicbhorst Au.* Dante* Verbannung, Straßburg
1882. p. 61.

* Zückler a. o. 0. p. O'J.



Die Todsünden 457

bei Heinrich von Ostia und Thomas von Aquino, aber sehr

charakteristisch nach dem gleichen Memorialvers

Dat septem vicia

dictio saligia

verschieden angeordnet. 1 Gegen alle früheren Reihenfolgen sind

aber beide gleichmäßig ein Rückschritt, da eine psychologische

Folge von den geistigen zu den fleischlichen Lastern ganz zer-

stört ist, Gula und Luxuria auseinandergerissen und von ihrem

Platze am Ende verdrängt sind.

So sind es auch eigentlich erst die Jesuiten, die in ihren

Katechismen und Beichtspiegeln dem Saligiaschema zur all-

gemeinen Geltung verholfen haben. Im Mittelalter war es Schul-

gut geblieben und in das Bewußtsein der Bußprediger und der

Laien noch gar nicht eingedrungen, denn gerade die ersteren

brauchten eine psychologische Gruppierung, wie sie auch

Dante im 17. Gesang des Purgatoriums gibt, indem er nach

Augustinus’ Definition* die Laster dem „amor non ordinatus“

zuschreibt und sie danach gruppiert: die drei ersten Stolz, Neid,

Zorn sind Laster aus falscher Liebe zu sich selbst, die nach

falschem Ziel streben, Trägheit ist zu matte Liebe zum höch-

sten Gut, Geiz, Völlerei und Unzucht zu heftige Liebe zu nich-

tigen Gütern. In solchen psychologischen Auseinandersetzungen

und Gruppierungen können sich nun die Bußprediger dieser

Zeit nicht genugtun. In ihnen aber werden wir auch die

eigentlichen Vermittler für die Vulgärliteratur, wenn wir von

Dantes Gedicht absehen, finden. Für England gehörte zu den

beliebtesten Predigten das Speculum des St. Edmund, des Erz-

bischofs von Canterbury, das uns in einer großen Reihe eng-

1 Zückler a. o. 0. p 6i) tf. llenricus Ustieusis .Summa s tractatus
de poenitentiis et remissione: superbia, uecidia, luxuria, Ira, gula, in-
vidia, avaritia. Thomas von Aquino Summa II 2. quaest. 84: superbia,
avaritia, luxuria, iuvidia, gula, Ira, aredia. Doch bat Thomas daneben
auch die Gregorianische lieihe. Durch jesuitischen Kintiub kam das
Saligiaschema auch in die jüngeren Symbole der griechischen Kirche.

2 Cicitas Dei XV 221.



458 Marie Gothein

lischer Bearbeitungen in Poesie und Prosa erhalten ist. 1 „Mit

Recht“, heißt es hier in der englischen Prosaübersetzung, „nennt

man diese Sünden Todsünden, denn Stolz entzweit den Menschen

mit Gott, Neid mit den Mitchristen, Zorn aber mit sich selbst,

Trägheit quält ihn, Geiz betrügt ihn, Völlerei zerstört ihn

und Unzucht wirft ihn in Ketten.“ Und ähnlich, nur noch

tiefer behandelt Wicklif die Frage in seiner Abhandlung über

The Seven Deadly Sins. 2 Die Ursachen der Sünde, heißt es

dort, sind der Satan, die Welt und des Menschen eigen Fleisch,

sie drängen den Menschen gegen Gottes Willen aufzuhegehren.

Stolz, Neid und Wut sind Sünden des Satans, Wut, Träg-

heit und Geiz Sünden der Welt, Geiz, Völlerei und Unzucht

Sünden des Fleisches. Wir sehen hier in beiden Schriften

den Ausdruck Todsünde angewandt, den die lateinischen

noch nicht kannten. Es scheint so, als wenn die Vulgär-

sprachen ihn von allem Anfang aufgenommen haben 8 und

der dann erst der lateinischen Literatur aufgezwungen wurde,

so daß auch diese nun den früher allein gebrauchten Ausdruck

vitia capitalia durch den ungenauen peccata mortalia ersetzt hat.

Das Thema von den sieben Todsünden wurde natur-

gemäß eines der beliebtesten für die Bußprediger der Vulgär-

sprachen, sie waren allerdings weit davon entfernt, neue Ge-

danken in ihre Behandlung zu bringen, sie nehmen die Motive,

die die lateinische Moralistenliteratur ihnen vorgedacht, nur

mit Eifer und Vielseitigkeit auf. In das alte Thema des Kampfes

der Laster und Tugenden soll Abwechslung gebracht werden;

darum stellt man den Lastern als Überwinder und Heilmittel die

sieben Bitten des Vaterunsers entgegen; schon im Beginn des

1 Mirror of St. Edmund E. E. T. S. 26 p. 15 ff. eine Prosaüberset-

zung; Minor Poems of the Yernon Mss N. XXXII E. E. T. S. 98 „hou a
man schall lyue parfytly“. X. XXXV: The spur of love

* Works ed. Arnold III p. 119 ff.
' Eine Ausnahme scheint die deutsche Literatur zu machen, die

den Ausdruck Hauptsünden auch noch im 14. Jahrhundert fast durch-

gängig auwendet.



Die Todsünden 459

12. Jahrhunderts finden wir dies in einem Werke des Pseudo-

Hugo 1, ein deutscher Prediger des 13. Jahrhunderts nimmt

das auf und gibt uns in drastischer Sprache die spitzfindigen

Gegenüberstellungen des Lateiners. Daß z. B. die acedia, die

er gar nicht übersetzen kann, und von der er nur weiß, daß

sie „das Laster der geistliche Leut sei“, der vierten Bitte, unser

täglich Brot gib uns heute, gegenübersteht, scheint ihm selbst

nicht einzuleuchten, besser paßt ihm für die siebente Sünde

„die mit urloub der vrouwen daz hur“ ist — „das erlöse uns von

dem Übel“. 8 Wie die sieben Bitten werden auch die sieben

Seligpreisungen, die sieben Gaben des heiligen Geistes, die

sieben Werke der Barmherzigkeit den Lastern gegenübergestellt,

oder man vergleicht sie mit den sieben Häuptern des apokalyp-

tischen Tieres. Bonaventura in seinem Breviloquium (III c. 9)

war hier das lateinische Vorbild, und ihm folgen ein altsizilia-

nischer Text, das libro dei vizi e delle virtü, und auch der

Beichtvater Philipp des Kühnen, Lorent du Bois, in seiner

viel gelesenen und einflußreichen „Somme le Roi“ 3 oder „Des

Vices et de vertues“ am Ende des 13. Jahrhunderts, das

dann im nächsten Jahrhundert von Dan Michels als „Ayenbite

of Inwyt“ 4 (Gewissensbiß) in englischer Sprache bearbeitet
wurde.

Die Bedeutung dieser Bußpredigerliteratur liegt für uns

aber doch in erster Linie darin, daß sie Vermittlung und An-

regung für die Dichter war; gehen doch beide, Moralschrift

und Dichtung, in jener Zeit oft so ineinander über, daß nur

die gebundene Rede sie unterscheidet. Es kann nicht wunder-

nehmen, daß gerade dieses Thema die Phantasie der Dichter

mit solcher Kraft ergriff.

1 Expositio altera orationis domini (inter Allegor. in N. T. Opp.
Hugonis t 1 p. 774 M.). '

* Sitzungsberichte der Wiener Akad. d. Wissensch. B 94 p. 192 tf.

5 cf. Groeber Grundriß III B I p. 1027.
4 ed. Morris, E. E.T.S. 23.



4GO Marie Gothein

Jahrhundertelang hatte die christliche Kirche dahin

gearbeitet, das ganze Interesse der Gläubigen auf ihre Seele zu

lenken; in ihrer Pflege im Diesseits, ihrem Schicksal im Jen-

seits mußte der Schwerpunkt alles Dichtens und Trachtens des

Christen liegen. Der christlichen Phantasie war der scharfe

Gegensatz zwischen Seele und Körper unaufhörlich gegenwärtig;

nicht allein die Seele als Ganzes wurde selbständig und

körperhaft gedacht, sondern die einzelnen Kräfte, die in

der Seele wirken, gestalteten sich für das bilderreiche Denken

zu dramatisch handelnden Personen. Bei einem unstillbaren

Wunsche des mittelalterlichen Menschen, sich abstrakte psycho-

logische Vorgänge klarzumachen, war doch das abstrakte Denken

selbst steif und unbiegsam, wie das die ganze scholastische Gelehr-

samkeit zeigt, wo sie nicht selbst zu sinnbildlicher Darstellung

greift. Daraus erklärt sich die Vorliebe, die die Dichtkunst damals

für die Allegorie im weitesten Sinne hegt. Ebenso wie man sich

das große Weltbild, den Makrokosmos, am liebsten als ein großes

Drama vorstellte, in dem die kosmischen Kräfte als handelnde,

kämpfende, sichtbarlich schaffende Gestalten auftraten, so war

auch die Menschenseele, der Mikrokosmos, der Schauplatz solch

dramatischer Vorgänge, und hierfür waren die sieben Todsünden

auf feindlicher Seite der mächtigste Chor der handelnden Personen.

Man lebte jetzt nicht mehr wie in frühchristlicher Zeit

unter dem angstvollen Druck der unentrinnbaren eljiuQfiBvrj.

Daß die Planeten nicht mehr die Knechter der sündigen Seele

waren, half auch dazu, den Spielraum ihrer Kräfte zu erweitern.

Zwar war es der Kirche nie ganz gelungen, den Glauben an

die Macht der Gestirne auszurotten, aber ihren unmittelbaren

psychologischen Einfluß hatte sie doch gebrochen, und wenn

auch eigentlich erst jetzt unter arabisch-jüdischem Einfluß sich

die hellenistische Wissenschaft der Astrologie im Abendlande

verbreitete, so hatte sich doch das Herrschaftsgebiet der Gestirne

über den Menschen beschränken müssen auf das äußere irdische

Schicksal, das die teils gut, teils böse gedachten Planeten durch



Die Todsünden 461

ihre Stellung zueinander in der Geburtsstunde bestimmten, der

Seele verlieben sie höchstens noch das Temperament. So scheint

nun durch diesen Prozeß die unmittelbare Verbindung unserer

Todsünden mit den Planeten im Bewußtsein der Menschen aus-

gelöscht; nur an mannigfachen Nebenverbindungen, die die Laster

noch eingehen, können wir ein schwaches Band der Erinnerung

weiter verfolgen. Frühe, größtenteils vorchristliche astrologische

Vorstellungen hatten die Planeten mit allerlei Naturgegenständen,

wie sieben Metallen, Steinen, Pflanzen und Tieren, oder auch

vom Menschen hergeleitet mit sieben seiner Körperteile oder

den sieben Lebensaltern in Verbindung gebracht. 1 Eine ganze

Reihe dieser Dinge erscheint nun auch in der Literatur des
Mittelalters als Attribute der Todsünden.

Eine hervorragende Rolle unter diesen spielen die Tiere.

Die erste bekannte Nachricht einer solchen Verbindung zu-

1 Roscher Lexikon der Mythologie, Art. Planeten and Planetengötter
von Roscher. Zum Schluß eine Liste der antiken Verbindungen. Noch

erweitert Hebdomadcnlehrc a. a. 0. p. 172 ff. — F. Holl schreibt mir zu
der umstehend besprochenen Celsusstelle: Es scheint, daß die Planeten,
ähnlich wie die Sternbilder des Zodiacus und der Dodeceoros als Tiere

gefaßt wurden; aber die volle Lösung des Rätsels ist noch nicht gelungen,
man möchte sie am ehesten auf egyptischem Boden suchen. Vielleicht
aber sind es auch nur Tiere, die dem besonderen Einfluß der in der

gewohnten Ordnung aufgezählten Planeten unterliegen. Für die meisten
läßt es sich nachweisen. Der Esel als typhonisches Tier gehört dem
Saturn; der Hund wohl zu Jupiter (sonst der Fuchs); der Bär zu Mars;
der Adler zur Sonne; der Drache (Schlange) zu Merkur (dem die igntxd
untertau sind); der Löwe zur Selene (vgl. Roscher Über Seietle und Ver-
wandtes, p. 104; Löwe als Attribut der Mondgöttin); endlich der Stier
müßte zur Venus als kosmisches Haus des Planeten gehören. Für end-
gültig möchte ich aber diese Fassung noch nicht ausgeben. — Auch
Manilius IV, 151 tf. läßt die Verliebten unter dem Sternbilde des Stieres

geboren werden, während unter dem Löwen, 176f., stolze herrschsüchtige
Menschen entstehen. In einer der chaldäischen Schöpfungslegenden (George
Smiths Chaldüische Genesis, übers, von Herrmanu Delitzsch, Leipzig 1876,
p. 99) werden die sieben (leister, die das Fnheil in die Welt bringen, die
allerdings in gewissem Gegensatz zu den Gestirnen den subluuareu unteren
Teil des Himmels bewohnen, auch zum größten Teil durch Tiere personi-
fiziert , soweit der verstümmelte Zustand der Tafeln es erkennen läßt.



462 Marie Gothein

gleich der Planeten und ihrer bösen Geister hat uns Origenes

aus Celsus aufbewahrt. Celsus erzählt 1, wie nach dem Glauben

der Ophiten der Seele, die den Zaun der Bosheit zu durch-

laufen hatte, die ccqxovtss daCpovss wie Tiere erschienen wären,

der erste wie ein Löwe, der zweite gleich einem Stier, darauf

ein Drache, ein Adler, ein Bär, ein Hund, endlich,ein Esel.

Schon Boethius in seiner Consolatio philosophiae 2 gibt einen

sehr wirkungsvollen Vergleich von Lastern mit Tieren, er

bringt acht Laster, die aber wesentlich von dem Kirchenschema

abweichen, und wählt die Tiere aus dem Wesen der Eigen-

schaft, der er es zugesellt, heraus; so ist der Geiz gleich dem

Wolfe, dem Hunde gleicht das wilde lose Zungengeschwätz,

der Betrug gleicht dem Fuchse, der Zorn gleicht dem Löwen,

die Furcht dem Hirsche, die Trägheit dem Esel, die Un-

beständigkeit dem Vogel, die Unzucht dem Schweine. Doch

erst im späteren Mittelalter, als die Neigung immer ver-

breiteter wurde, sich menschliche Vorgänge unter einer

Tierfabel vorzustellen, und sich eine ganze Tierpsychologie

ausbildete, häufen sich die Beispiele, in denen die Tod-

sünden mit Tieren verbunden werden. Manchmal dringen

sie direkt in die Tierfabel ein, wie in Jacquemert Gielees

Renard le Nouvel (1288), wo König Nobels ältester Sohn,

der sich gegen den Vater empört, Orgueil genannt wird

und die sechs übrigen Sünden, ohne einzeln spezialisiert zu

werden, ihn bedienen und nachher die Bemannung seines Schiffes3

ausmachen und das Schloß Renards Maupertuis belagern. Eine

ganz eigenartige Tiersymbolik veranschaulicht auch ein Blatt

des Hortus deliciarum. Die Künstlerin zeigt uns dort einen

Wagen der Avaritia, auf dem ein Schwein, ein bellender

1 Origenes contra Celsum Buch VI, 31.
1 Boethius Cons. phil. 4, 3.

5 Bei Lope de Vega Antos Sagrament, Nr. I Viaje del Animo bilden
die sieben Todsünden die Bemannung des Schiffes des Lucifer. Stolz
führt das Steuer, die übrigen rudern, auch ohne einzeln aufgeführt zu
werden.



Die Todsünden 463

Hund, ein Bär, ein Wolf und ein Stier mit Aufschriften, als

sorditas, tenacitas, violentia, rapacitas und aviditas bezeichnet

werden. Der Wagen wird nach zwei Seiten von dem Fuchs

(fraus) und dem Löwen (ambitio) gezogen. 1 Auch sonst be-

mächtigt sich die Kunst dieser Symbolik 2, aber immer behandelt

sie ihr Thema mit größerer Freiheit wie die Literatur, die

sich auch hier mehr in den kirchlichen Grenzen hält. So

in der sehr reizvollen altenglischen Allegorie „Ancren Riule“ 3,

einer Richtschnur für Nonnen, die Simon von Gentham Ende

des 13. Jahrhunderts für drei Schwestern schrieb, die sich zu

einem betrachtenden Leben zurückgezogen hatten. Die Nonnen

wandern durch einen finsteren Wald auf ihrer Pilgerreise nach

Jerusalem, dort treffen sie wilde Tiere, die sie meiden müssen,

den Stolz als Löwen, den Neid als Natter, den Zorn als Ein-

horn, die Unzucht als Skorpion, den Geiz als Fuchs, die

Völlerei als Schwein, die Trägheit als Bär, jedes ist von einer

ganzen Anzahl von Jungen begleitet. Wenn der Verfasser die

Nonnen dann ermahnt, selbst wie ein Wild zu sein, das auch

des Menschen Anblick flieht, um ihrem Bräutigam ganz lieblich

zu erscheinen — denn das Fleisch des Wildes schmeckt am

lieblichsten —, so ist auch das dem mittelalterlichen Empfinden

1 Hortus deliciarum a. o. 0. planche LI.
* Zöckler a. o. 0. p. 95, 96. Ein Teppich im Fürstensaal des Rat-

hauses zu Regensburg läßt 14 Laster auf Tieren reiten, im nördlichen
Seitenschiff der Jakobikirche zu Leutschau in Ungarn sind sieben Laster
auf Tieren reitend den sieben Werken der Barmherzigkeit entgegen-
gestellt. Die Handschrift Gg 4. 27 der Universitätsbibliothek in Cam-
bridge enthält Illustrationen zu Chaucers Behandlung der sieben Tod-
sünden und entsprechenden Tugenden in Parsons Tale: Hier reiten die
Laster auf Tieren, ohne daß der Text dazu Anlaß gäbe, und zwar die
Invidia auf einem Wolf, die Gula auf einem Schwein (Bären?), die
Luxuria auf einem Geißbock. Leider sind nur diese drei Bilder veröffent-

licht im Anhang zu Furnivalls Abdruck des Harleian Ms. 7331 of
Chaucers Canterbury Tales, Chaucers Society 1885. Die Tugenden sind
gekrönt mit Attributen, und nicht beritten und dem Text gemäß nichts
als die Widerspiele der Laster.

3 Ancren Riule, regula inclusarum ed. Camden Society B. 57.



464 Marie Gothcin

verständlicher als uns heute. Einen festen Kanon für die Ver-

teilung der Tiere unter die Todsünden gibt es nicht, die Aus-

wahl war dem psychologischen Ermessen des Verfassers über-

lassen; der Esel wird meist der acedia gesellt — nur Ancren

Riule, das die Trägheit und den Bär zusammenstellt, ist die

einzige mir bekannte Ausnahme — und der Löwe fast immer

der superbia. Auf dieses Laster wird wohl mit Recht auch

der Löwe gedeutet, den Dante im ersten Gesang des Inferno

als eines der drei Tiere trifft, die ihm den Aufgang zum

Berge sperren. Von den anderen beiden teilt er selbst im

Purgatorium (canto XX) die Wölfin der avaritia zu, und daß

der Panther dem Jugendlaster der luxuria angehört, geht aus

dem Texte selbst hervor, dem Mannesalter gehört dann der

Löwe, superbia, dem Greisenalter die Wölfin, avaritia. 1

Mit größter Ausführlichkeit führt uns der Wiener Karmeliter-

mönch Mathias Farinator im 14. Jahrhundert in diese Tier-

symbolik ein. In seinem Kampf der Laster mit den Tugenden 2

erhält nicht nur jeder seiner sieben Knappen (apparitores) ein

Reittier, sondern jedes Waffenstück trägt sein eigenes Tier-

symbol, und da auch die sieben Tugenden, das Widerspiel der

Laster, in gleicher Weise ausgerüstet sind, so mußte zur Auf-

bringung von mehr als 60 nötigen Tieren fast der ganze

Physiologus erschöpft werden, die näheren Erläuterungen des

Textes geben dann noch jeweils die Gründe für die Wahl, die

aber sehr willkürlich ist. Die Superbia führt den Löwen nur

auf der Tunica, reitet aber auf einem Dromedar, die Luxuria

1 Es sei hier noch an die stoische Zusammenstellung der tres
Furiae ...quae mentes hominis exagitant (Lact. inst. div. VI c. 19, 4) ira
cupiditas, libido erinnert, s. Dieterich Nekyia p. 171, doch ist die superbia
als die christliche Lasterküuigiu für ira eingetreten. Daß diese drei
Laster superbia, avaritia, luxuria auch zugleich die ersten des Saligia-
schemas sind, worauf Zöckler a. o. 0. p. 27 aufmerksam macht, hat für
Dante wohl kaum eine Dedeutung.

1 Mathias Farinator Lumen auimae tit. 7't I)e septem apparitoribus-
Zöckler a. o. 0. gibt im Anhang einen Abdruck dieser Laster- und
Tugendenausrüstung.



Die Todsünden 4G5

auf einem Bären mit einem Kranz von Rosen im Haar,

wozu der Text bemerkt „hirundines nidificant in his rosis et

eas fimo suo excaecant“. Wie sehr der Mönch mit seinem

Werke den Geschmack seiner Zeit traf, zeigt eine ganze Reihe

deutscher Bearbeitungen, die eine mehr oder minder genaue

Übersetzung gerade dieser Ausrüstung zum Kampfe geben.'

Die eigentliche Hochflut für die Darstellung der Todsünden

bringt das 13. Jahrhundert Das Kampfmotiv wird jetzt im

Zeitgewande als ein Ritterturnier aufgefaßt, so in Huon de

Meris Le tournoiment de 1’AntiChrist 8 Der Teufel sammelt

seine glänzend ausgerüsteten Laster in der Stadt D’esperance,

er wird dann von Christus, der an der Spitze der Tugenden

aus der Stadt Esperance hervorbricht, besiegt.

Um das Kampfmotiv der offenen Feldschlacht zu variieren,

wählte man die Belagerung einer Feste durch das Lasterheer,

die zu einer Lieblingsvorstellung besonders in England wurde,

die aber auch erst nach dem Jahre 1000, nach der Entstehung

ummauerter Burgen aufgekommen sein kann. Das lateinische

Vorbild fand man in Honorius Augustodunus 3, der in seinem

Speculum Ecclesiae 4 auch einen Kampf zwischen den Heeren

des Antichrist und Christus schildert. Im Verlauf dieses

Kampfes sind die Tugenden in einer Feste eingeschlossen.

„Hoc castellum a turba hostium exterius obsidetur, a factione

civium interius commovetur, dum posteriores damna ei inferunt,

vitia autem et carnis desideria interiora bona obruunt.“ Der

normannische Bischof von Lincoln Grosseteste griff dies Motiv

für sein Chateaux d’amour 5 auf. Hier aber ist das Schloß

gut ausgerüstet, auf einem Felsen, dem Herzen Marias, ge-

legen, von vier Ecktürmen, den Kardinaltugenden geschirmt,

1 Siehe Zückler a. o. 0. p. 85 und Anm. 115, der Anhang enthält
auch die Übersetzung in der iVote wider den Teufel.

1 Huon de Meri Le tournoiment de VAntichrist ed. Wermann 1888.

s Über die nahen Beziehungen von Honorius Augustoduus zu Eng-
land siehe oben. 4 In Concentu Populi Migne 172 1093 ff.

6 ed. (Jooke, 1852.
Archiv f. lteligiouswissenBobaft X 30



466 Marie Gothein

sieben Schanzen aber, die sieben Tugenden, halten den An-

prall der sieben Todsünden ab. Sehr früh, wahrscheinlich

zu Anfang des 14. Jahrhunderts, wurde des Bischofs Gedicht

ins Englische übersetzt. Zu gleicher Zeit übernahm ein anderes

englisches Gedicht, das den großen Plan verfolgte, ein religiöses

Weltbild zu schaffen, „Cursor Mundi“ diese Schloßbelagerung

in enger Anlehnung an Grosseteste. Die Seele fleht zum

Schluß Eingang zu finden in dies feste Schloß, um sicher

zu sein vor den drei Widersachern, dem Teufel und seinen

Begleitern Trägheit, Neid und Stolz, der Welt mit Zorn und

Geiz und dem eigenen Fleisch, von Unzucht (foolish liking)

und Völlerei begleitet. 1 Überall ist dieses Schloß das Herz

Marias, und zum Lobe der Jungfrau errichtet die Poesie im

13. und 14. Jahrhundert, jener Zeit der Hochflut der Marien-

verehrung, noch eine große Reihe von symbolischen Schlössern

und Tempeln. So erbaut der jüngere Titurel der Himmels-

königin zu Ehren seinen ungeheuren Tempel; er aber läßt

die feindlichen Scharen dort nicht heran, sondern legt den

Kampf in die eigene Seele 2, denn mehr als durch Tempelbau

ehre man die Jungfrau, wenn man ihr in sich einen Tempel

errichte, wenn man die sieben Tugenden pflege und durch sie

die sieben Hauptsünden vertreibe, die nun in Kämpferpaaren

aufgezählt werden.

Auch in Langlands Vision of Piers the Ploughman treffen

wir um die Mitte des 14. Jahrhunderts das feste Schloß Truth

an, das von bösen Feinden belagert wird.3 Wenn auch die

Todsünden hier nicht besonders aufgeführt werden, so be-

schäftigt sich doch der Dichter sonst wiederholt mit ihnen. In

einem Kampfe des Antichrist gegen Conscience ist Stolz sein

Bannerträger. Conscience ruft Nature zu Hilfe, doch diese ist

1 Cursor Mundi Early E Text. Soc., Bd. 59, Pt. II, p. 668 ff.
’ Der Gralstempel, Vorstufe zu einer Ausgabe deB jüngeren Titurel

von F. Zarncke(Kgl. Sachs. Gesellschaft der Wissensch. Phil.-hist. Klasse B

VII, p. 448, 511, Str. 27 ff.). ’ Passage XX.



Die Todsünden 467

nicht zur Hilfe geneigt, denn sie schickt von den Planeten

kommend Krankheiten über das Menschengeschlecht. Daß die

Planeten, wenn auch nicht mehr die geistigen, so doch die

leiblichen Unheilsbringer sind, ist damals noch eine lebendige

Vorstellung; auch Chaucer weiß davon in seinem Astrolabium

zu erzählen. 1 Zum Schluß wird dann Conscience noch von den

sieben großen Riesen „that with Antichrist helden“ belagert

— die Anführerin ist auch hier wie im Cursor Mundi „sloth“,

Trägheit; so heftig ist die Belagerung, daß Conscience das Feld

räumt und zum Pilgerstabe greift, dieser Kampf endet also eigent-

lich mit einem halben Siege des Antichrist und seiner Kumpane.

In der zweiten Vision leitet Langland den großen Pilger-

zug zum Schlosse der Wahrheit mit einer allgemeinen Beichte

ein, die wiederum Conscience abhält, und hier müssen auch die

sieben Todsünden als Beichtkinder erscheinen, zwar widerwillig

genug — die Völlerei wird noch auf dem Kirchgang, als sie an

einem Wirtshaus vorüber kommt, rückfällig —, müssen sie doch

ihr schandbares Leben beichten und Besserung geloben. Der

Dichter übertrug das unmittelbar von den Beichtbüchem, wo

nach den sieben Todsünden der von ihnen Befallene beichten

muß. Das Vorbild ist auch hier der Cursor Mundi in dem

Book of Pennance.2

Eine eigenartige Behandlung unseres Themas zeigt eine

Reihe deutscher Gedichte des 13. Jahrhunderts. Unter diesen

ist das früheste und originellste Tomasin v. Zirclaeres Welscher

Gast. 3 Hier tritt in den Mittelpunkt des Kampfes der beiden

1 Chaucer Astrolabie, pt. I, § 21 1. 69 „or elles, whan the planetes
ben under thilke eignes (im Tierkreis), they causen us by hir influence
operaciouns and effectes lyk to the operaciouns of bestes.

* Cursor Mundi, E. E. T. S. Bd. 68 P. V, p. 1508. Die Reihenfolge ist
hier wie bei Langland, ja überall, wo eine kirchliche Handlung vor-
genommen wird, die streng kirchliche des alten Gregorianischen Schemas.
Die Freiheiten in der Reihenfolge nimmt man sich nur in dichterischer
Behandlung.

3 Tomasin v. Zirclaere „Der Welsche Gast“ ed. Rückert, v. 7137 tf.



4G8 Marie Gothein

Heere eine wirkliche Persönlichkeit, ein Ritter, der, als eigent-

licher Kämpfer gegen die Laster, sich mit den geistlichen Waffen,

die Paulus im Epheserbrief empfiehlt, rüstet; ihm zu Hilfe und

Unterstützung eilt die Schar der Tugenden. Verrät schon durch

diese Kampfesordnung der welsche Gast seine Quelle den

Anticlaudian des Alanus, bei dem, wie wir früher sahen, der

neugeschaffene beste Mensch an Stelle des Ritters steht, der

mit gleichen Waffen geistiger Kräfte ausgerüstet wird, so

sehen wir die Anlehnung an den Lateiner auch ganz deutlich

in der Kämpferschar auf der Seite der Laster, die der deutsche

Dichter in vier Scharen teilt, die von Uebermuot, Girischeit, Un-

kuische und Trakheit angeführt werden. Wenn aber dann unter

dem Gefolge der Unkeuschheit z B. so seltsame Gesellen, wie

unsaelic Saelde, bitter Gruoz, armer Richtum, rieh Armuot und

mit der Trakheit „släf, rensen und geinen“ erscheinen, so finden

wir alle diese in den Lasterhaufen, die bei Alanus dem Ruf

der Alekto aus der Hölle folgen. 1

„Der geistlich Strit“ 2 hält sich, was die Sünden anbetrifft,

an die kirchlichen sieben Anführer, nur daß er sie in um-

gekehrter Ordnung mit der „vrascheit“ beginnen und der hoffart

enden läßt, ihnen entsprechen auch die Tugenden, die von

„masse“, Enthaltsamkeit, angeführt erscheinen, „wurt sie in dem

strite erlagen, su mugen die andern wohl klagen“, aber auch

hier steht als eigentlicher Kämpfer eine Persönlichkeit, mit „du“

angeredet, die ebenfalls mit den geistlichen Waffen bekleidet

wird, im Mittelpunkt, und die sieben Jungfrauen werden dann

helfen gegen die „die vielfreislich schar von siben üblen Wiben“.

In dem unter dem Kamen des Seifried Helbling bekannten

satirischen Gedichte sehen wir nun zwar den Laster- und Tugenden-

kampf unmittelbar als eine Herausforderung, die der Bote

Wankelbolt im Namen der Laster an die Schwestern Wahrheit

und Treue bringt, behandelt, den Kampf selbst dann in Einzel-

1 Siebe dazu Seifried Helbling, ed. Joseph Seemiiller, Halle 1886,
p. 365 u. 366. 5 DiutMa, ed. (»raff, I, p. 244 tf.



Die Todsünden 469

kämpfe der Parteien aufgelöst; dock wird der ganze Vorgang

als ein Traum geschildert, in dem der Dichter als Zuschauer

und eine Engelstimme als Erklärer fungiert, und hierin ist der

Einfluß des Alanus, der seinen Anticlaudian auch als Traum-

vision einkleidet, wiederum sichtbar, wenn allerdings auch zu-

gegeben werden muß, daß das Visionsmotiv gerade für solche

Allegorien, und zwar geistlicher wie weltlicher, in Frankreich

zum mindesten, schon das ganze 13. Jahrhundert hindurch zu

den beliebtesten gehörte.

Solche Visionen werden von den Dichtern mit Vorliebe mit

einer Pilgerschaft verbunden, die die Seele oder der Verfasser

selbst unternimmt. So schon im Anfang des 13. Jahrhunderts

Raoul v. Hudenc 1, der selbst zuerst die Pilgerfahrt zur Hölle,

dann zum Himmel unternimmt. Wie er zu den Burgen der

Laster kommt, verfällt er ihren bösen Bewohnern und kommt

so allmählich durch eigenes Verschulden zur Hölle, die aber

im ganzen mehr burlesk als schreckenerregend geschildert

wird. Ebenfalls eine Pilgerfahrt, die ihn aber gleich zum Paradies

führt, unternimmt der fahrende Kleriker und Dichter Rutebeuf,

der auf der Reise zur Stadt Penitence gelangt und hier auch

die Laster antrifft, doch fehlt ihm die Kraft wirklicher Belebung

hier ebenso, wie in seinem Diz de la Mensonge ou la bataille

des vices et des vertues 2, wo sein Lästerkampf nicht über die

Aufzählung der sieben Todsünden, die von den Tugenden zu

Boden geschlagen werden, herauskommt. Weit origineller und

reizvoller sahen wir das Pilgermotiv in Ancren Riule behandelt,

wo die Nonnen im Walde auf der Wanderung nach Jerusalem

die wilden Tiere treffen. Von größter Bedeutung aber für diese

ganze Gattung ist Digullevilles „Pelerinage de la vie humaine“,

in dem der Dichter zugesteht, durch den Rosenroman angeregt

zu sein, zugleich aber auch für das 14. Jahrhundert eine Art

geistliches Gegenstück gegen das weltliche Liebesgedicht des

1 Vois d’Enfer, von Raoul v. Houdenc, ed. Scheler, Trouveres,
Beige«, 2, 176. * ed. Kreßner, Wolfenbüttel 1886.



470 Marie Gothcin

13. Jahrhunderts schuf, das sich mit diesem an Popularität messen

kann. Auch im Traume, der Szene aller dieser Pilgerfahrten,

wird der Wanderer von den sieben Lastern überfallen, die der

Dichter nicht häßlich und abschreckend genug darstellen kann,

es hat ihm aus dem Rosenroman besonders Jean de Meungs

satirischer Teil vorgeschwebt, wenn er die alten Weiber, die

auf den Pilger lauern, nicht alt und boshaft genug schildern

kann; so sehr ist er auf diesen Ton gestimmt, daß er auch die

Nature, die doch sonst in jener Zeit als die hohe Göttin, Gottes

StellVertreterin gefeiert wird und nur über die Verderbnis des

Menschen klagt, hier auch nur als keifende alte Dame einzu-

führen vermag, die sich von Grace Dieu arg abkanzeln lassen

muß. Doch hat er damit das Rechte für seine Zeitgenossen

und besonders für England getroffen, wo man ihn nicht nur

übersetzte, sondern wo er auch eine große Reihe ähnlicher

selbständiger Gedichte anregte bis auf Bunyans „Pilgrim’s

Progress“, das noch heute zu den populärsten Schriften Eng-

lands gehört. 1 Ein spanisches Gedicht des 15. Jahrhunderts

läßt der wandernden Seele die Wahl, ob sie die sieben breiten

Wege der Todsünden oder den einen schmalen der Tugend

einschlagen will. 2

1 Von Deguillevilles erster Version (ca. 1330) seiner Pel. de la vie
humaine existiert (in mehreren Handschriften) eine engl. Prosaübersetzung

(ca. 1430) ed. A. Wright Roxb. Club 1869. Diese wurde noch im 17. Jahr-
hundert in modernisierter Form dreimal abgeschrieben (1646, 1649, 1655),
und diese Version scheint Bunyan gekannt zu haben (vgl. Hill The
ancient Poem of Deguilleville etc. compared with the Pilgrim’s Progress
of Bunyan, 1858). Im Jahre 1464 ist die erste Form von Jean Galopes
in franz. Prosa umgegossen, und auch diese wurde ins Englische über-
setzt (noch ungedruckt). Die zweite Version des Deguillevillescben
Werkes (1855 od 1366) wurde von Lydgate 1426 in engl. Verse gebracht
(The Pilgrimage of the Life of Man, ed. Furnivall, E. E. T. S. LXXII).
Eine franz. Fortsetzung Pelennage de l’titne separee du corj)s ist ca 1413
in engl. Prosa übertragen und 1483 von Caxton gedruckt. Vgl. Furnivall
unter den neueren Ankünd. d. E. E. T. S. p. 4f. (1892).

* Don Juan Manuel Coplas über die sieben Todsünden (Clarus Dar-
stellung der spanischen Literatur im Mittelalter, Bd. II, p 232).



Die Todsünden 471

Auch das eigentliche Ritterepos der Renaissance verschmähte

es nicht, seihe Ritter auf ihren Streifzügen zu den Lasterburgen

gelangen zu lassen. Prächtig ist die Schilderung, die Spenser

in The Faery Queen 1 von dem Auszug der Laster aus dem

„sinful house of Pride“ gibt, wo „proud Lucifera“ auf hohem

Throne gebietet. Pride sitzt auf einem prächtigen Wagen, von

einem Esel gezogen, auf dem Idelness die Zügel lenkt, sie 2 „the

nurse of sin“ ist wie ein Mönch gekleidet, nebenher reitet

Gluttony auf einem Schwein, Lechery auf einem Ziegenbock,

Avarice auf einem mit Gold beladenen Kamel und Envy auf

einem gierigen Wolfe. 3

Ein Zeichen, wie sehr die Todsünden dem Bewußtsein des

späten Mittelalters fest eingeprägt waren, ist uns eine ganze

Gruppe von Gedichten, in denen sie nur noch als Einteilungs-

prinzip benutzt werden, entweder um, wie im Renner des

Hugo von Trimberg 4, den verschiedenen Ständen ihre Laster

vorzuhalten und sie an Beispielen zu erläutern, oder, wie in

dem niederdeutschen Gedichte „Ein Spiegel der Zonden“ 5 und

dem Gedicht eines Josep über „die sieben Todsünden“,

eine Reihe von Beispielerzählungen, die meist eine Über-

windung dieser Laster zeigen, unter diese Rubriken zu

fassen. In dem Spiegel sind nur fünf Hauptsünden, doch ist

die Handschrift unvollständig und es ist immerhin möglich,

1 Spenser, Faery Queen, B. 1, C. 4.

* Die Sünden sind hier außer Pride alle männlich gedacht, wie
sehr häufig in der englischen Literatur, siehe Piers the Ploughwan
Pass, II.

8 Die Verteilung auf die Tiere ist die gleiche, wie in dem oben
erwähnten illustrierten Manuskript zu Chaucers Parson's Tale, in den

drei publizierten Gestalten. Diese Übereinstimmung verdiente vielleicht
eine weitere Untersuchung.

4 Nach der Erlanger Hs. ed. Bamberg 1833 —1836, eine kritische
Neuausgabe bereitet Prof. Ehrismnnn, Heidelberg, vor.

8 Jahrbuch des Vereins fiir niederdeutsche Sprachforschung 1877.
Kurze Inhaltsangabe von Lübben p. 54 ff.



472 Marie Gothein

daß die fehlenden wichtigen Laster Neid und Zorn verloren
sind. 1

Dem 16. Jahrhundert entstammt eine der originellsten

Umdeutungen des Tugend- und Lasterkampfes aus dem

Spanischen. In einer Reihe von Balladen werden Volksspiele

geistlich umgedeutet Der Dichter benutzt hier den Stierkampf,

um sein eindringlichstes Thema vorzutragen: Der Teufel hetzt

mit dem bekannten Hetzrufe sieben wilde Stiere in die Arena,

die sieben Todsünden. Ihnen treten mächtige Kämpfer ent-

gegen, die sie teils nach hartem Kampfe erlegen. Joseph wirft

der Luxuria den Mantel über den Kopf — eine Andeutung

des Mantels der Potiphar; Petrus, Elias, ja der Herr selbst

erscheinen, letzterer durch eine Ungeschicklichkeit der Seinen

verwundet. Paulus strauchelt erst mit seinem Pferde, bis dann

endlich alle überwunden sind. 2

Und noch zum Beginne des 17. Jahrhunderts hat der

wackere Aegidius Albertinus in seinem Büchlein „Lucifers

Königreich und Seelengejaidt“ 3 die sieben Todsünden als Grund-

lage benutzt, um die Sündhaftigkeit aller irdischen Stände und

Geschlechter durchzuhecheln und zu schelten. Das Bild, das

er als Einkleidung braucht und gut durchführt, zeugt von

kraftvoller Phantasie. Der Teufel ist der Jäger, der sich wie

der gläubige Christ des Epheserbriefes mit sieben geistlichen,

aber bösen Waffen ausrüstet und nun auf dem Jagdgrund der

Welt sein Wild, die von den Todsünden Befallenen, jagt. Erst

werden die verschiedenen Jagdgründe geschildert, der der Hof-

1 Lübben a. o. 0. glaubt, daß nur wenige Seiten des Manuskripts
fehlen können. Das Gedicht ist interessant, da es unter seinen Ge-

schichten die Fabel von Schillers „Gang nach dem Eisenhammer“ in etwas
verschiedener Fassung erzählt.

s Ledesma luegos de Obras buettas Autores Esp. vol. 35, p. 178.
Die Umdeutung der Volksspiele, in der spanischen Literatur auch sonst
vorkommend, scheint wie eine Avisführung der Forderung, die Tertullian
in l)e Spectacutis gestellt hatte.

s Deutsche Xatioual-Lit. her. von Kürschner Bd. 2G.



färtigen als gebirgig und gefährlich steil, denn die Hoflartigen

sind wie Geißböcke, die einen hohen Standort lieben; der der

Geizigen führt durch Disteln und Dornen, der des Fraßes ist

köstlich, aber teuer wie die Wirtshäuser, der der Unkeuschheit

kotig und schlüpfrig, der des Neides geht im Finsteren, der des

Zornes geht gefährlich wie durch eine Menge, die zum Schau-

spiel drängt, der der Trägheit ist sehr verdrießlich.

Die Schilderungen der einzelnen Laster, die Lucifers Wild

sind, sind nun mit einer Fülle drastischer Beispiele nach Art

der Narrenliteratur aus Geschichte, Leben und Kunst illustriert.

Die Zornigen werden von Lucifer herausgelockt, wie die Jäger

die Hunde mit Hörnerblasen locken. Zum Schluß wird als

achtes Seelengejaidt Lucifers der jüngste Tag und die Hölle

geschildert, wo die mit Namen genannten Teufel die Seelen,

die den Todsünden verfielen, fortschleppen. Dies alles in einem

frischen kecken Stil vorgetragen, zeigt, wie die Todsünden auch

in einer Zeit, wo sie im allgemeinen sich doch schon auf den

Kreis der Beichtspiegel und Katechismen beschränkt hatten,

noch die alte volkstümliche Kraft, die Phantasie zu dramatischen

Bildern anzuregen, nicht verloren hatten.

Des Albertinus Schrift steht durch diese Einkleidung

weit über den eben erwähnten Werken, bei denen die Tod-

sünden mehr nur Kapitelüberschriften waren. Auch Gower, der

Zeitgenosse Chaucers, benutzt sie dazu in seinem Gedichte

Confessio Amantis. 1 Gower setzt uns hier ein seltsames

Gemisch von Motiven vor. Aus dem Rosenroman entnimmt

er den Liebesgott und Venus und Genius, den die Göttin dem

Liebenden zum Beichtiger gibt. Dies Beichtmotiv gab ihm

Langlands Vision, denn der Liebende muß hier beichten, wieweit

er den sieben Todsünden verfallen ist. Der Zweck aber ist

hier nur, unter den Gruppen der einzelnen Sünden, die noch

einmal in der alten Reihenfolge, wie wir sie bei Dante kennen,

IS



474 Marie Outliein

vorgenommen werden, samt ihren Unterabteilungen Geschichten

zu erzählen, die diese Sünde illustrieren, Geschichten, die .aller-

dings häufig genug sich um eine Liebesintrige drehen und

dadurch das ganze Gedicht doch wieder in den Sphärenkreis

des Rosenromans und Chaucers Canterburv Tales erheben.

Chaucer selbst hat sich nur einmal ganz kurz in des Pfarrers

Geschichte mit den Todsünden abgegeben, und zwar nur in der

Weise moralisierender Bußprediger. 1 Um so häufiger beschäftigen

sich Chaucers Nachfolger mit den Lastern. Ein wahres Muster-

stück einer Allegorie im Geschmack des 15. Jahrhunderts in

England ist das pseudo-Lydgatesche Gedicht „The Assembly

of Gods“. 2 Den Namen verdankt es einer antik mythologischen

Einleitung, die Hauptsache aber ist die Vision des Laster- und

Tugeudenkampfes. Von Cerberus wird aus der Hölle das

„vice“, die malicia, als solches gerufen, eine Gestalt, die hier

zuerst erscheint und auf der englischen Bühne 3 insbesonders

eine große Bedeutung finden sollte 3; es erscheint auf geflügeltem

Drachen, gefolgt

„Of unhappy capteyns of mysckiyef croppe and roote“ 4

Stolz auf einem Löwen, Neid auf einem Wolf, Wut auf einem

Eber, Geiz auf einem Elefanten, Völlerei auf einem Bären,

Unzucht auf einem Ziegenbock 5 und zuletzt Trägheit auf einem

Esel reitend, ein ganzes Heer von Unterlastern folgt nach.

Im Gegenheer hat „vertue“ die Tugenden aufgerufen, sie selbst

erscheint auf einem Wagen von vier Rittern, den Kardinal-

1 Chaucer Canterbury Tales, l’ersones Tale §§ 23— 24 Chaucer
schöpfte direkt oder indirekt seinen Sündenkatalog aus des (iailfr. l’eraldus
Summa ccntractatus de vicciis (vor 1261 geschr.), vgl. Kate Oelzner-
l’etersen The Sources of (he Parsons Tale; Redcliffe College Monographs,
12. Jlostou 1901.

! ed 0. L. Triggs Early E. Text Soc 1896, Bd. 69.
* L. W. Cushmann The Deril and the 1 'ree in the English Dramatic

Literature beforc Shakespeare, Halle 1900. 4 v. 623.
Auch hier sehen wir die gleiche Tiersymbolik wie in den Chaucer-

illustratioiicn.



Die Todsünden 475

lügenden, umgeben. Eine Vorstellung, die an Dante erinnert,

der im 29. Gesang des Fegefeuers ähnlich einen Wagen von den

Tugenden umgeben schaut. Die Tugenden aber, die Lydgate

als eigentliche Kämpferinnen braucht, die AViderspiele der sieben

Laster, folgen diesem Wagen, auch auf Tieren reitend. Die

Heere treffen sich auf dem Schlachtfeld des Mikrokosmos, als

Kundschafter sind „original sin“ und „baptisme“ ausgesandt,

„free will“ ist der Herr des Mikrokosmos, zu dem fünf Wege,

die fünf Sinne, führen. Er neigt sich anfangs dem Lasterheer

zu, muß sich aber dann vor vertue demütigen, die nach einigem

Schwanken im Namen Jesu den Sieg behauptet.

Auch in das Gebiet der Totentänze sehen wir die Tod-

sünden eindringen. Wie sollte auch die unheimlich drohende

Schar, die ja denjenigen, der sich ihr ergab, dem ewigen Tode

zuführte, nicht auch ihr Teil haben an dem melancholischen

Humor, aus dem sich selbst zum Schrecken das Mittelalter

seine Totentänze schuf. Ein besonders charakteristisches Bei-

spiel des 15. Jahrhunderts ist des Schotten Dunbar „Dance of

the Sevin Deidly Synnis“. 1 Im Traume sieht der Dichter

Mahoun den Teufel mit gräßlichem Geschrei die Todsünden

zum Tanze aufrufen, die unter Führung von Dame Pride er-

scheinen, in ihrer Reihenfolge 2 jede charakterisiert, so die Träg-

heit „Syne Sueirness at a second bidding comes lyke a sowe

of a midding“. Ihr schauervoller Tanz erschreckt den Dichter

zu Tode, so daß er davon erwacht.

Solche groteske Tänze mochte Dunbar wohl häufig mit

Augen auf der Bühne gesehen haben. Eine uns aufbewahrte

Bühnenanweisung kann für viele solcher Aufführungen gelten.

In „L’Homme pecheur“, einer französischen Moralität, die der

gleichen Zeit entstammt, in der Dunbar schrieb, lesen wir

„Notez que Orgueil en l’ordre des danses doyt estre premier;

et puis apres Luxure et Finite (?) qui tiendront le pecheur,

1 Dunbar Poems cd. Schipper, Wien 1891—1894.
- Die Reihenfolge auch hier noch die alte Gregorianische.



476 Marie Gotliein

les autres vices selon leur degre avec concupice et sensualite“. 1

Auch in einer spanischen Moralität des Diego Sanchez „Danza

le los peccados“ war die Aufführung mit Gesängen und Tänzen

reichlich ausgestattet. 2

Wir sahen, wie dramatisch die Dichtung die Gestalten der

sieben Todsünden aufgefaßt hatte, sie drängten hin zur Bühne,

auf der sie dann auch sofort ganz heimisch wurden, sobald sich

ihnen ein Feld in den Moralitäten öffnete, ja man kann wohl

geradezu sagen, daß die sieben Todsünden und ihre Stellung,

die sie seit Jahrhunderten in Predigt und Dichtung den

Tugenden gegenüber eingenommen haben, der Keim sind, aus

dem sich die Moralitäten entwickelt haben. Deren einziger immer

wiederkehrender Inhalt ist ja der Kampf der bösen und guten

Seelenkräfte. Der Mensch selbst steht auf der Bühne immer

im Mittelpunkte, wie dies seit Alanus de Insulis sich ja auch

in der Dichtung vorbereitet hat. In manchen französischen

Moralitäten geht noch die Predigt voraus, die einleitend der

Herault spricht, der dann auch weiter die einzelnen Personen

einführt. In einem frühen englischen Stücke, das noch auf

der Grenze zwischen Mysterium und Moralität steht: „The

Conversion of St. Paul“ 3 sehen wir sogar direkt eine Predigt

eingefügt. Belial und sein Reich hören mit Entsetzen von der

bevorstehenden Bekehrung des Saulus, der ihre beste Stütze

gewesen. Belial setzt alle seine Hoffnung und seinen Stolz auf

die sieben Todsünden; da tritt Saulus auf und hält ganz in

der Weise der Bußprediger jener Zeit eine Predigt gegen die

sieben Todsünden. Wir werden uns also die ersten Aufführungen

von Moralitäten als eine Art Illustration zu einem Predigttexte

denken müssen. Dazu stimmen die frühesten Nachrichten.

Wiclif berichtet von einem Zyklus „Plays of Paternoster“, der

in York im Jahre 1378 etwa aufgeführt worden ist, der Titel

1 Petit Contedie fran';aise p 79.
8 Creizenach a. o. 0. III. p. 125.
3 Shakespeare Soc Ser. VII ed. Furnivall.



Die Todsünden 477

eines dieser Stücke, das Spiel der Trägheit, ist uns aufbewahrt. 1

Das kann ja gar nichts anderes gewesen sein als eine Szene,

die uns eine Gleichsetzung der vierten Todsünde mit der vierten

Bitte, wie wir es oben in Predigt und Dichtung angetroffen

haben, vorführt. Auch für Lincoln (von 1397 —1521) und

Beverlev (1469) sind uns solche Paternosterspiele bezeugt:

Über den Zyklus in Beverley wissen wir, daß er aus acht Stücken

bestand, nämlich über „Vicious, Pryde, Invy, Ire, Avarice,

Sleweth, Glotony und Luxuria“.2) Die sieben letzten sind wie

ersichtlich unsere Todsünden in der Reihenfolge des Dante-

Schemas, das erste Stück können wir uns wohl nur als eine

Art Einführung durch das allgemeine Laster, das englische

Vice, denken. Auch die früheste Nachricht über eine fran-

zösische Moralität, eine Aufführung in Tours aus dem Jahre 1390

führt uns durch ihren Titel gleich in medias res „Les gieux

des sept vertuz et des sept pechiez mortelz“. 3 Es müssen wohl

große Volksaufführungen gewesen sein. Der Zyklus von York

wurde von einer Bruderschaft, die über 100 Mitglieder zählte,

aufgeführt. 4 Für die französische Aufführung aber wurden um-

fassende Maßregeln für die Aufrechterhaltung der Ruhe

getroffen. 5

Das uns überlieferte Material an Moralitäten, das erst um

die Mitte des 15. Jahrhunderts beginnt, ist gewiß als ein rein

zufälliges anzusehen, und da wir damit allein rechnen müssen,

so läßt sich von hier aus auf solche Zyklen von Moralitäten

kein weiterer Schluß ziehen. Wir haben nur Einzelstücke, und

auch unter diesen bietet uns für die Darstellung der sieben

Todsünden die Bühne Englands das weitaus größte Material,

dem nur noch Spanien einige Proben hinzufügt. Eines ist

1 Toulmin Smith Einleitung zu den York Plays p. XXVIII ff. n.
Chambers Mediaecal Stage p. 154.

8 Chambers Mediaecel Stage p. 154.
3 Petit Repertoire p. 324.
4 Toulmin Smith a. o. 0., ein Dokument aus York vom Jahre 1320

berichtet dies. 4 Petit a. o. 0.



47S Marie < 5 othein

gewiß, die Moralitäten in den anderen Ländern nahmen schneller

eine abweichende Entwickelung, während die englische Bühne

zugleich konservativer und wie die ganze englische Dichtung der

Allegorie sehr zugänglich, bis spät in die Renaissance hinein

das Siebentodsündenkorps gerne unter ihren Gestalten sieht.

Die Motive, die wir schon in der epischen Dichtkunst

reichlich angetroffen haben, kehren nun auf der Bühne wieder.

In Spanien finden wir unter den Moralitäten eine geistliche

Umdeutung eines Spieles, des Stockspiels in Diego Sanchez

Earsa del Juego de Leihas, das zu einem Kampf der Tugenden

und Laster wird; von dem „Tanz der Sünden“ des gleichen

Autors war schon oben die Rede. 1 England zeigt uns wieder

häufig das Motiv der Schloßbelagerung; so in einer der frühesten

der uns erhaltenen Moralitäten „The Castel of Perseverance“.

Diese feste Burg bildete, nach einer alten Abbildung, den Mittel-

punkt der Bühne, dorthin wird „humanuni genus“, nachdem es

das erstemal aus der Gesellschaft der Todsünden, denen es sich

ergeben hat — Luxuria war seine Bettgenossin —, gerettet ist,

von Confessio geleitet. Die Todsünden, von Belial und Mundus

geprügelt, weil sie ihr Opfer haben entschlüpfen lassen, belagern

die Burg; sie werden zwar von den Tugenden, die mit Rosen als

Schutzwaffen nach ihnen werfen 8, abgeschlagen, zuletzt aber

weiß Avaritia den altgewordenen Menschen herauszulocken, und

erst nach seinem Tode wird er von Mercy und Peace aus den

Klauen der Teufel befreit. Diese Burgbelagerung kehrt in

ganz ähnlicher Weise wieder in einem merkwürdigen Stück,

das wiederum auf der Grenze zwischen Mysterium und Moralität

steht: Maria Magdalena. Hier belagern die Sieben die Burg

Maudelyn, den Wohnsitz Marias. Lechery-Luxuria, in diesem

Stück als Kupplerin aufgefaßt, findet mit den bösen Engeln Ein-

gang. Als daun später Maria verführt in einer Laube ruht, er-

1 Creizenach a o. O III, p. 125.
- Goethe wird unsere Moralität nicht gekannt haben, als er durch

seine Kugel die Teufel mit Kosen vertreiben läßt fl aust II, V, v. 116‘J9f.)-



Die Todsünden 479

scheinen alle sieben „wie Teufel aufgereiht“ mit dem bösen Engel

bei ihr. Das Interessante unseres Stückes ist aber die Aus-

sendung der Todsünden. Der König der Welt rühmt sich:

„in me restes the Order of the seven metals, knit to tbe seren

planets“, Gold gehört der Sonne, Silber dem weißen Mond,

Eisen dem Mars, Quecksilber dem Merkur, Kupfer der Venus,

die in einen roten Spiegel schaut, das Zinn dem Jupiter, dem

Saturn, dem Planeten voll Ranküne, das weiche Blei. Mit

diesen reichen Schätzen beschenkt nun der König der Welt

die sieben Fürsten der Hölle, Stolz und Geiz, ihre Führer,

danken ihm höchlichst und halten Rat, wie sie Mary Maudelyn

verführen könnten.

Diese Verbindung der Planeten mit den Todsünden ver-

mittelst der Metalle zeigt uns mit einem Schlage, wie trotz

aller Kirchenbekämpfung sich als Unterströmung selbst in so

späten christlichen Zeiten ein Bewußtsein von der ursprünglichen

Herkunft erhalten hat. Und nicht so ganz vereinzelt finden

wir diese Vorstellung. Wir finden sie auch außerhalb der

Bühne, in einem Gedichte, das Stephen Hawes, der Kammer-

diener und Hofdichter Heinrichs VII. im Anfang des 16. Jahr-

hunderts verfaßte, der das Motiv der Seelenpilgerschaft in das

Gewand eines Ritterromans kleidete und es „The Pastime of

Pleasure“ 1 nannte. Der Ritter Grand Amoure hat sein letztes

großes Abenteuer zu bestehen, die Besiegung des Ungeheuers

von den sieben Metallen, sein Haupt ist von Gold, sein Nacken

von Silber, die Brust von Eisen, seine Vorderfüße von Messing,

der Rücken mit Kupferborsten besetzt, die Hinterfüße von

Zinn, sein Schwanz von Blei. Auf der Stirn steht „my name

is malyce“, der Teufel trägt seinen Körper, und als ihn die

Lanze des Ritters durchbohrt, fährt aus seinem Rachen ein

schwarzer stinkender Äthiopier. Die Beihenfolge der Metalle

ist hier die gleiche wie in der Moralität, nur für Quecksilber

' Stephen llawes The IIistory of (irnud Amoure and la Jlel 1‘ncell,
caIIcd the 1‘astimc of 1‘lcnsurc, e<l. \Vri<;ht l’crcy Soc. li. 18. 18(4.



480 Marie Gotkeiu

ist Messing eingesetzt. Wir erfahren auch, wie dies Ungeheuer

geschaffen wurde. Pallas hat es dem Ritter im Schlafe offenbart,

die Zauberin schuf jedes Glied unter dem Einfluß des Planeten,

der gerade regierte. Allerdings sind die einzelnen Todsünden

nicht bei dem Ungeheuer aufgezählt, doch ist die Schilderung des

Wurmes und sein Name Malicia doch eine Zusammenfassung

des Bösen. Als Könige werden die Todsünden auch noch in einer

anderen Moralität „The World and the Child“ aufgefaßt, dort

rühmt sich Mundus, daß ihm die sieben Könige dienen; und

sie senden „manhood“ ihre Geschenke, aber Pride ist immer

bei ihm, die schlimmste aller Sünden, da Lucifer durch sie fiel.

Kaum eine der englischen Moralitäten aus dem 15. und

der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts, die nicht in irgend-

einer Gestalt die Todsünden auftreten ließe. Bald erscheinen

sie, um den Menschen sicher zu machen, unter verändertem

Namen 1, wie in der Moralität „Nature“, oder sie entsenden nur

einzelne Repräsentanten; in dem eben besprochenen „The World

and the Child“ senden sie „Folly“, in „The Interlude of Youth“

Stolz und Unzucht. Doch auch die weiter entwickelte Bühne ver-

liert das Interesse an den grauslichen Gestalten nicht. Wir müssen

sie uns in einer feststehenden Tracht, zum mindesten mit leicht

kenntlichen Attributen denken. Nur so verstehen wir eine merk-

würdige Skizze zu einem extemporierten Stück, wie sie in der zweiten

Hälfte des 16. Jahrhunderts in England unter französischem Ein-

fl usse beliebt wurden. Der berühmte Komiker der Elisabethanischen

Bühne Tarleton war der Verfasser eines Stückes, „The Seven

Deadly Sins“ genannt, nur der zweite Teil dieses „Entwurfes“,

den die Schauspieler dann mit ihren Improvisationen ausfüllen

mußten, ist uns erhalten: die sieben Todsünden treten auf die

Bühne; aber vier von ihnen haben ihre Macht schon im ersten

1 In diesen allegorischen Gestalten der alten Bühne hat sich noch

die alte Vorstellung von der Wesenseinheit von Name und Person so
stark erhalten, daß sie sich mit Annahme eines anderen Namens gleichsam
äußerlich verkleiden nnd unkenntlich machen.



Die Todsünden 481

Teil ausgeübt; die Szene ist als ein Schauspiel im Schauspiel

gedacht, König Heinrich VI. ist Zuschauer in seinem Zelte,

ihm werden verschiedene Pantomimen vorgespielt, die Lydgate 1

ihm erklärt. Eine der Todsünden, in der ersten erhaltenen

Szene der Neid, männlich gedacht, geht augenscheinlich stumm

über die Bühne, an seinen Attributen kenntlich, und die

Pantomime, die nun beginnt, ist eine Illustration seiner Herr-

schaft, es ist Gorboduc, die berühmte erste englische Tragödie.

Auch ein spanisches Entremes in einem der Wanderromane

kann uns hier zu weiterem Verständnis helfen. In Jeronimo

de Contreras Selva de aventuras wird in Rom im Hause

eines Kardinals, der eine eigene Bühne hat, ein Stück auf-

geführt, in dem der Tod zuerst auftritt, sich seiner Macht

rühmend. Darauf erscheint Amor carnal, ein nackter Jüngling,

der mit sich sieben reich gekleidete Weiber, die sieben Tod-

sünden, führt; sie tragen Aufschriften, die ihre Namen sagen,

und treten in der Reihe des Saligiaschemas auf. Darauf er-

scheinen die sieben Tugenden unter Führung des Amor divino;

nach lebhafter Gegenrede durchbohrt Amor divino den Amor

carnal und die Tugenden fesseln mit goldenen Ketten, die sie

tragen, die Laster. 8 In ähnlicher Weise werden wir uns auch

den Aufzug der Todsünden denken, die in Marlows Faust

Lucifer dem Doktor zur Ablenkung seiner Reueanfälle aus der

Hölle heraufruft. :1 Sie stellen sich der Reihe nach auf und

geben, von Faustus nach Namen und Wesen gefragt, meist

burleske, derbe Antworten. Im deutschen Faustbuch fehlt

dieser Zug ganz.

Auch dies ist ein Zeichen, wie viel zäher diese allegorischen

Gestalten in England als in irgendeinem anderen Lande fest-

gehalten worden sind.

1 Der Dichter des 15. Jahrhunderts; man liebte es, solche repräsen-
tative Gestillten als Erklärer auftreten zu lassen. Auch Shakespeare läßt
Gower als Prolog im Pericles auftreten. So noch heut der „Parrain“

in der franz. Farce. 5 Autoren Esp. ßd. III, p. 495 ff. 3 Akt II, Sz. 2.
Archiv f. KcligiousNvinentchaft X



482 Marie (iotkein

Doch verdanken wir England auch ein Stück, das uns

erlaubt diese Zeit der Renaissance anzuknüpfen an Vorstellungen,

wie wir sie in alten vorchristlichen Zeiten entstehen und herrschen

sahen. Es ist ein Zeitgenosse Marlows und Shakespeares,

John Lilly, der ein seltsames Stück geschrieben hat, halb

Moralität, halb Satire, das er „The Woman in the Moon“ nennt.

Nature erschafft auf Bitten ihrer Hirten von Utopia ihnen als

Gefährtin ein Weib, Pandora genannt, sie schmückt sie aus

mit aller Schönheit und beraubt dazu die Planeten, die per-

sönlich als antike Götter gedacht werden. So weit knüpft das

Stück an Vorstellungen, wie sie in dem Kreise frühchristlicher

und mittelalterlicher mythologisch-philosophischer Dichter be-

standen, die sich um Namen wie Martianus Capella, Bernhardus

Silvestris und Alanus de Insulis scharen. Die weitere Fabel aber

gibt dieser Schöpfung der „Nature“ eine überraschende Wendung.

Kaum ist Pandora belebt, so erscheinen die sieben Planeten-

götter, aufgebracht über den Raub, den Nature an ihrer Schön-

heit begangen, und neidisch auf das neue Geschöpf, und be-

schließen sich zu rächen: Laßt uns, rät Saturn, sie unseren

Einfluß fühlen, jeder von uns soll der Reihe nach seine Herr-

schaft kundtun, so daß sie bereuen soll, daß sie uns zum

Trotz erschaffen ist. Und nun steigt Saturn zuerst auf, und

unter seinem Einfluß zeigt sich die neu erschaffene Gefährtin

zum Schmerz der um sie werbenden Hirten verdrossen, traurig,

mürrisch und ruhebedürftig, — acedia und tristitia sind die

Gaben dieses Planeten. Er wird abgelöst von Jupiter, und

sofort ist Pandora von Hochmut und alles verachtendem Stolze

besessen, — als die Reihe nun an Mars kommt, wird sie

gewalttätig und verwundet im Zorn den ihr am meisten er-

gebenen Hirten, aber das Weich des Mars dehnt sich auch über

Pandora hinaus aus, indem die friedlichen Hirten untereinander

in blutigen Streit geraten. Nach Mars beginnt das Weich des

Sol, und ganz gegen die Verabredung bat er Mitleid mit Pandora,

sie wird unter seinem Einfluß weich und schwärmerisch und



Die Todsünden 483

fängt an, in lateinischen Versen ihrem Hirten Orakelsprüche zu

spenden, die mit allen Orakeln das gemeinsam haben, daß ihr

Sinn dunkel ist. Kaum aber ist Sols Herrschaft zu Ende, als

Venus aufsteigt und Sol sich nach einigen Wechselreden schnell

aus dem Staube macht. „I dare not stay least she infect me

too“, Unkeuschheit und verliebtes Tändeln mit den Hirten allen

und dem Knechte dazu ist die Wirkung der Venus bei Pandora.

Nun kommt Merkur und macht sie falsch, betrügerisch gegen

alle, so daß sie zuletzt mit den Juwelen und dem Knechte davon

läuft. Nun bleibt nur noch Luna, und unter ihrem Einfluß

wird sie wahnsinnig, „lunatic“. Nun haben die armen Hirten

genug und beschließen, sie nicht mehr zu lieben, auch als die

wieder vereint erscheinenden Planeten sie von ihrem Einfluß

frei geben. Nature, die nun erscheint, beschließt, da die Hirten

sie nicht behalten wollen, ihr Geschöpf in einen Planetenkreis

zu versetzen; Pandora darf selbst wählen und sie erwählt Luna.

„For know that change is mv felicity and fickleness Pandora’s

proper form“, was Nature auch zugibt.

Fünf der Planeten erregen also in Pandora fünf der uns

wohlbekannten Todsünden: Saturn acedia und tristitia, Jupiter

superbia, Mars ira, Venus libido und Merkur, bei dem allerdings

Falschheit und Hinterlist im Vordergrund stehen, bringt durch

das Entwenden der Juwelen noch den Zug der lucri cupiditas

herein. So hatte auch einst Servius auf diese Planeten die

gleichen Eigenschaften verteilt, und wenn hier Lilly die sieben

Planeten vollständig aufführt, so weiß er doch für Sol und

Luna keine lasterhaften Eigenschaften zu finden, sondern läßt

Pandora unter Sols Einfluß des Gottes Phöbus Apollon voll

sein und unter Luna dem Wahnsiuu verfallen, beides Eigen-

schaften, die aus dem Wesen der Himmelskörper gezogen sind.

Leider ist es bisher nicht gelungen, die unmittelbare Quelle

für dieses Stück zu finden. 1 Der Vergilkommentar des Servius

1 Lilly, ed. W. Bond {Oxford, Clarendon Press 1902, vol. III, p. 566)
nennt R. Greenes l’lauetouiaohie 1585 als mögliche Quelle für The Womau

31*



484 Marie Gothein Die Todsünden

mag dem gelehrten Dichter wohl bekannt gewesen sein, doch

genügt er für die Erklärung der ganzen Fabel wohl kaum , das

Wahrscheinlichere ist, daß irgendeine populäre Schrift diese

Vorstellung aus alten Quellen bis zur Renaissance herab filtriert

hat, wie wir ja aus einzelnen Spuren hier und da Gewißheit

geschöpft haben, daß auch unter völlig veränderter Welt-

anschauung die uralte Vorstellung, daß von den Planeten die

Unheilsgaben stammen, die den Menschen zur Sünde zwingen,

auch in später Zeit noch nicht vergessen war.

Und so fest auch die Kirche ihr Dogma von der Erbsünde,

die erst das große christliche Drama von eigener unsühnbarer

Schuld und gottgesandter Erlösung möglich machte, gegründet

hatte, immer wieder aufs neue träumte das Mittelalter seinen

Lieblingstraum von der Erschaffung des ganz rein aus den

Händen der Natur hervorgehenden Menschen, der mit der von

außen an ihn heranstürmenden Sünde den großen Kampf aus-

fechten muß, oder wie hier der unentrinnbaren Macht der am

Himmel herrschenden Sterne unterworfen ist, die ihn zwingen

zur Sünde, wie einst schon die Pistis Sophia es ihre Jünger

lehrte und wie Goethe den Harfner klagen läßt:

Ihr himmlischen Mächte,

Ihr führt ins Leben ihn hinein,

Ihr laßt den Armen schuldig werden,
Dann überlaßt ihr ihn der Pein.

of the Moon. Doch ist das einzig Verbindende, daß hier wie dort die
Planeten auftreten, überdies handelt es sich in der Prosaschrift um einen

Streit zwischen Venus (Jugend, Liebe) und Saturn (Alter, tyrannische
Rachsucht), bei dem die übrigen Planeten Partei und Richter sind, als
Rahmenerzählung für zwei Geschichten, die die beiden streitenden
Planeten erzählen.



Die Berichte erstreben durchaus nicht bibliographische Voll-

ständigkeit und wollen die Bibliographien und Literaturberichte

nicht ersetzen, die für verschiedene der in Betracht kommenden

Gebiete bestehen. Hauptsächliche Erscheinungen und wesentliche

Fortschritte der einzelnen Gebiete sollen kurz nach ihrer Wichtig-

keit für religionsgeschichtliche Forschung herausgehoben und beurteilt

werden (s. Band VII, S. 4 f.). Bei der Fülle des zu bewältigenden
Stoffes kann sich der Kreis der Berichte jedesmal erst in 2 bis

3 Jahrgängen schließen. Mit Band IX (1906) beginnt die neue

Serie, und es wird nun jedesmal über die Erscheinungen der Zeit

seit Abschluß des vorigen Berichts bis zum Abschluß des betr.
neuen Berichts referiert.

3 Religionsgeschichtliches aus den Monumenta Iudaica

Von Oskar Holtzmann in Gießen

I Allgemeines

Ein großes Unternehmen, das eine bisher immer noch

schwer zugängliche Welt religiösen Lebens dem Geschichts-

forscher erschließen will, verdient den Dank aller interessierten

Kreise, auch wenn sein erstes Hervortreten gegenüber den

hochgespannten Erwartungen einigermaßen enttäuschen sollte.

Die Monumenta Iudaica, herausgegeben von Moritz Alt-

schüler, Wilhelm Neumann und August Wünsche unter

Leitung von Dr. J. Hollitscher im Akademischen Verlag zu

Wien und Leipzig, zerfallen in eine Bibliotheca Targumica

und Monumenta Talmudica: von beiden Teilen liegt jetzt ein



486 Oskar Holtzmann

Heft vor. Die äußere Ausstattung ist glänzend: großes Format,

gutes Papier, schöner Druck — alles passend für ein monu-

mentum aere perennius. Nimmt man hierzu die großen Ver-

dienste, die sich August Wünsche durch seine unermüdliche

Arbeit zur Erschließung der jüdischen Überlieferung schon

bisher erworben hat, so ist man zweifellos berechtigt, von dem

Unternehmen das Allerbeste zu hoffen. Zudem nennt das

Werk eine große* Anzahl von Mitarbeitern, wie The Aclielis,

Beer, Fiebig, Hoenicke, A. Jeremias, Sellin, deren

Name gleichfalls dafür bürgt, daß etwaige Mängel im Laufe

der Veröffentlichung selbst werden korrigiert werden.

Nicht die erste Anregung zu dem Werke, wohl aber der

erste Plan des Werkes ging von jüdischer Seite aus, die neben

rein wissenschaftlichen auch gewisse praktische Ziele im Auge

hat; vor allem soll es der jüdischen Apologetik dienen. Da-

gegen kann man nichts einwenden: es gibt kein besseres Mittel,

sich gegen Verleumdungen zu verteidigen, als eine ungeschminkte

Selbstdarstellung vor der Öffentlichkeit. Dazu ist rühmend

anzuerkennen, daß die apologetische Absicht, ohne sich un-

angenehm hervorzudrängen, doch auch in keiner Weise verhüllt

wird; und durch die Hinzuziehung eines protestantischen und

eines katholischen Herausgebers (A. Wünsche und W. Neu-

mann) kommen doch auch andere Anschauungen ebenso zu

Worte. Wir sind an eine solche konfessionelle Teilung der

wissenschaftlichen Arbeit nicht gewöhnt. Vielleicht ist sie aber

richtiger als der scheinbar überkonfessionelle Standpunkt, der

die reine Wissenschaft vertreten will, aber naturgemäß doch

die Weltanschauung des Gelehrten nirgends verleugnet.

In den ersten Heften hat also das Judentum das Wort;

das wird bei der Veröffentlichung aus Targum und Talmud

niemand befremden. Das erste Heft der Bibliotheca Targumica

stammt in der Hauptsache aus der Feder des Dr. Altschüler;

das erste Heft der Monumenta Talmudica aus der des

Dr. Hollitscher. Schon zwischen diesen beiden Arbeitern füllt



Religionsgeseliichtliclies aus den Monumonta Iuilaica 487

sehr angenehm ebenso ihr bewußtes Zusammengehn, wie ihre

charakteristische Verschiedenheit auf. Beide stehen auf dem

Boden der jüdischen Überlieferung. Aber Altschüler vertritt

bewußt die ihm von Kindheit auf anerzogene jüdische Denk-

weise ohne irgendwelches Zugeständnis an ihm fremdes Denken

und Fühlen. Hollitscher dagegen ist von der freien, außerhalb

der jüdischen llabbinatsschulen gepflegten Wissenschaft viel

stärker berührt und übt an der Überlieferung, die er im ganzen

festhält, die von der Sache geforderte Kritik. Aber beide

Gelehrte sind in ihrer Weise Charaktergestalten. Das orthodoxe

Judentum könnte einem kaum sympathischer entgegentreten,

als in der runden Absage, die Altschüler (B. T S. 20) der

ganzen neuen Bibelforschung zuteil werden läßt. Ich lasse

sie hier folgen, weil sie selbst einen Beitrag zur Religions-

geschichte darstellt Altschüler schreibt: „Ich habe später, als

ich mit den Gelehrten, mit den Semitologen und mit den

Orientalisten in Berührung kam, gleich den Unterschied

zwischen einem im Verständnisse der Tradition Aufgewachsenen

und den Fernestehenden wahrgenommen. Aber ich erkannte,

daß es nur darin liegt, daß der in dem Verständnisse der

Tradition Aufgewachsene eben dieses Verständnis gewisser-

maßen mit der Muttermilch in sich aufgenommen hat und

nicht aus Grammatik, Wörterbuch und Literaturgeschichte erst

in späteren Jahren seine Weisheit zu schöpfen gezwungen ist.

Der Jude fühlt diesen Unterschied, und was nicht dem richtigen

Verständnisse der Tradition entspringt, lehnt er ab. So ist

die ganze neue Bibelforschung ihm ganz unbekannt.“ Das ist

ein klarer Standpunkt, vor dem man Hochachtung haben wird,

auch wenn man ihn nicht teilt. Er gibt dem jüdischen Ge-

lehrten das stolze Selbstgefühl einer durch jahrtausendealte

Überlieferung festbegründeten nationalen Welt- und Lebens-

anschauung. Aber die vielen Tausende, die einmal nicht in

dieser Überlieferung aufgewachsen sind, haben auch wieder ein

Recht, diese ihnen fremdartige Erscheinung von ihrem Stand-



488 Oskar Holtzmann

punkte aus zu betrachten und zu prüfen. Sie werden sich

freuen, bei einem andern jüdischen Gelehrten, Dr. Hollitscher,

der ebenso wie Altschüler auf die geistigen Schätze seines

Volkes stolz ist, Verständnis für ihnen wichtige Aufgaben zu

finden. Hollitscher erkennt im Talmud nicht bloß den Nieder-

schlag der von Anfang an neben dem schriftlichen Gesetz

bestehenden, aber erst spät aufgezeichneten mündlichen Über-

lieferung des Judentums. Ihm ist vielmehr der Talmud „nichts

anderes denn eine theologische Weiterbildung der in der Bibel

gegebenen religiösen Vorstellungen und Normen“. Er staunt

auch dieses wirre Gemenge des im Talmud aufgehäuften

Wissensstoffes nicht bloß bewundernd an; es gilt ihm „dieses

Chaos zu ordnen und ein jahrhundertelanges Dunkel zu er-

hellen“; er hofft unter anderem hier die „Materalien zu bringen,

welche zugrunde gelegt werden müssen, um die bisher mehr

vermutete als erwiesene Abhängigkeit von Bibel und Babel

wissenschaftlich korrekt zu erweisen“ (M. T. X, XII).

Eine kritische Ausgabe der abgedruckten Texte ist nicht

erstrebt; ein solches Unternehmen hätte nur in einem viel

engeren Rahmen durchgeführt werden können; dagegen werden

die Texte in genauer lateinischer Transskription und mit

deutscher Übersetzung gegeben; der Abdruck in hebräischen

Lettern mit Vokalzeichen und Interpunktion hätte die Ver-

öffentlichung in übermäßiger Weise verteuert. An die lateinische

Umschrift muß man sich natürlich gewöhnen; sie ist rein

mechanisch und gibt das hebräische Wortbild möglichst genau

wieder. Schade ist, daß außer in :, e, n das Dagesch nicht

berücksichtigt wird. Das Pathach' furtivum mußte eben um

der mechanischen Art der Umschrift willen hinter statt vor

den Konsonanten gesetzt werden, zu dem es gehört, z. B.

hcnijha = n-:n; die Umschrift lienijah würde in hebräischer

Schrift r''~ ergeben. Ob diese falsche Form nicht doch das

geringere Übel wäre, kann man fragen: vielleicht hätte man

auch dem a eine besondere Gestalt geben können. Fragloso o



Religionsgeschichtliches aus den Monumenta Iudaica 489

rechtfertigt aber diese Form der hebräisch-lateinischen Um-

schrift nicht die Namensform Noha in der Übersetzung des

Targum. Der Name muß Noah heißen. Bedauerlich ist auch,

daß wohl zur Befriedigung der drei Konfessionen der israelitische

Gottesname in der unmöglichen Form des massoretischen

Textes Jehowa wiedergegeben wird. Das Targum hat die Ab-

kürzung Jejä, und so haben die Juden zur Zeit des Theodoret

von Kyros (450 n. Chr.) den Gottesnamen tatsächlich aus-

gesprochen (quaest. 15 in Exod: ’Aiu).

Nicht verschwiegen werden darf, daß in der Transskription

recht viele Druckfehler Vorkommen; namentlich scheinen in den

Monumenta Talmudica die beiden - längere Zeit grundsätzlich
verwechselt zu sein. Nur als einen Schönheitsfehler kann ich

die Übersetzung von mit verstockt, nbnr mit Verstockung

ansehen. Es ist auch eine uralte jüdische Überlieferung, wenn

schon die Septuaginta Jer. 6,10, 9, 25; Ez. 44, ", 9; Lev. 26, 41 von

unbeschnittenen Herzen und Ohren redet, obgleich sie es sonst

liebt, diese dem Griechen ärgerlichen Bilder zu vermeiden vgl.

Ex. 6,12; Dt. 10, io; Jer.4,4. Aber eine 'Verstockung’der Bäume

ist etwas ganz anderes, als was die Mischna mit Lev: 19,23 unter

der Vorhaut der Bäume versteht. Daß die Ehrenbezeichnung

bestimmter Schriftgelehrter mit Rabban einfach getilgt und

überall dafür Rabij gesetzt wird, ist eine seltsame Mißach-

tung alter, schon in der Mischna nachweisbarer Tradition.

Die beiden Gamaliel, der Sohn des jüngeren, Simon, und

Jochanan ben Sakkai werden von der Mischna immer Rabban

genannt.

Aber diese Ausstellungen können den Wert der bedeut-

samen Unternehmung in keiner Weise in Frage ziehen. Eine

so schöne Textausgabe des Targum und des Talmud mit bei-

gefügter deutscher Übersetzung, dazu die unförmige Stoffmasse

des Talmud möglichst durchsichtig nach Materien geordnet

und doch vollständig mitgeteilt, das ist eine zweifellos hohen

Dankes werte Arbeit. Und wenn uns Dr. Altschüler das



490 Oskar Holtzmann

jüdische Verständnis dieses alten Schrifttums durch Mitteilung

umfangreicher Auszüge aus dem Werke nachtalmudischer

Gelehrter vermittelt, wobei auch hier Text und Übersetzung

geboten wird, so kann man dafür nur dankbar sein. Denn

wo einmal das Verständnis platzgreift, da wird auch die Ver-

ständigung nicht allzulange auf sich warten lassen.

II Die nmudliclie Überlieferung im Judentum

Es wird kaum einen nichtjüdischen Gelehrten geben, der

ohne Kopfschütteln den Satz liest, mit welchem Moritz Alt-

schüler die dem Targum Onkelos vorausgeschickte Abhandlung

über die mündliche Überlieferung beginnt. Dieser Satz lautet:

„Die Thorah war bei den Juden das einzige Buch, das geschrieben

werden durfte: alles andere durfte nur mündlich weiter über-

liefert werden. Zu dem mündlich Überlieferten aber gehörte

wieder, wie dies bei der großen Bedeutung, welche die Bibel

besaß, selbstverständlich ist, vor allem die gesamte an sie an-

kniipfende Auslegung.“ — Um diesen Satz überhaupt angesichts

der umfassenden historischen, prophetischen und erbaulichen

Literatur schon des alten Israelitentums und erst wieder des

Judentums begreifen zu können, möchte man vielleicht an-

nehmen, Altschüler fasse das Wort 'Thorah’ ebenso wie das

gleich nachher von ihm gebrauchte Wort 'Bibel’ im Sinne

des 'gesamten alttestamentlichen Kanons’. Allein seine weiteren

Ausführungen zeigen, daß das keineswegs der Fall ist; er denkt

tatsächlich an die fünf Bücher Mosis. Von ihnen behauptet

er mit kühnem Hinwegsehen über alle geschichtlichen Tat-

sachen, daß nur sie von den Juden geschrieben werden durften.

Der Satz ist unverständlich, wenn man an die zwei dicken

Bände des großen Kautzschschen Übersetzungswerkes denkt,

die doch noch keineswegs die gesamte altisraelitische und alt-

jüdische Literatur umfassen; ich nenne nur Philo und Josephus.

Der Satz wird verständlich’, wenn man die besondere Dogmatik

kennt, aus der er herstammt.



Religionsgesehiclitliches aus den Monumenta Iudaiea 491

Zum Erweis dieses Satzes beruft sich Altschüler auf

eine Talmudstelle, Gittin 60 b. Diese Stelle handelt freilich

nur von der Gesetzgebung und betont, daß in ihr teils aus

der Bibel abzuleitende, teils nur durch Überlieferung geheiligte

Bestandteile seien, wobei die angeführten Autoritäten über das

Maß der einen oder anderen Gesetzesquelle in Zwiespalt sind.

Während Eleesar die Hauptsache in dem sieht, was aus der

Schrift stammt, meint Johanan, das wichtigste sei, was auf

mündlicher Überlieferung beruhe. Ein dritter, Simon, der Sohn

des Laqijs, findet nun in dem Satz Ex. 34, 27 das Gebot aus-

gesprochen, einen Teil der Gebote niederzuschreiben, den anderen

aber nur mündlich aufzubewahren. Ex. 34, 27 sagt Jahve zu

Moses: „schreibe dir diese Worte; denn auf Grund (wörtlich:

auf den Mund) dieser Worte (nrxn S'-r-n 'irte) habe ich mit dir

einen Bund geschlossen und mit Israel.“ Ein nicht in jüdischer

Tradition gebundenes Verständnis wird hier freilich den Aus-

druck „diese Worte“ im begründeten wie im begründenden

Satz auf die nachfolgenden von Mose niederzuschreibenden

Gebote beziehen. Es wird auch aus ""ir nicht ableiten, daß

hier die schriftliche und mündliche Gesetzgebung irgendwie

nebeneinander genannt seien, "s-br ist eine sehr geläufige Formel

vgl. Gen. 43, 7 (Joseph hat uns gefragt, und auf Grund dessen

haben wir es ihm gesagt); Lev. 27,18 (rechnen auf Grund der

noch bis zum Jubeljahr übrigen Jahre); Prov. 22, c (übe den

Jungen auf Grund seines Lebensweges, d. h. mit Rücksicht auf

seine Aufgabe): nirgends kommt bei ~T~~- das Wort im Gegen-

satz zur Schrift in Betracht. Aber seit Simon, der Sohn

Laqijs, Ex. 34, 27 so erklärte, Moses solle die folgenden Worte

niederschreiben, während durch andere Worte mündlich der

Bund zwischen Gott und Israel geschlossen wurde, ist diese

Theorie dem strengen Judentum geblieben. Die nicht geschrie-

benen Worte aber sind der Talmud, die Halaclia. Eine sicher

falsche Auslegung einer Gesetzesstelle ist hier die anerkannte

Stütze einer grundlegenden jüdischen Überlieferung Gittin 60b



492 Oskar Holtzmann

werden noch eine Reihe späterer Autoritäten genannt, die alle

überzeugt sind, daß nach Ex. 34, •>" die sogenannte mündliche

Überlieferung ursprünglich nicht geschrieben werden durfte.

So Raschi, die Schule des R. Ismael, R. Johanan. In naiver

Weise sind diese Männer aber doch von der Berechtigung der

späteren Niederschrift der anfangs nur mündlich weiter-

gegebenen Überlieferung überzeugt; das Verbot der Niederschrift

der Überlieferung erwies sich auf die Dauer als unpraktisch;

man hätte ohne Niederschrift die Überlieferung später vergessen.

So preist das Judentum schließlich die Männer, die freilich zur

Erhaltung ihrer Überlieferung das angeblich ursprüngliche Ver-
bot übertreten haben.

In dieser eigentümlichen Anschauung lebt denn auch

Moritz Altschüler. Er teilt uns zunächst mit, daß R. Juda

lianasi die Mischna niederschrieb in bewußter Übertretung des

Gebotes, daß das Mündliche nicht geschrieben werden sollte.

Wenn Altschüler hinzufügt, die späteren Rabinen, Tanajim

und Amerajim genannt, hätten dann die Geniara niedergeschrieben

(B. T. 3), so ist das hinsichtlich der Tanaim ein offenbarer

Verstoß gegen die ihm heilige Tradition, die Altschüler selbst

S. 17. 18 anführt: die Tanaim sind die Autoritäten der Mischna,

die also vor oder zur Zeit der Niederschrift der Mischna leben;

die Amoraim sind die Autoritäten der Gemara, die also vor

oder zur Zeit der Niederschrift der Gemara wirksam gewesen

sind. Das richtige sagt auch Hollitscher (M T: XIV).

Altschüler faßt seine Anschauung B T 19 dahin zusammen,

daß „die gesamte mündliche Tradition nur einerseits bis zur

Niederschrift von Talmud und Midrasch und anderseits bis zur

Niederschrift der Targumim als mündliche Tradition bestand

und daß also heute die gesamte mündliche Tradition, der die

schriftliche, nämlich die Thora, gegenübersteht, in den genannten

Werken ebenfalls schriftlich fixiert ist“.

Man erkennt leicht, worauf es bei dieser Aufstellung an-

kommt. Es soll die Gleichwertigkeit des Talmud, Midrasch



iieligionsgeschiclitliches aus den Monumenta Iudaica 493

und Targum mit der Thora sichergestellt werden. Nur das

gleiche Alter verbürgt nach dieser Anschauung gleichen Wert.

Talmud, Midrasch und Targum sind so alt wie die Thora.

Daß die Thora früher schriftlich fixiert wurde, kann zwar nicht

in Abrede gezogen werden. Aber das wird auf ein unrechter-

weise dem Thoratext entnommenes altes Verbot der Nieder-

schrift der mündlichen Tradition begründet. Man nimmt daran

nicht Anstoß, daß dieses Verbot temporum ratione habita durch

spätere heilige Männer übertreten wurde. Nur so habe die

bis dahin rein mündlich weitergegehene Tradition späterhin

festgehalten werden können.

Thora, Talmud, Midrasch und Targum sind nun aber für

den überlieferungstreuen Juden die Bücher, denen gegenüber

alles sonstige Schriftwerk nicht in Betracht kommt. Was

zwischen Thora und den spätjüdischen heiligen Schriften steht,

wird nur als Träger der schließlich gesammelten mündlichen

Tradition geschätzt. Daher der kühne Satz, daß es vor der

Niederschrift der Mischna bei den Juden überhaupt kein Buch

außer der Thora gegeben habe.

Immerhin darf man über dieser grandiosen Nichtachtung

augenfälliger Tatsachen das auch dieser Anschauung zukom-

mende historische Recht nicht vergessen. Was im Talmud,

Midrasch und Targum gesammelt wurde, ist tatsächlich großen-

teils mündliche Überlieferung; es sind längst bestehende und

durch ihr Alter geheiligte Bräuche, die hier ihre Aufzeichnung

fanden; ebenso ist hier sicher manche sehr alte religiöse An-

schauung niedergelegt, die aus der früheren israelitischen und

jüdischen Literatur nicht zu belegen ist. Aber darum hätte

das alles gewiß schon früher niedergeschrieben werden dürfen.

Die Mischna des R. Juda hanasi ist keineswegs das erste Werk

dieser Art. Erhalten ist uns die Mischna des Philo und die

des Josephus (vgl. meine Zeitgesch. II. Aull., S. 324 — 335); wir

wissen aber, daß schon um 160 v. Chr. Aristohul ein Werk

veröffentlichte, das den Titel hatte „Erklärung der heiligen



494 Oskar Holtzmann

Gesetze“ (vgl. ebd. S. 263, 264). Die Anschauung, daß das

sogenannte mündliche Gesetz nicht habe geschrieben -werden

dürfen, ist in jeder Hinsicht unrichtig. Das Richtige, das

durch diese falsche Anschauung durchschimmert, lesen wir bei

Josephus, wo er in der Archäologie den Bruch des Johannes

Hyrkan mit den Pharisäern erzählt (Niese, 13, 297): vogtft« rivu

nuQtdoauv rci> öjjfim oi tPapiGccioi ix itariycov ÖLudoyft g, icxen

ovx uvuyeyQa-ztca iv rolg MavCscog vo/ioig, xui 8tä tovto ravva

r'o Zkibäovy.alav ytvos exßuD.Et Xiyov ixeivu 6Ei i]ysl<5d-ca

voyn^a tu yeygauudva, rä 6’ ex itagaSoGsag rcöv itaTsgav ui]

rrjgeiv. Danach bildete sich schon unter den ersten has-

monäischen Fürsten eine Richtung aus, die zwar das Gesetz,

nicht aber die nebenher auch noch überlieferten alten Sitten

festhalten wollte. Die Notwendigkeit, dieser sadduzäischen Rich-

tung entgegenzuarbeiten, führte naturgemäß zur allmählichen

Niederschrift auch der mündlichen Überlieferungen. Wann nun

aber die einzelnen Stücke dieser praktischen und theoretischen

Überlieferung, der Halacha und Hagada, also die einzelnen

Sitten und Gebräuche einerseits und religiösen und sittlichen

Anschauungen andererseits dem späteren Judentum zuerst ein-

geimpft wurden, müßte jedesmal besonders untersucht werden.

Die Herleitung all dieses Stoffes von Mose und dem Sinai ist

das aus der Geschichte vieler Völker bekannte bequeme Mittel,

die allgemein anerkannte, unbestrittene Geltung eines Her-

kommens zu behaupten oder zu erklären. Demosthenes führt

ein Gesetz einmal auf Solon zurück, das — wie wir wissen —

kaum zuvor erst festgestellt worden war.

Aber das ungeschichtliche Denken über Geschichte, das

schon in der Behauptung uns entgegentrat, die Juden hätten

Jahrhunderte hindurch nichts außer der Thora geschrieben,

wird .als charakteristisches Merkmal des überlieferungstreuen

Judentums anschaulich, wenn Altschüler ohne ein Wort der

Kritik die Vorrede des Maimonides zu seinem Werke “'~n t1

von 1178 n. Chr. mit deutscher Übersetzung mitteilt. Diese



Vorrede hat zweifellos großes religionsgeschichtliches Interesse,

und es lohnt sich wohl näher auf sie einzugehen, besonders

da sie offenbar noch dem heutigen Leser als eine gute Er-

kenntnisquelle des wirklichen Geschichtsverlaufes dargeboten wird.

Maimonides findet in Ex. 24,12 die Grundstelle für die Unter-

scheidung von Gesetz und Überlieferung. Da heißt es: „ich

gebe dir die steinernen Tafeln und das Gesetz und das Gebot.“

Nach Maimonides soll hier das Gesetz das geschriebene Gesetz

sein, das Gebot aber sei die Erklärung des Gesetzes, das so-

genannte mündliche Gesetz. Das klingt ja ganz gut; aber

Ex.24,12 schließt sich an die Worte „das Gesetz und das Gebot“

unmittelbar der Relativsatz „die ich aufgeschrieben habe,

um sie zu unterweisen“. Also ist es nicht Willkür, sondern

eine rücksichtslose oder gedankenlose Unterschlagung zu nennen,

wenn das Wort „Gebot“ in diesem Zusammenhang die münd-

liche Überlieferung, das mündliche Gesetz bedeuten soll.

Diese mündliche Überlieferung gebot nach Maimonides

der Gesetzgeber Moses den siebzig Altesten, Josua und dem

übrigen Israel; besonders empfingen Eleasar, Pinchas und Josua

die Überlieferung von Moses. Josua aber lernte oder lehrte

(ptb Qal oder Piel?) alle Tage seines Lebens. Ist das schon

eine merkwürdige Aussage für den Kriegshelden, dem der Tag

nicht lang genug war für den Kampf gegen Israels Feinde,

so lesen wir bei Maimonides weiter, daß Eli von Pinehas, dem

Enkel Aarons, die Überlieferung empfing. Aber Eli, bei dem

der junge Samuel aufwächst, gehört an das Ende der Richter-

zeit unmittelbar vor die Zeit Sauls. Nach biblischer Chrono-

logie kann er trotz seines hohen Alters nimmermehr in die

Zeit eines Mannes zurückreichen, der noch von Moses gelernt

hatte; und wenn die biblischen Zahlen auch freilich keine

wirklich sichere Chronologie begründen, so entspricht der von

ihnen angesetzte lange Zeitraum zwischen Josua und Eli doch

gewiß der Wirklichkeit viel mehr, als die Überbrückung dieser

ganzen Periode durch ein einziges Menschenleben. Die Nord-



3Br

496 Oskar Holtzmann

israeliten zur Zeit der Debora sind Hirten, die Nordisraeliten

zur Zeit Gideons sind Ackerbauer; die Herrschaft Gideons

überträgt sich auf seinen Sohn Abimelech und geht der Zeit
Sauls um Menschenalter voran. Also hat Eli nicht von Aarons

Enkel Pinehas gelernt — auch wenn sein eigener Sohn den

Namen Pinehas führte. (I. Sam. 1,3.)

Eli wird von Maimonides das Haupt eines Gerichtshofes

genannt; nach der Bibel richtete er Israel. (I. Sam. 4,18.) Aber

Maimonides urteilt nach der Vorstellung einer späteren Zeit,

die im Anschluß an Dt. 17,8 — 13 einen Gerichtshof mit ihrem

Leiter als oberste Behörde des Judentums kannte. Von einem

Richterkollegium um Samuel weiß das Alte Testament nichts.

Aber Maimonides hält diese Vorstellung von einem Gerichtshof als

dem Träger der Überlieferung auch für die späteren Generationen

fest. Von Eli lernt Samuel, von Samuel David. Nun folgt

eine fast unbegreifliche Verkürzung der altisraelitischen Ge-

schichte. Ahia von Silo, der dem Jerobeam das Königtum

verheißt (I. Kön. 11,29), soll noch zu denen gehört haben, die

aus Ägypten unter Führung des Moses zurückkehrten; allerdings

sei er damals noch jung gewesen und habe die Überlieferung

erst von David empfangen. Schlägt diese Behauptung aller

alttestamentlichen Geschichtsüberlieferung ins Gesicht, so

wundert es einen auch nicht mehr, wenn als Schüler dieses

Ahia von Silo der Prophet Elia gilt. Das ist doch der Zeit-

genosse der Könige Ahab und Ahasja von Israel; Ahia von

Silo lebt zur Zeit des Salomo. Dazwischen liegen die Regierungen

Jerobeams I, Nadahs, des Baesa, des Ela, des Simri und Omri:

es ist höchst unwahrscheinlich, daß die Lebenszeiten der beiden

Propheten sich berührt haben. Von Elia „und seinem Ge-

richtshof“ empfing die Überlieferung Elisa „und sein Gerichts-

hof“. Dann folgt der Priester Jehojada; er lebte unter Ahabs

Tochter Athalja in Jerusalem, ist also wirklich mit Elisa wohl

noch gleichzeitig gewesen; von Beziehungen Elisas zu Jehojada
wissen wir freilich nichts.



Religionsgeschichtliches aus den Monumenta Iudaica 497

An Jehojadas Sohn Sacharja (II. Chron. 24, 20 — 22) werden

nun die schriftstellernden Propheten angereiht in der Folge:

1. Hosea, 2. Amos, 3. Jesaja, 4. Micha, 5. Joel, 6. Nahum,

7. Habakuk, 8. Zephanja, 9. Jeremia, 10. Baruch, und an Baruch

reiht sich dann sofort Esra. Gegen diese Aufzählung bis auf

Baruch hin, der ja dem Judentum zu einem der wichtigsten

Propheten geworden ist, ist nicht viel einzuwenden. Daß Joel

in die assyrische statt in die griechische Zeit gesetzt ist, kann

nicht auffallen; so ist er in der Überlieferung immer angesetzt

worden. Nur die auch hier festgehaltene Anschauung von

Gerichtshöfen aller dieser Propheten ist gänzlich geschichts-

widrig, ebenso wie die Vorstellung einer von Hand zu Hand

weitergegebenen Lehrii berlieferung. Der mehr als kühne Sprung

aber von Baruch zu Esra d. h. von 586 bis 458 v. Chr. ist

durchaus unnötig, da es doch tatsächlich zwischen Baruch und

Esra Propheten wie Hesekiel, Haggai und Sacharja auch nach

der Überlieferung gibt.

Aber Haggai, Sacharja, Maleachi, Daniel und seine drei

Freunde Hananja, Mischael, Asarja, ferner Nehemia, der aus

dem Estherbuch bekannte Mordchai, der Esra 2, 2, Neh. 7, 7

genannte Bilschan, der Führer der rückkehrenden Exulanten

Serubabel: diese alle mit vielen anderen, zusammen 120 „Ge-

lehrten“ bilden nach Maimonides die für das Judentum maß-

gebende Schar der „Männer der großen Versammlung“,

den Gerichtshof des Esra. Maimonides läßt hier also in ge-

troster Zuversicht den Daniel, der nach Dan. 1, 1 schon unter

Jojakim 597 weggeführt worden sein soll, mit dem nach

Neh. 13, 6 sicher das Jahr 433 v. Chr. überlebenden Nehemia

Zusammenwirken. Da kann es nicht auffallen, wenn die anderen

alle, die zwischen diesen Zeiten leben, als Männer einer

Generation betrachtet werden; ja es fällt auch nicht auf, daß

selbst Simon der Gerechte, der Enkel des mit Alexander d. Gr.

gleichzeitigen Hohenpriesters Jaddua, noch zu diesen Männern

der großen Versammlung gerechnet wird, vgl. Joseph, antt. 12,



498 Oskar Holtzmann

43 157 mit 11, 347. Und so gewaltsam hier mit den geschicht-

lichen Tatsachen verfahren wird, so läßt sich doch auch in

diesem Fall noch nachweisen, wie man dazu kam, die großen

Männer vom Beginn des Exils bis über Esra und Nehemia

hinaus als eine zusammengehörige, für das spätere Judentum

maßgebende Gruppe zu betrachten. In dieser Periode lebten und

wirkten tatsächlich die Begründer des spezifisch j üdischen

Lebens im Unterschied von dem altisraelitischen. Und

auch Esra hat ein Recht als der Führer dieser Männer zu

gelten; sein Wirken stellt zweifellos den eigentlichen Höhepunkt

dieser allerdings Jahrhunderte in Anspruch nehmenden Ent-

wickelung dar.

Maimonides folgt jetzt dem Mischnatractat Abot: an Simon

den Gerechten schließt sich Antigonus von Socho, an diesen

die Folge der sog. fünf Paare bis auf die berühmten Schul-

häupter Hillel und Schammai. Daran reiht Maimonides als

sechstes Paar Rabban Schimeon ben Hillel und Rabban Johanan

ben Sakkai: dieser, der erst nach der Zerstörung des Tempels

wirksam war, kann die zur Zeit des ersten Herodes lebenden

Hillel und Schammai nicht gehört haben.

Ton hier ab spaltet sich nach Maimonides die Über-

lieferungsreihe. Johanan ben Sakkai hat fünf Schüler, von

denen Elieser die Überlieferung an Akiba weitergibt, Akiba

gibt sie an Ismael und Meir, doch so, daß Meir auch von

Ismael lernt. Dann werden Genossen Akibas und Genossen

Meirs aufgezählt. Die andere Überlieferungsreihe geht von

Schimeon ben Hillel aus, an den sich Rabban Gamaliel der Alte

anschließt; dessen Sohn Rabban Schimeon gibt die Lehre an

Rabban Gamaliel II; von diesem empfängt sie sein Sohn Rabban

Schimeon, dessen Sohn der Verfasser der Mischna ist: Rabbi

Jehuda der Heilige. Rabbi Jehuda hängt aber durch zwei

seiner Lehrer, Elieser, den Sohn Schamuas, und einen R. Schimeon

auch mit den Genossen Meirs, also mit der durch Johanan ben

Sakkai vermittelten Überlieferungsreihe zusammen.

L



Keligionsgeschichtliches aus den Monumenta Iudaica 499

Gamaliel der Alte ist der Lehrer des Paulus, also wesentlich

früher wirksam als der nach der Zerstörung des Tempels

blühende Johanan ben Sakkai; man wird nicht fehlgreifen,

wenn man Gamaliel den Alten zwischen 20 und 40 n. Chr.

wirksam denkt. Sein Urenkel kann dann immerhin erst zwischen

160 und 180 öffentlich gewirkt haben; dann konnten auch
Schüler Akibas seine Lehrer sein.

Maimonides betont nun sehr stark, was ihm das Neue an

der Miscbna des Rabbi Jehuda des Heiligen zu sein scheint.

In jedem Geschlecht schrieb wohl das Haupt des Gerichtshofes

oder ein Prophet für sich auf, was im Gedächtnis bleiben

sollte von dem, was er von seinen Lehrern gehört hatte, und

danach belehrte er mündlich die Menge. Also private Nieder-

schriften einzelner nimmt Maimonides auch vor der Mischna

an; nur der öffentliche LTnterricht sei rein mündlich erfolgt.

Rabbi Jehuda dagegen habe jedem sein Werk in die Hand

geben wollen. „Und es saß alle Tage er und sein Gerichtshof,

und sie lehrten die Mischna vor vielen “ Das wird man wohl

dahin zu verstehen haben, daß die Mischna des Jehuda des

Heiligen die Geltung eines Kanons für sich beanspruchte, während

die zwischen Thora und Mischna liegende Literatur keine heilige,

für alle maßgebende Schrift sein wollte. Wenigstens ist die

relative Wahrheit der Ausführung des Maimonides in diesen

Gedanken zu finden. Aber auch hier tritt die ungeschichtliche

Geschichtsbetrachtung des Mannes hervor. Er kennt den frei

aus sich und aus Gott redenden Propheten nicht, der vielleicht

hinterher das frei gesprochene Wort aufzeichnet oder aufzeichnen

läßt. Jeder zeichnet auf, was er von seinem Lehrer gelernt

hat, und lehrt dann mündlich, was ihm in dieser Weise

mühsam eingeprägt wurde. I)a ist kein Verständnis für das

Größte was Israel hervorgebracht hat.

Die 1011 Schüler R. Jehudas gewinnen nach Maimonides

wieder Schüler, und diese verfassen die anderen dem späteren

Judentum maßgebenden Schriften; die Jerusalemer Gemara wird



500 Oskar Holtzmann

300 Jahre nach der Zerstörung des Tempels, also auf das

Jahr 370 angesetzt. Stammt sie von Rab Johanan, so ist

dessen Schüler Rab Asej der Verfasser der babylonischen

Gemara. Aber Rab Asej habe hundert Jahre nach Rab Johanan

geschrieben. Ist das letztere richtig, so können die Verfasser

der beiden Gemaren nicht Lehrer und Schüler sein, sowenig

ein Schüler eines Jüngers des Rabbi Jehuda um 370 noch
wirksam sein konnte.

Maimonides freut sich des Zahlenspiels, daß zwischen Moses

und Asej 40 Generationen, also auch 40 Stufen der Über-

lieferung seien. Doch läßt sich auch hier die gewaltige

Geschichtskürzung nachweisen, die in der vorherigen Ausführung

lag. Bei Berechnung einer Generation auf dreißig Jahre wird

man, wo es sich um Lehrüberlieferung handelt, eher die Zahl

zu hoch als zu niedrig gegriffen haben. Aber von 470 n. Chr.

führen 1200 Jahre zurück zum Jahre 730 d. h. zum Zeitpunkt

der großen assyrischen Eroberung, also zur Zeit des Jesaja und

keineswegs zur Zeit des Moses.

Wir können übergehen, was Maimonides über Inhalt des

Talmud und die Verfasser anderer dem Judentum wichtiger

Werke hier nocli aussagt. Religionsgeschichtlich interessant

ist an dieser Vorrede die ausführliche Darstellung der großen

Überlieferungskette, die nach dem Glauben des Spät-

judentums den Verfasser der babylonischen Gemara mit Moses

verbindet. Ein ähnliches Interesse bietet die ebenfalls von

Altschüler mitgeteilte Vorrede des Maimonides zu seinem

Mischnakommentar; sie zeigt uns deutlicher, als das irgendwo

sonst geschieht, die jüdische Vorstellung von der Einprägung

der Überlieferung durch Wiederholung.

Maimonides bezieht sich auf Erubin 54 a. Danach empfing

Moses das Gebot von Gott und sagte es Aaron, der sich zur

Rechten Mosis setzte Dann hören Aarons Söhne, Eleasar

und Ithamar, von Moses das Gebot und setzen sich zu seiner

Linken. Dann sagt es Moses den siebzig Ältesten, zuletzt sagt



Religionsgesehichtliehes aus den Monument« Iudaica 501

er es dem ganzen Volk. Also hört es von Moses Aaron viermal,

Eleasar und Ithamar dreimal, die Ältesten zweimal, das Volk

einmal. Moses geht weg; Aaron wiederholt das Gebot, so daß

auch seine Söhne es viermal gehört haben, und geht weg.

Eleasar und Ithamar wiederholen es, so daß es auch die

Ältesten viermal gehört haben; und die wiederholen es — nach

dem Weggang der Söhne Aarons — vor der Menge, die es

nun auch viermal gehört hat. Jetzt prägt es einer dem anderen

ein; man schreibt es auf Rollen und vertieft sich darein. Und

nachher lernt man die gleichfalls von Gott dem Moses gegebene

Erklärung mündlich auswendig. — Noch vor seinem Scheiden

sammelt Moses das Volk um sich und verlangt, daß jeder, der

etwas vergessen habe oder dem etwas unklar sei, ihn frage.

Und damals habe Moses dreizehn Thorabücher geschrieben und

jedem Stamme eines gegeben, den zwölf weltlichen Stämmen

und dem Stamm Levi Dann ist er, nicht gestorben, sondern

„emporgestiegen und läßt sich bedienen in der Höhe“.

Das Charakteristische an dieser ganzen Anschauung ist

1. die freie Erfindung, die sich doch für Bericht über

Geschehenes ausgibt, 2. die Betonung des Auswendiglernens,

3. der Verzicht auf Begründung des inneren Rechtes der

Gesetzgebung, 4. die freilich unbeabsichtigte Zurückstellung

des Lebens nach dem Gesetz hinter das Lernen des Ge-

setzes

Maimonides sagt nun, daß seit Josua die Zahl der Ver-

ordnungen durch Schlüsse gemehrt wurde. Aber ausdrücklich

wird abgelehnt, daß Prophetie vor gesundem Menschenverstand

etwas voraus hat. Von freier Produktion religiös sittlicher

Anschauungen will Maimonides nichts wissen; alles Neue ist

aus dem Gegebenen hergeleitet, und bei Meinungsverschieden-

heiten entscheidet die Mehrheit. So geht es bis zur Abfassung

des Talmud. Immerhin wird hier, was in der Vorrede zur

nptnrt t fehlte, zugegeben; der Stoff ist quantitativ im Lauf

der Zeiten gewachsen.



502 Oskar Iloltzmann

Nach diesen Ausführungen des Maimonides verstehen wir,

warum Dr. Altschüler großes Gewicht darauf legt, daß das

ganze aramäische Targum (die Übersetzung) der Thora als
Bestandteil der mündlichen Tradition betrachtet wird. Nur

so betrachtet, hat das Targum für den altgläubigen Juden gleiche

Geltung mit dem geschriebenen Gesetz; es ist dessen authen-

tische Erklärung. So erfahren wir denn aus dem Buch Siphre

zu dem Verse „Gott kam vom Sinai“, daß Gott schon am

Sinai auch das Targum mitgeteilt hat. Nur gibt Altschüler

zu, daß trotz des reichlichen Auswendiglernens das heutige

Targum Onkelos sich doch einigermaßen von der am Sinai

mitgeteilten Version unterscheide; daß die Hebräer überall als

Juden bezeichnet werden, müsse nachexiliscli sein. Wegen

der Herkunft der überlieferten Form des Targum aus dem

babylonischen Exil hieße es das Targum Babli; erst Esra habe

die Gewohnheit begründet, die Thora in der aramäischen Volks-

sprache zu erklären Also von Moses bis Esra überliefert eine

Generation der anderen das schon am Sinai mitgeteilte Targum,

und doch wird diese Übersetzung erst von Esra ab zur Be-

lehrung der Gemeinde gebraucht. Aber auch sie durfte vor

Abfassung der Mischna nach Altschüler nicht geschrieben

werden. Auch Onkelos, der sie zur Zeit Hadrians einer ge-

nauen Redaktion unterwarf, habe diesen redigierten Text nicht

aufgezeichnet: — wir sahen, daß Dr. Altschüler in diesem

Punkt seiner Vorstellung über Maimonides noch hinausgeht.

Aber ebenso bestimmt erklärt er zum Schluß: „Alle mündliche

Tradition ist jetzt fixiert in Talmud, Midrasch und Targumim.

Neue Auslegungen haben keine allgemein verbindliche Kraft,

und jeder kann es mit ihnen halten, wie er will. Eine heute

noch fortgeführte Geheimtradition gibt es nicht.“

Die Lehre von der mündlichen Überlieferung ist für das

Judentum das dogmatische Mittel, um die das Spätjudentum

konstituierenden Werke (Talmud, Midrasch und Targumim)

dem Gesetzbuch Mosis formell gleichzustellen, und zwar so,



Religionsgeschichtliches aus den Monumenta Iudaica 503

daß diese Schriften des Spätjudentums als die maßgenende

Auslegung des Gesetzes tatsächlich über dieses Gesetz gestellt

werden. Alle übrige jüdische Literatur zwischen Thora und

Talmud existiert entweder für den altgläubigen Juden nicht

oder kommt nur als private Niederschrift der von Mund zu

Mund überlieferten Gesetzeslehre in Betracht. Gegen solche

auf dem Boden der Religion wurzelnde Umgestaltung des

Geschichtsbildes muß man nur streiten, damit es nicht auch

da für Wahrheit gelte, wo nicht dieselben religiösen Motive

wirksam sind. Dr. Altschüler hat ja ausdrücklich erklärt, daß

er und seine Gesinnungsgenossen alles ablehnen, „was nicht dem

richtigen Verständnisse der Tradition entspringt“.
Und doch lernen wir Dr. Altschüler noch im ersten Heft

der Bibliotheca Targumica auch als Kritiker kennen, und zwar

als Kritiker der geheiligten jüdischen Tradition. Er behandelt

Namen und Leben des Onkelos nach talmudischen

Quellen, — wie er sagt, allerdings nur in kurzem, ein-

leitendem Überblick. Immerhin glaubt er dabei schon zu recht
bestimmten Resultaten zu kommen. Wahrhaft wohltuend

berührt es, aus diesem Munde das Zugeständnis zu hören, daß

die meisten Erzählungen des Talmud über Onkelos und den

gleichzeitig besprochenen Aquila legendär gefärbt seien. Alt-

schüler schreckt auch nicht davor zurück, die Identität beider

Männer zu behaupten, da nach Tosephta Demai 6 Onkelos,

nach Jeruschalmi Demai 6 Aquila den vom heidnischen Vater

stammenden Erbteil ins Meer warfen, da nach Megilla 3a

Onkelos das Targum vom Munde der Schüler des Johanan ben

Sakkai, Eleasar und Jehoschua, erhielt, während Aquila nach

Gittin 56a mit diesen Männern zusammentraf und nach Meg. 71a

seine griechische Übersetzung vor ihnen mitteilte; da auch die

Namen und identisch seien und Gittin 56a Aquila

ein Schwestersohn Hadrians, wie Gittin 56b Onkelos ein

Schwestersohn des Titus genannt wird. Aber nun behauptet

Altschüler (nach dem Vorgang von Hausdorff, Monatsschr. f.



504 Oskar Holtzmann

Gesch. u. Wissensch. des Judent. Bd. 38, 1894, S. 246 ff., 289 ff),

daß derselbe Mann die genaue griechische und die freiere —

Altschüler sagt übertreibend: umschreibende — aramäische

Übersetzung gefertigt habe. Das habe er dem Geiste des

damaligen Judentums entsprechend getan, und zwar zu ver-

schiedener Zeit. Die Interlinearversion in das Griechische habe

Aquila geschrieben; das aramäische Targum habe er rein

mündlich redigiert, weil seine Niederschrift nach Megilla 71a

nicht erlaubt war. Aber man mag die Gedächtniskraft eines

Aquila-Onkelos und seiner Schüler noch so sehr bewundern,

die rein mündliche Redaktion einer noch ungeschriebenen

Pentateuchübersetzung ist meines Erachtens ein Ungedanke,

dem nie eine Wirklichkeit entsprochen haben kann. Die

Schilderung der Tätigkeit Aquilas, der als Proselyt zuerst sich

eine griechische Interlinearversion des Alten Testaments fertigte,

dann in noch engere Beziehung zu den Juden getreten, noch

tiefer in den Geist der Synagogen eindringt und das aramäische

Targum aufstellt, — ist hergenommen von der Anschauung

christlicher Gelehrter, die zuerst ein Verständnis der Bibel

und ganz allmählich auch ein Verständnis des Talmud zu

gewinnen pflegen. Aber wer im ersten oder zweiten Jahr-

hundert unserer Zeitrechnung Jude wurde, hatte kaum ein

Interesse, das aramäische Targum festzustellen, nachdem er
sich zuvor über den Sinn der Bibel durch eine Interlinear-

version des Alten Testaments genau genug orientiert hatte.

Das aramäische Targum ist keine erklärende Paraphrase,

sondern eine im wesentlichen wörtliche Übersetzung des

hebräischen Textes, die nur an verhältnismäßig wenigen

Stellen dem Geschmack einer späteren Zeit nicht sowohl

durch Erklärung als vielmehr durch Änderung Rechnung

trägt. Die Verschiebung der Legenden von Aquila, dem Ver-

fasser der griechischen Interlinearversion, auf Onkelos, den

Redaktor des Targum, ist sehr verständlich, weil der späteren

Zeit die griechische Interlinearversion ganz verloren ging, und



lieligionsgeschichtliches aus den Monumenta Iudaica 505

das Targum „die Übersetzung“ war. Selbst die Identität der

beiden Namen muß zweifelhaft bleiben; die Vertauschung von
und - ist auffallend. Immerhin ist auch bei dieser Unter-

suchung nicht bloß die ausführliche Mitteilung der Onkelos-

Aquilalegenden, sondern auch die Art ihrer kritischen Be-

arbeitung durch einen überlieferungstreuen Juden von nicht

unerheblichem Interesse.

III Das jüdische Gleichnis

Wegen der bekannten biblischen Parallelen haben die alt-

jüdischen Gleichnisse besondere Bedeutung. Ihr überreiches
Auftreten in der rabhinischen Literatur erklärt sich aus dem

juristischen Charakter des rabbinischen Denkens. Es handelt

sich um erdachte Rechtsfälle, die das Urteil im bestimmt vor-

liegenden Fall erleichtern sollen. Ein Gleichnis im Alten Testament

ist die Erzählung des Propheten Nathan vom Schaf des armen

Mannes II. Sam. 12,1 — 4; ebenso aber auch die erdachte Er-

zählung des Weibes von Thekro II. Sam. 14, 4—7 und wiederum

der erdachte Rechtsfall, den Ahab entscheiden sollte I. Kön. 20,

30, 40. Genau nach diesem Muster ist das Gleichnis des Jesaja

von dem unfruchtbaren Weinberg gebildet Jes. 5, 1. 2: auch

hier wird ausdrücklich das Urteil der Jerusalemer über den

erdachten Fall gefordert (5, 3) — genau wie bei dem einzigen

Gleichnis Jesu, dessen Entstehungsverhältnisse wir sicher kennen

Mc. 12, l — o (vgl. auch Lc. 10, 30 — 36). In den bisher vor-

liegenden Heften der Monumenta Iudaica findet sich ein formell

durchgefiihrtes Gleichnis bei der Frage, warum Gen. 1, 2 zuerst

von dem Zustand der Erde gesprochen wird, da doch Gen. 1, 1

der Himmel zuerst als von Gott geschaffen genannt wird. Das

erklärte die Schule des R. Ismael durch folgendes Gleichnis:

„gleich ist es einem König von Fleisch und Blut, der zu seinen

Knechten sprach: seid frühe an meiner Tür! Er stand frühe

auf und fand Weiber und Männer. Wen lobte er? Wessen

Art es nicht ist, frühe zu sein, und er war doch frühe.“ Aber



506 Oskar Holtzmann

Gleichnisse sind auch die Bildreden, mit denen die Schulen

Hillel und Schammai ihre einander entgegenstehenden An-

schauungen von der Priorität der Erde oder des Himmels ver-

teidigten. Die Schule Hillel meint: man baut doch das Erd-

geschoß vor dem Oberstock, die Schule Schammai: Der

Thronsessel muß da sein, ehe der Schemel davorgesetzt wird.

In anderer Weise soll nach Jer. Chag. 2, l Aquila dem Hadrian

gezeigt haben, daß die Welt auf Luft steht. Hier wird das

Gleichnis zur Gleichnishandlung. Junge Kamele werden schwer

belastet, so daß sie unter ihrer Last ersticken. Auch sie

brauchen Luft, um die Last tragen zu können (B. T. 23). Die

Größe Israels zeigt nach Jer. Gittin 56 Aquila daran, daß der

Herr Tag und Nacht mit der Feuersäule vor ihm herging:

„Es ist Sitte der Welt, daß der Aufseher das Licht trage vor

dem Oberen, der Obere vor dem Herzog, der Herzog vor dem

Fürsten, der Fürst vor dem König. Aber ein König, vor

welchem Menschen trägt der das Licht?“ (B. T. 23). Also auch

hier steht am Schluß die charakteristische, das Urteil heraus-

fordernde Frage. An derselben Stelle heißt es gleich nachher:

„Der Welt Sitte ist es, daß ein König von Fleisch und Blut

innen in seinen Gemächern sitzt und seine Knechte außen

ihn bewachen. Bei dem Heiligen, gebenedeiet sei er, hingegen

sind seine Knechte innen, und er bewacht sie von außen (nach

Ps. 121, 8)“ (B. T. 24). Hier dient das Gleichnis zur Beleuchtung
des Gedankens durch den Kontrast. Überall aber ist das

Gleichnis ein Mittel, das Urteil des anderen für den eigenen

Gedanken zu gewinnen. In der Anwendung dieses Mittels

bleibt Jesus durchaus auf dem Boden seines Volkstums; nur

daß er ein überaus fruchtbarer und glücklicher Gleichnisdichter

gewesen ist.
IV Mischna und Gemara

Das erste in den Monumenta Talmudica mitgeteilte Stück

des Talmud, die Mischna Chagiga 2, 1 und ihre Erklärung im

babylonischen Talmud ist ein interessanter Beleg dafür, daß



Religionsgeschichtliches aus den Monumenta Iudaica 507

die Autoritäten des Talmud die Autoritäten der Mischna nicht

mehr verstanden haben. Die Mischna wehrt zweifellos die

Beschäftigung mit irgendwie anstößigen Stoffen ah; solche sind

Blutschande, das Schöpfungswerk, die Theophanie (der „Wagen"

Hes. 1. 11). „Besser nicht gehören als fragen nach dem, was

oben, unten, vorn und hinten ist und der Ehre seines Schöpfers

nicht achten.“ Die apokalyptische Grübelei wird ebenso ver-

worfen wie das Nachdenken über schmutzige Dinge. Und zwar

soll über den „Wagen“ nicht einmal einer für sich nachdenken,

wenn er nicht ein Weiser und durch sein Wissen Verständiger

ist; über die „Schöpfung“ soll man keine Untersuchung an-

stellen, wenn noch ein anderer dabei ist: man soll also keinen

anderen über diese Dinge belehren; über die „Blutschande"

soll man nicht zu dreien beraten; darüber soll man wohl einen

anderen seelsorgerlich belehren, aber nicht in Gegenwart
eines Dritten.

Diese einfache Weisung kehrt der babylonische Talmud

zunächst um, indem er statt „allein“ vor einem, statt „zu

zweien“ vor zweien, statt „zu dreien“ vor dreien setzt. Über

Gott soll man nicht vor einem, über die Schöpfung nicht vor

zweien, über Blutschande nicht vor dreien reden. Wenn der

Weise diese Dinge behandelt, muß er eine bestimmte Zahl vor

sich haben: das ist genau das Gegenteil von dem was die

Mischna wollte. Und wenn die Mischna das Nachgrübeln über

das Wesen Gottes (den „Wagen“) sogar dem einzelnen verbot,

so macht der Talmud daraus, daß man bei Verhandlung darüber

wenigstens zwei Hörer haben müsse (nicht vor einem): bei

Verhandlung über die Schöpfung soll nur einer zuhören: Das

wird aus Dt. 4, 32 erklärt, wo es im Singular heißt: erfrage

nur die Urzeiten; daß bei Besprechung der Geheimnisse der

Blutschande nicht drei Jünger vor dem Lehrer sitzen dürfen,

erklärt der Redactor des Talmud Babli, R. Asej, daraus, daß

sonst ein Jünger mit dem Lehrer und die beiden anderen unter

sich disputieren, so daß diese letzten nicht auf den Lehrer



508 Oskar Holtzmann

achthaben. Scheint so die deutlich vorhandene Zweckbestimmung

des Mischnaverbotes gänzlich vergessen zu sein, so blitzt noch

eine Ahnung dieser Zweckbestimmung in der Antwort hervor,

mit der die Einwendung zurückgewiesen wird, so dürften

niemals bei irgendwelcher Lehrverhandlung drei Jünger vor

einem Lehrer sein. Es heißt nämlich, daß bei Blutschande

der sündige Trieb sich mächtiger rege als bei Besprechung
anderer Sünden z. B. des Raubes.

Aber wie gründlich der von der Gemara auszulegende Text

mißverstanden und in sein Gegenteil erklärt ist, sieht man aus

der einfachen Tatsache, daß an diese Warnung vor apoka-

lyptischen bzw. die Urzeit betreffenden Grübeleien sich nun

gerade die wichtigsten Mitteilungen des Talmud über die Urzeit

und die jenseitige Welt anschließen. Da hören wir, daß der
Urmensch von der Erde zum Himmel und von einem Weitende

zum anderen reichte, daß er mit dem Licht des ersten Tages

von Weitende zu Weitende sah; dieses Licht wurde den Ge-

schlechtern der Sintflut entzogen, aber den Gerechten der

Zukunft soll es wieder leuchten. Die Erde ruht auf Säulen,

deren Zahl (12, 7, 1) verschieden angegeben wird; diese Säulen

ruhen auf Wasser, das Wasser wieder auf Bergen, die Berge

auf Wind, der Wind auf Sturm, der am Arm des Allmächtigen

hängt. Ob es zwei oder sieben oder acht Himmel gibt, steht

nicht fest (s. über ältere Zählungen von drei, fünf, sieben

Himmeln meine Zeitgeschichte, 2. Auf!., S. 381, 382); von

sieben wird Name und Bestimmung genannt; der Thron der

Herrlichkeit steht im siebenten. Uber Gottes Wohnung heißt

es, daß Finsternis draußen, aber Licht innen ist. Sehr wirkungs-

voll ist zum Schluß die Erhabenheit Gottes, von der man nach

einem Spruch des hier wie eine biblische Schrift zitierten

Siraciden nicht reden dürfe, geschildert. Die Form ist eine

an die Worte des Frevlers Jes. 14, 14 sich anschließende Hagada.

Der Frevler meint zur Höhe Gottes emporsteigen zu können^

aber eine Stimme von oben (Bath Qol) belehrt ihn, wie un-



Religionsgeschichtliches aus den Monumenta Iudaica 509

möglich das für den Menschen ist, der nur 70—80 Jahre

(nach Ps. 90, io) lebt. Die Reise von der Erde zum Himmel er-

fordert fünfhundert Jahre, die Reise durch den Himmelsraum

ebensoviel; und nun sind doch viele Himmelsräume übereinander.

Oberhalb dieser Himmelsräume sind die heiligen Tiere, die

Gottes Thron tragen: jedes ihrer Glieder, vom untersten zum

obersten, erfordert einen Aufstieg so langer Dauer, wie die

Reise von der Erde weg durch alle Himmelsräume hindurch.

Und dasselbe gilt von den einzelnen Teilen des durch diese

Tiere getragenen Thrones. Der „König, der lebendige und

lebenspendende Gott, der Hohe und Erhabene“ wohnt über

alledem. Welche Torheit also, wenn der Mensch meint, sich

neben ihn stellen zu können. Man kann diese Schilderung

schön finden; trotzdem wird man auch gerade von hier aus

die nüchterne Warnung der Mischna vor apokalyptischen

Träumereien verstehen, eine Warnung, die nun durch solche
Träumereien im Talmud Babli kommentiert wird!



2 Melanesien 1903/04

Von W. Foy in Köln

[Schluß]

Salomo-Inseln

Allgemeines. Mancherlei Angaben von religionswissen-
schaftlichem Interesse finden sich in dem Buche von C. Bibbe:

Zwei Jahre unter den Kannibalen der Salomo-Inseln.1

Hauptsächlich beziehen sie sich auf die Shortland-Inseln,

Neugeorgien und Bougainville, doch zeugen sie nicht

gerade von einem tieferen Verständnis für derartige Fragen.

Das meiste hören wir über Begräbniszeremonien und Bestattungs-

arten. Auf Fauro werden die Überreste hervorragender Personen

in großen Steinhaufen auf dem Riffe beigesetzt, während die

anderen Toten, in Matten gehüllt, aufs Meer hinausgerudert

und dort über Bord geworfen werden; eilends rudert man

zurück, um dem Totengeist zu entgehen (S. 49, 59). Ähnlich

ist es auf den Shortland-Inseln (S. 102—106), nur daß hier

ein angesehener Mann nach seinem Tode verbrannt und seine

Asche in einer Holzkiste beigesetzt wird. Im übrigen tritt der

auch sonst übliche Trauerapparat in Wirksamkeit: Heulen und

Lärm, Drohungen mit Waffen, Haarabschneiden, Weißfärben,

Trauerschnüre, Verbrennung der Güter des Verstorbenen,

Leichenschmaus, Speiseverhote usw. Für später fehlt es dann

auch nicht an Tanzfeiern zur Erinnerung an Verstorbene (S. 84 ff.),

1 Reiseerlebnisse und Schilderungen von Land und Leuten. Unter
Mitwirkung von H. Kalbfus. Dresden-Blasewitz 1903. VII und 352 Seiten 8°.



W. Foy Melanesien 1903/04 511

wobei um einen eigenartigen Tanzpfahl herum getanzt wird.

Wieder andere Sitten herrschen in Rubiana (S. 275f.): dem

Toten werden Geschenke gebracht, dann wird er in einem Stein-

haufen beigesetzt, später wird sein Schädel herausgenommen

und in einem kleinen aus Stäbchen hergestellten Häuschen in

dem Geisterhause aufbewahrt.1 Über Geister (nitu, vom Ver-

fasser 'Teufel’ genannt) und das Schicksal der Totenseelen auf

den Shortland-Inseln siehe S. 148f. Es gibt gute und böse

Geister; auf letztere werden alle Krankheiten zurückgeführt.

Der Zauberer versteht sie in Puppen zu bannen und dann in

Gestalt dieser Puppen unschädlich zu machen (S. 149). Oder

man opfert ihnen an besonderen mit Pfählen und fahnenartigen

Stangen ausgestatteten 'Teufelsplätzen’ (S. 147 f.). 2 Auch eigen-

artige 'Teufelsleitern’ gibt es, auf die der böse Geist hinauf-

gescheucht wird, bis er schließlich von der höchsten Stufe

herabspringt auf Nimmerwiedersehn (S. 90). Über allerlei

Amulette und Schutzmittel gegen böse Geister wird S. 151, 273

gehandelt. Blödsinnige gelten als heilig (S. 139). Bei einem

Dorfe auf Bougainville wurde ein heiliges Krokodil gehalten,

das mit Schweinen, Hunden, vielleicht auch mit Menschen

gefüttert wurde (S. 148).3 Auf Isabell wurden in den Geister-

häusern quadratische Stücke Hartholz, mit Kerbmustern verziert,

als Opfer für verstorbene Verwandte niedergelegt (S. 315): oder

waren es etwa gar Seelensitze der Verstorbenen, Vertreter der

Ahnenfiguren? Auf Neugeorgien nehmen diese letztere Stelle

Tonköpfe ein (S. 240, 243). Eine hübsche Geschichte über die

1 Über solche Schädelhäuschen wird auch ia einem Artikel von

J. Edge-Partington und T. A. Joyce gehandelt: Notes on Funerary
Ornaments front Rubiana and a Ooffin front Sta. Anna, Solomon Islands.
Man 1904, Nr. 86, S. 129—131 (mit Abbildungen).

2 Über gleichartige Fahnen von Zentral-Celebes, an denen sich der
Geist zum Opfer herahlassen soll, siehe Paul und Fritz Sarasin Reisen
in Celebes II (1905), S. 375 Anmerkung.

s Vgl. dazu die ähnliche Sitte hei den Bugilai von Britisch-Neu-
guinea (oben S. 296).



Öl 2

Ursache des ersten Todesfalles, der einem ungeschickten Haut-

wechsel des ersten von Tonatana erschaffenen Weibes zugeschrieben

wird, findet sich S. 148. Über Vernichtungszauber und Gegen-

mittel (darunter Kannibalismus) auf Rubiana siehe S. 268 f.
Blasinstrumente aus Tritonschnecken dürfen auf Isabell nicht

unnötig geblasen werden (S. 313f.): mit ihrem Ton ist gewiß

eine zauberhafte Vorstellung verbunden. Frauen müssen sich

in Rubiana während des Gebarens in separaten Hütten aufhalten

(S. 270), wie auch anderwärts vielfach. Tabuzeichen werden

S. 272 besprochen. Menschenopfer werden auf den Shortland-

Inseln beim Häuser- und Kanubau dargebracht (S. 54f., 139).

Über den Totemismus dieser Inselgruppe und ihrer Nachbar-

schaft finden sich einige Angaben S. 140f.: danach sind Freunde,

ja selbst Angehörige eines feindlichen Stammes unverletzlich,

wenn sie ein Totem haben, das auch an ihrem vorübergehenden

Aufenthaltsorte vertreten ist. Dieselbe Sitte gilt für die Inseln

der Torres-Straße 1 .

Nissan-Gruppe.2 Bei S. R. Steinmetz: Rechtsverhält-

nisse von eingebornen Völkern in Afrika und Ozeanien 3

ist in dem Beitrag von F. Sorge: Nissan-Inseln im Bismarck-

Archipel (S'. 397—424) auch einiges religionswissenschaftliche

Material niedergelegt. Insbesondere hören wir von den Toten-

gebräuchen (S. 411 f.), bei denen in der ausgesuchtesten Weise

alles Gut des Verstorbenen vernichtet wird. Regen- und Wind-

macher gibt es fast in jedem Dorfe (S. 415).

1 Vgl. Reports of the Cambridge Anthropological Expedition to Torres
StraitsY, S. 161.

* Die Nissan-Gruppe ist geographisch und ethnologisch zu den
Salomo-Inseln zu rechnen.

s Beantwortungen des Fragebogens der Internationalen Vereinigung
für vergleichende Rechtswissenschaft und Volksivirtschaftslehre zu Berlin.
Berlin 1903, VII und 455 Seiten 8°.

W. Foy



*- VTj'Virxri..

Melanesien 1903/04 513

Santa Cruz-Inseln

Mitten in die Gedankenwelt dieser Inselgruppe führt uns

eine kleine Sammlung von Eingeborenenerzählungen, die von

Rev. W. O’Ferrall übersetzt und unter dem Titel: Native

Stories from Santa Cruz and Neef Islands herausgegeben

worden sind.1 Da lesen wir Mythen von Sonne und Mond,

teils in naturalistischem Gewände, teils ganz verdunkelt. Der

erste Geist war nach dem Glauben der Riff- oder Matema-

Insulaner (S. 229f.) Tangiteala, mit dem wahrscheinlich Thau-

maka identisch ist; denn dieser Name entspricht doch wohl

dem Namen der Taumako-Insel, und als ein Geist dieser Insel

wird Tangiteala ausdrücklich bezeichnet. Da nun Taumako

von Polynesiern besiedelt ist 2, so wird diese Göttergestalt poly-

nesischen Ursprungs sein. Dazu stimmt, daß Thaumaka in

einer Gebetformel Tangaloa genannt wird. Es ist sicherlich

ein Sonnengott, der im Himmel wohnt und in Gewitterstürmen

seinen Zorn kundgibt. Unmittelbar vor Sonnenuntergang

bittet man zu ihm, und dann erklettert man einen Baum, um

oben die Muscheltrompete zu blasen: wahrscheinlich ein ver-

blaßter Sonnenzauber. Wir hören ferner von besonderen Regen-

machern auf Santa Cruz (Ndeni, Nitendi): zur Verhinderung

von Regen waschen sie ihr Gesicht nicht und arbeiten auch

nicht, um nicht zu schwitzen (S. 225); denn sie sind Repräsen-

tanten des Himmelsgottes, der die Sonne scheinen und den

Regen strömen läßt, ihr Waschen, ihr Schwitzen würde folglich

symbolisch Regen bedeuten. Das Gedeihen der Nahrungspflanzen

wird einem göttlichen Wesen zugeschrieben (S. 224, 230), wahr-

scheinlich dem alten Sonnengott; zum Teil scheinen aber für die

einzelnen Arten besondere Vegetationsdämonen in Betracht zu

kommen. Man sucht diese göttlichen Wesen durch Opfer und

1 Journal of the Anthropological Institute of Great Britain and
Ireland XXXIV (1904), S. 223—233.

- Vgl. E. H. Codrington The Melanesians (1891), S. of.

n



514 W. Foy

Gebete günstig zu stimmen, man vermeidet auf Santa Cruz

zur Zeit der Reife den Geist des Brotfruchtbaumes (Kane =

polynesisch Tane) durch Steinwürfe gegen den Baum oder

durch Feuer zu erzürnen, gleichzeitig ist man aber auf den

Riffinseln auch bestrebt, durch symbolische Zauber auf die

Reife einzuwirken. Krankheiten werden durch Opfer und Gebete

an den Geist, der sie verursacht hat, zu beseitigen gesucht,

wobei ein Medizinmann (meduTca) die Hauptrolle spielt (S. 223).

Die heilige Handlung findet in solchen wie in vielen anderen

Fällen (vgl. 229) im Geisterhause statt, wo ein oder mehrere

Geisterpfähle (dulca) errichtet sind. 1 Ausgebildeter Totemismus

samt den üblichen Speiseverboten ist auf Santa Cruz zu kon-

statieren (S. 224). Auch hier wiederum stoßen wir auf die

Anschauung (wenigstens in älterer Zeit), daß die Weißen Toten-

geister sind (S. 225). In anderen Geschichten erfahren wir

dann noch einiges über Totengebräuche (S. 223) und das

Schicksal der Toten (S. 229), über den mit Abfällen vor-

zunehmenden Personenzauber (S. 225, 230), über Zauber nach

vollendetem Kahnbau, über Tabuzeichen (S. 225), über heilige

Steine (S. 226) u. dgl. m.

Neuhebriden

Yon den Neuhebriden hören wir einiges durch Joly in
seinem Aufsatz Notes sur les Nouvelles-Hcbrides? Von

Mallikolo wird eine Menschenmahlzeit geschildert (S. 359):

der zu ihrer Zubereitung benötigte Erdofen ist während zweier

Tage und Nächte von einem Ring von Frauen umgeben, die

unter Gesang und Musikbegleitung beständig lange Zweige

schwingen, angeblich um die Geister vom Rauben des Menschen-
fleisches abzuhalten. Von derselben Insel beschreibt der Ver-

fasser (S. 362f.) eine Ahnengalerie, in rohen, aus Baumstümpfen

1 Vgl. darüber auch Codrington a. a. 0. S. 196 f.
* Bulletins et Memoires de la Societe d’Anthropologie de Baris,

V« Sdrie, TomeV (1904), S. 356 — 369.



Melanesien 1903/04 515

geschnitzten Menschenfiguren bestehend, über denen sich große,

aus Baumstämmen herausgeschnitzte Vögel erheben, während

vor ihnen Steintische stehen und Schweinekiefer niedergelegt

sind. Interessant ist, daß die Eingeborenen dieser Insel ihre

alten und kranken Leute um Sonnenuntergang töten (S. 364).

Auf Espiritu Santo werden nur die Leichen der Häuptlinge

auf Plattformen ausgesetzt, während die übrigen Stammes-

angehörigen in der Erde bestattet werden (S. 369).

Einige Mythen und Erzählungen von Efate teilt D. Mac-

donald in seinem Aufsatz Native Stories of Efate 1 mit

Die erste verrät deutlich ihre Zugehörigkeit zur Sonnenmytho-

logie: wir haben da die Wanderung des Helden in der Richtung

der untergehenden Sonne, um den in einem weißen Vogel

stecken gebliebenen Jagdpfeil (= Sonnenstrahl) seines Vaters

wiederzuerlangen; dort wird er jedoch in eine endlos tiefe Grube

gestürzt, an deren Boden ein Baum sich erhebt; an diesem

Baum und an einer vom Rande der Grube herabhängenden

Schnur kehrt der Held schließlich glücklich wieder auf die

Oberwelt zurück. Das sind alles Züge, die zur Sonnenmythologie

gehören. Auch die beigefügte Geschichte von der Insel Mai,

in der der Held von einem Baume geboren wird, als er aber

erwachsen ist, in die Erde versinkt und zur Unterwelt gelangt,

schließlich aber wieder auf die Oberwelt heraufsteigt, trägt

ähnliche mythologische Züge. Im Anschluß daran teilt Ver-

fasser verschiedenes über religiöse Anschauungen und Sitten

der Efate-Leute mit, darunter namentlich auch einiges über

Totemismus. Als Grund für die Abschließung des Schwieger-

sohnes und der Schwiegermutter voneinander führen die Ein-

geborenen an, daß sonst der Schwiegersohn im Kampfe schwach

und sein Auge getrübt werden würde. Das ist derselbe Grund,

um deswillen die Männer die Hütte einer gebärenden Frau

vermeiden; würden sie es nicht tun und darauf in ihre An-

1 Science of Ulan. Journal of the Koyal Anthropological Society
of Australasia. New Series, Vol. 7 (1904), S. 11—13, 34—36.



516 W. Poy

Pflanzungen kommen, so würden die Yamknollen verderben.

Hier liegt zweifellos eine gemeinsame Anschauung vor, die es

noch näher festzustellen gilt. Geister, die den Priestern in

Form von Eidechsen oder Schlangen erscheinen, werden in

eine Art kleinen Schreines getan und verwandeln sich dort

angeblich in einen Stein, der als Repräsentation des Gottes

gilt. Den Priestern wird die Zaubergabe zugeschrieben, durch

Schläge mit einem bestimmten Zweig die Erde öffnen und in

die Unterwelt herabsteigen zu können. Die Totenseelen werden,

so glaubt man, am Westende von Efate durch eine empor-

steigende Woge in die Unterwelt entführt; dazu vergleiche

man die als Flutwelle aufgefaßte Abendröte, die den Untergang

der Sonne begleitet.1 Bestimmte Dämonen bewachen den

Eingang zur Unterwelt und lassen nur gewisse Seelen ein, die

anderen vernichten sie.2

Weiteres findet sich in einem Aufsatze des Missionars

A. H. Robertson, betitelt: Zur Volkskunde der Erroman-

ganer,3 Außer einem Weltschöpfer, Nobu, kannten die Ein-

geborenen von Erromanga vor ihrer Bekehrung zum Christentum

angeblich nur die Geister ihrer Vorfahren als religiöse Wesen.

Letztere verehrten sie durch Speiseopfer, die sie an bestimmten

Orten niederlegten. Auch Sonne und Mond waren ihnen ge-

heiligt; als Symbol des letzteren galten gewisse heilige Steine

(:navilah), die sich in den einzelnen Familien vererbten und den

Namen je eines Mannes oder einer Frau trugen. Die Beziehung

zum Monde erklärt sich wohl durch die Form der Steine, die

meist in einem Ring oder einem Halbmonde bestand; die ring-

förmigen wiegen bisweilen 40—50 Pfund und haben einen

Umfang von 5 Fuß. Sie fungieren auch als Geld beim Braut-

1 Preuß Zs. der Gesellschaft für Erdkunde zu Berlin, Jahrg. 1905,
S. 361—380, 433—460 (besonders S. 375, 377, 459fl).

2 Weiteres zur Religion von Efate siehe in des Verfassers kleinem
Buch: Oceania, Linguistic and Anthropological, Melbourne und London
1889, S. 168 ff.

8 Mitteilungen der Geogr. Gesellschaft zu Jena, 22. Bd. 1904, S. 11—21.



Melanesien 1903/04 517

kauf und erinnern dadurch an das Steingeld von Yap (Karo-

linen). Ihre Geschichte ist einer näheren Untersuchung dringend

bedürftig. Jeder Tod wurde auf Zauberei zurückgeführt; be-

sonders Speisereste dienten zu Bezauberungen, die von 'heiligen

Männern’ vollzogen wurden. Letztere fungieren auch als Arzte;

ferner gibt es unter ihnen Spezialisten für Wind- und Regen-

zauber, für Dürre, Sturm und Donner, für eine gute Yamernte

u. dgl. Bei den Totenfeierlichkeiten spielten Totenklagen und

Klageweiber eine Hauptrolle. Kreisförmig wurden in den Erd-

boden lange Pfähle, meist um einen Baum herum, eingetrieben

und in den so eingefriedigten Raum alle Überreste vom Leichen-

schmause geschüttet; diese Stätte galt dann als Wohnstätte

des Geistes. Die Beisetzung selbst geschah in Höhlen oder in

der Erde; das Grab eines großen Häuptlings wurde nicht mit

Erde ausgefüllt, vielmehr wurde die auf dem Rücken liegende

und in Kokosblattmatten eingeschnürte Leiche nur mit Kokos-

wedeln bedeckt, und man nahm an, daß der Tote ein Auge

auf alles 'habe, was um ihn her vorginge.

Eigenartige Begräbnisfeierlichlceiten auf der Neu-

hebriden-Insel Wala (bei Mallikolo) werden in derselben

Zeitschrift 1 nach einer Mitteilung des Missionararztes Dr. Crombie

bekannt gegeben. Vier kleine Knaben wurden beim Tode des

dortigen Häuptlings in einer Hütte eingeschlossen gehalten;

auch die beiden Eingeborenen, welche das Schlachten der Eber

besorgt hatten, mußten die nächsten 15 Tage ganz zurück-

gezogen leben.

Fidschi -Inselu

Mythologisches Material ist es in erster Linie, was aus

dieser Inselgruppe das Buch von Lorim er Fison: Tales from

Old Fiji 2 beisteuert, und in außerordentlich frischer Weise

tritt es uns hier entgegen, unmittelbar im Erzählungstenor der

1 Mitteilungen der Geogr. Gesellschaft zu Jena, 22. Bd. 1904, S. 24f.
5 London 1904, XLY und 175 Seiten 8°.



518 W. Foy

Eingeborenen, so daß es ein Genuß ist, die Geschichten zu lesen.

Da ist z. B. der Gott Dengai ('die große Schlange’), von dem

es heißt (S. 27—31), daß es Nacht wird, wenn er seine Augen

schließt, und Tag, wenn er sie öffnet, und daß die Erde bebt,

wenn er sich im Schlafe herumdreht; der in allem die

Menschen unterweist, der zur Schlafenszeit sich in eine Höhle

begibt, der Regen und Sintflut sendet — unzweifelhaft ein

Sonnengott! Weiter hören wir von dem Himmelsgott Tui Langi

(S. 19f., 49ff.), zu dem man hingelangt, wenn man einen im

Meer befindlichen Felsen emporklimmt; dessen Sohn (die Sonne),

von einem irdischen Mädchen (= Erde) geboren, auf einem

Baume zu ihm emporsteigt, die Feinde des Himmelsgottes

besiegt, schließlich wieder zur Erde zurückkehrt und die Tochter

der 'großen Schlange’ heiratet. Vermerkt sei auch die Geschichte

vom Sonnenkind (S. 33—39), das — ungehorsam gegen die

Anordnungen seines Vaters, der Sonne, und seiner Tante, des

Mondes — schließlich von Haien zerrissen wird. Außer diesem

mythologischen Material enthält aber das Buch in einer Ein-

leitung und einem Anhang manche andere Bemerkung von

religionswissenschaftlichem Interesse. Wir lesen da über Menschen-

opfer bei Errichtung von Tempeln oder Häuptlingshäusem und

bei Herstellung von Kriegsbooten (S. XV f.), über das Erdrosseln

oder Lebendigbegrabenwerden von Witwen, Kranken und Alten

(S. 68, XXVf.), über den Kannibalismus im allgemeinen und

besonderen (S. XXXVIIff., 164f., 168), über Vernichtungszauber

in seinen bekannten Formen (,S. XXXI), über Besessenheit

(S. 166 f.), über Steingräber und über Beisetzung in Erdschächten,

die an Stelle von Höhlengräbern getreten sein sollen (S. 167fi).

Interessant ist, daß der Totengräber nach dem Begräbnis in

einem Hause abgeschlossen leben muß (ähnlich wie auf der

Neuhebriden-Insel Wala diejenigen, die das Schlachten des Ebers

besorgen) und ganz schwarz bemalt wird; geht er aus, so muß

er sich in einen Tapamantel hüllen und wird für unsichtbar

gehalten. Bei dem auf der Insel Vanualevu herrschenden



Melanesien 1903/04 519

Mutterrecht gilt der Enkel eines Toten als derjenige, der ihm

am nächsten steht und deshalb von ihm gern mit ins Jenseits

genommen wird: nur eine List kann hier retten (S. 168f.).

Auch vom Geisterland Bulu wird uns erzählt (S. 163f.), zu dem

sich auf jeder Insel ein Zugang befindet 1, zu dem aber nur

die eines natürlichen Todes gestorbenen Menschen gelangen,

während die Erschlagenen am Orte ihres Todes umherirren,

bis sie nochmals getötet werden und damit endgültig aufhören
zu existieren.

E. Tregear veröffentlicht eine Mythe: The Mailing and

Un-making of Man 2 . In ihr wird erzählt von der Erschaffung

des ersten Menschenpaares aus zwei Schnepfeneiern durch Gott

Degei (sprich Ndengei = Dengai bei Fison) und von der Ent-

stehung des Todes durch Ungehorsam der Menschen gegen die

göttlichen Anordnungen, da sie den ersten Toten, den sie be-

graben hatten, nicht wieder ausgraben wollten.

Über die schon länger bekannte Zeremonie des 'Feuer-

tretens’ auf der kleinen Insel Mbenga (bei Suva auf Viti-levu),

von Haus aus zweifellos ein religiöser Zauber, auf Fidschi mit

der Reife der Früchte zusammenhängend, haben wir aus der

letzten Zeit wiederum einige Berichte von Augenzeugen. Es

sind dies die folgenden: A. H. Haggard, The Fijian fire-

ivalk 3 ; R. Fulton, An Account of tlie Fiji Fire-walhing

Ceremony, or Vilavilairevo, ivitli a Frohahle Explanation

of the Mystery4 ; W. L. Allardyce, The Fijians and tlieir

Fire-ivalking'a. Zur Zeremonie selbst, die von A. Lang schon

1 Vgl. auch eine Notiz im Journal of the Polynesian Society XII
(1903), S. 131: The Place of Departed Spirits. Desgl. Allardyce The
Fijians and their Fire-Walking Proceedings of the Royal Colonial
Institute XXXV (1903—1904), S. 72.

2 Journal of the Polynesian Society. Vol. XII (1903), S. 182 f.
2 Folk-lore XIV (1902), S. 87—89.
4 Transactions and Proceedings of the New Zealaml Institute 1902,

Vol. XXXV (issued July 1903), S. 1S7—201.
5 Proceedings of the Eoyal Colonial Institute XXXV (1903 — 1904),

S. 71—77.



520 W. Foy Melanesien 1903/04

zweimal in vergleichender Weise beleuchtet worden ist 1, wird

in den genannten Artikeln nichts wesentlich Neues beigebracht;

dagegen ist der Aufsatz von Fulton wohl geeignet, die physische

Möglichkeit des „Feuertretens“ zu erklären.

Neukäledonien

Einige hierhergehörige Mitteilungen macht Andrew Lang

nach J. J. Atkinson unter dem Titel: The Natives of New

Caledonia.2 Er kommt auf den Kannibalismus, auf Speise-

gesetze, auf die Abschließung zwischen Bruder und Schwester

und auf die mancherlei Beschränkungen der Frauen überhaupt,

auf totemistische Anschauungen, auf magische Steine zur Ver-

mehrung der Feldfrüchte, auf Totenkult und Götterglauben zu

sprechen. Abgesehen von den kurzen auf Totemismus hin-

deutenden Angaben, zu denen NW. Thomas einige Bemerkungen

gemacht hat 3, ist kaum etwas Neues verzeichnet.4

1 Siehe A. Lang Modern Mythology 1897, Chap. XII: The Fire
Walk (S. 148—175) mit Nachtrag S. 201. Derselbe Magic and Religion
1901, Chap. XV: Walking tlirough Fire (S. 270—294). Neuere Berichte
über solche Zeremonien in Indien siehe: Fire-icalking in Southern India,
I'olk-lore XIII (1902), S. 89f.; G. R. Hearn Passing tlirough the fire at
Phalen (Mathura-Distrikt), Man 1905, Nr. 83, S. [154]f.; G. Oppert
Zeitschr. f. Ethnologie 37 (1905), S. 744f., 752. Von Tahiti wird dieselbe
Zeremonie, wie auf Fidschi, ausführlich von S. P. Langley geschildert:
The Fire Walk Ceremony in Tahiti, Annual Report of tbe Board of
Regents of the Smithsonian Institution for the Year ending June 1901
(Washington 1902), S. 539—544. Auf diesen Aufsatz bezieht sich auch:
C. W. Smiley The Tahiti fire-walk, Mind |N. Y.) 1903, XI, S. 338—345.
Von Raiatea (Gesellschaftsinseln) liefert einen wichtigen Bericht über
diese Zeremonie P. Huguenin in seinem Aufsatz: Raiatea la Sacrce,
Bulletin de la Societe Neuchateloise de Geographie XV (1902 —1903),
S. 141—155.

2 Folk-lore XIV (1903), S. 243—259. 3 Ebenda S. 418f.
4 Über Neukäledonien ist besonders das Buch von Lambert ein-

zusehen: Moeurs et Superstitions des Xeo-Caledoniens. Paris 1901. VI und
307 Seiten in 4".



4 Mikro- und Polynesien 1903/04

Von "W. Foy in Köln

Maty-Insel

Die Maty-Insel gehört zwar geographisch zum Bismarck-

Archipel und damit zu Melanesien, ethnologisch aber ist sie im

letzten Grunde zu Mikronesien zu rechnen, mit dem sie durch

zahlreiche kulturelle Übereinstimmungen verbunden wird.

Während von dem materiellen Kulturbesitz der Eingeborenen

schon ziemlich viel bekannt ist, erfahren wir über ihre religiösen

Anschauungen das erste, wenn auch herzlich wenig, durch

Stabsarzt Dempivolff in einem Aufsätze über aussterbende

Völker, mit dem Untertitel: Die Eingeborenen der „tvest-

liclien Inseln“ in Deutsch-Neu-Guinea.1 Danach glauben

die Maty-Insulaner an ein höchstes Wesen Baude, als dessen

Symbol ein Halbmond als Türgriff der Häuser, vor allem

der Häuptlingsfamilie, fungiert (S. 403f.). Es würde sich also

um einen Mondkult handeln, wenn auch Baude ganz allgemein

als Schöpfer, selbst der Sonne, gilt. Von den Bestattungs-

gebräuchen (S. 404) sei erwähnt, daß die Leiche früher mit

Blumen und Vogelfedern geschmückt wurde: letzteres hat gewiß

auf die Seelenreise ins Jenseits Bezug. Allerlei Gerät wird ins

Grab mitgegeben.
Karolinen

Yap. Eine Melusinensage berichtet von dieser Insel Dorn

in seinem Artikel: Einige Bemerkungen über Musil',

Dichtkunst und Tanz der Yapleute“ (und zwar S. 136f.).

Ebendort hören wir (S. 139), daß für das Gelingen der Tänze

1 Zeitschrift für Ethnologie. Organ der Berliner Gesellschaft für
Anthropologie, Ethnologie und Urgeschichte. 30. Jahrg. 1 ".*04, S. 3,s4—41ö.

! Zeitschrift für Ethnologie, 35. Jahrg. 1U03, S. 134—142.



522 W. Foy

Zauberhandlungen nötig sind. Die religiöse Bedeutung der

obszönen Tänze, die auf Yapstark ausgeprägt erscheinen, ergibt

sich aus dem huthiol genannten Weibertanz, der besonders

beim Tode eines jungen Mädchens veranstaltet wird: unzweifelhaft

handelt es sich um einen Zauber gegen die für die Überlebenden

aus dem Todesfall erwachsenden Gefahren, wenn auch die

Deutung dieses Zaubers bei Preuß 1 nicht ganz die richtige

Grundanschauung treffen mag. Eine Zauberhandlung ist auch

bei der Niederlegung der Masten nach Ankunft von (fremden?)

Booten erforderlich, wie man aus Borns weiterem Artikel

Einige Ethnologische Notizen 2 ersieht. Ein dritter Aufsatz

desselben Autors betitelt sich: Leichenbestattung in Yap. 3

Nach der Beerdigung müssen die Angehörigen des Toten neun

Tage lang in einem besonders dafür errichteten, abgelegenen

Hause abgeschlossen leben. — Gleichfalls über die Bestattung

handelt A. Senfft in seinem Aufsatz: Ethnologische Beitrüge

über die Karolineninsel Yap*, ohne gerade diesen zeremoniellen

Zug zu erwähnen. Der Leichnam wird in eine besondere Matte

gewickelt und etwas Muschelgeld beigefügt (S. 59). Ebendort

finden sich auch einige Angaben über die Gebräuche bei der

Pubertät der Mädchen (S. 53): in eigenen kleinen Hütten machen
sie ihre erste Menstruation durch und müssen dann in einer

anderen Hütte noch weitere 100 Tage zubringen, ehe sie wieder

das elterliche Haus betreten dürfen. Währenddem werden ihre

Zähne schwarz geheizt. Besonderes Verhalten ist für die Teil-

nehmer am Fange fliegender Fische erforderlich (S. 86f.): sie

müssen 100 Tage lang (nach dem Fange?) in einem besonderen

Verschlage des Männerhauses wohnen, sich gänzlich des Umganges

mit Frauen enthalten, keine Bäche überschreiten, keine Berge

1 Globus LXXXVI (1904), S. 361.
s Zeitschrift für Ethnologie, 35. Jahrg. 1903, S. 929 f.
s Deutsches Kolonialblatt XIV (1903), S. 524 f.
4 Petermanns Mitteilungen aus Justus Perthes’ geographischer Anstalt.

49. Bd. (1903), S. 49 — 60, 83 — 87.



Mikro- und Polynesien 1903/04 523

besteigen u. dgl., sonst würden sie zur Zeit des nächsten Fisch-

fanges sterben.

Mogomog (Mogmok). Eine Geschichte der Mogomog-

Insulaner scheint die Sage von dem Herausfischen der Insel

Feiszu sein, die Born in seinem Artikel: Zwei westlcarolinische

Sagen mitteilt. 1 Interessant ist das Motiv des sich auf eine

Zauberformel hin öffnenden Felsens, durch dessen Öffnung man

zu der unter dem Meeresgründe liegenden Insel mit all ihren

Bewohnern und all ihrer reichen Vegetation gelangt.

Oleai. Auch von diesen Inseln verdanken wir Born einige

hierher gehörige Mitteilungen in seinem Aufsatz: Einige

Beobachtungen ethnographischer Natur über die Oleai-

Inseln, 2 Die Geburten finden in besonderen Häuschen statt

(S. 187), ebenso die Menstruationen (S. 188). Eigenartig ist

bei vielen Frauen und Mädchen eine Tätowierung auf dem

mons veneris, einen Vogel oder einen fliegenden Fuchs mit

ausgebreiteten Schwingen darstellend, wobei die Spitze des

Schnabels nach der vulva zeigt (S. 187): zweifellos liegen hier

besondere religiöse Vorstellungen zugrunde. Beschwörungs-

formeln, verbunden mit Körperverdrehungen und Händeklatschen,
sind für alle Zufälle des menschlichen Lebens üblich. Krankheits-

dämonen sollen von dem Kranken durch eine wunderlich geputzte

Frau abgelenkt werden, die unter Beschwörungsformeln aufs

Meer hinausrudert. Tote werden entweder in einer Art Sarg be-

graben oder auf hoher See mit Steinen beschwert versenkt (S. 190).

Marianen

In einer zusammenfassenden Monographie: Die Chamorro 3

behandelt G. Fritz die alte Bevölkerung der Marianen. Bei

1 Mitteilungen von Forschungsreisenden und Gelehrten aus den
deutschen Schutzgebieten. 16. Bd. (1903), S. 264 — 268.

s Ebenda 17. Bd. (1904), S. 175—191.
8 Eine Geschichte und Ethnographie der Marianen. Ethnologisches

Notizblatt, herausgeg. von der Direktion des Königlichen Museums für
Völkerkunde in Berlin, Bd. III, Heft 3 (1904), S. 25—100.

9



524 W. Foy

den uns hier interessierenden Abschnitten basiert er hauptsächlich

auf Charles le Gobien: Histoire des lies Marianes.1 Von

den Totengebräuchen ist zu erwähnen, daß das Grab hervor-

ragender Fischer oder Krieger mit Rudern oder Lanzen ge-

schmückt wird (S. 90). Je nach der Todesart kommen die

Seelen in die 'Hölle’ oder ins 'Paradies’, das man sich unter

der Erde denkt (S. 91). Schädelkult ist zu konstatieren; den
im Hause aufbewahrten Totenschädeln schrieb man früher die

Macht zu, Krankheiten zu verursachen oder zu heilen (S. 94).

Aus den Totengeistern (anite) sind — angeblich erst unter

christlichem Einfluß — gespenstische Waldmenschen und Kobolde

geworden (S. 92f.). Wenn die Chamorro beim Fischfang tiefes

Schweigen bewahren und fasten (S. 92), so beruht das im Grunde

genommen nicht auf Furcht vor Geistern, wie Le Gobien und

mit ihm der Verfasser voraussetzen, sondern es soll zur Ver-

stärkung der eigenen Zauberkraft dienen.

Marshall-Inseln

Auf die mit der Tätowierung verbundenen religiösen Riten

der Marshall-Insulaner kommt Aug. Kraemer in einem Aufsatz

zu sprechen, der sich betitelt: Die Ornamentik der Kleid-

matten und der Tatauierung auf den Marshall-Inseln

nebst technologischen, philologischen und ethnologischen

Notizen? Wir erfahren (S. 14), daß der Tätowierung besondere

Götter vorstanden, und daß eine Woche vor dem Akte auf

heiligen Steinen Opfergaben niedergelegt wurden. Gesang, Tanz,

Trommelschlag begleiten die Zeremonie oder gehen ihr voraus

(S. 14—17). Sie findet in einem Haus statt, auf das „der

Chef, welcher die Operation vollziehen soll“, den Gott herab-

beschwört (S. 15). All diese religiösen Riten sollen aber nach

dem Verfasser erst sekundär an die Tätowierung angegliedert

1 2. Aufl. Faris 1701.

* Archiv für Anthropologie. Neue Folge. Bd. II (1904), S. 1 — 28



Mikro- und Polynesien 1903/04 525

sein, als „deren Grundzweck wie allenthalben so auch hier

doch in erster Linie der Schmuck des Leibes“ zu betrachten

sei (S. 14, 17). Wir begegnen hier einem Grundfehler in den

Anschauungen des Verfassers, dessen Arbeiten in deskriptiver

Hinsicht so ausgezeichnet sind, in denen wir aber die richtige

entwickelungsgeschichtliche Perspektive vermissen. Ist wirklich

anzunehmen, daß der letzte Ursprung der Sitte, die Tätowierung

mit lauten Gesängen und wildem Trommeln zu begleiten, durch

die Erklärung der Eingeborenen gefunden ist, es handle sich

darum, „den Schmerz zu übertönen“ (S. 16)? Und sollte sich

das Vorrecht der älteren Großhäuptlinge, ihr Gesicht tätowieren

lassen zu dürfen, wirklich nur aus dem Bestreben erklären, die

Falten und Runzeln des Alters zu glätten (S. 14) — und nicht

vielmehr im letzten Grunde auf ihrer größeren Heiligkeit

beruhen? 1 Wenn der Verfasser sagt, daß der Jüngling durch

die Operation nicht zu den Göttern in nähere Beziehung trete,

sondern wie durch einen Ritterschlag ein Mann werde (S. 17),

so sei darauf hingewiesen, daß sich beides in der primitiven

Weltanschauung vollkommen deckt: die Jünglingsweilien, die

den Jüngling zum Manne stempeln, vergeistigen ihn zu gleicher

Zeit (siehe hier Bd. 8, S. 540) und bringen ihn in allernächste

Berührung mit den Geistern und Ahnen des Stammes. Nur

als eine Teilerscheinung der Jünglingsweihen ist aber die Täto-

wierung zu betrachten, die ja hauptsächlich in dieser Verbindung

vollzogen wird, und von hier aus muß man ihrer eigentlichen

Bedeutung gerecht zu werden versuchen.

Einiges über Totengebräuche enthält der Abschnitt von

Senfft: Die Marshall-Insulaner, der sich in S.R. Stein-

metz' Buch: Rechtsverhältnisse von eingeborenen Völkern

in Afrika und Ozeanien- S. 425—455 findet. Das Sterbe-

haus eines Häuptlings wird verlassen; das Boot, das ihn zum

Begräbnisplatz gebracht hat, zerbricht man und steckt die Teile

1 Vgl. dazu auch Preuß Globus LXXXVII, S. 399. 8 Berlin 1903.



526 W. Foy

entweder auf dem Grabe auf oder verteilt sie unter den Stammes-

genossen und verwahrt sie sorgsam. Die Leichen gewöhnlicher

Menschen sind früher im Meere ausgesetzt 'worden (S. 438).

Nauru (Pleasant Island)

Von dieser Insel teilt Antonie Brandeis ein Märchen

mit: Das Gesicht im Mond.1 Ein Mädchen, daß einen Baum

zum Himmel emporklettert, macht dort die blinde Mutter des

Brüderpaares Sonne und Mond sehend und wählt den Mond

zum Gatten. Hoch heute kann man sehen, wie sie mit ihm
vereint durch den Himmel reist.

Tokelau-Inselu

Über Pupapuka haben wir von J. J. K. Hutchin einen

kurzen Bericht: Traditions and some Words of tlie Lan-

guage of Danger or Pupapuka Island} Der Schöpfer

dieser Insel und der Ahnherr ihrer Bewohner ist nach der Sage

ein Mann, der aus einem im Ozean liegenden und auseinander-

berstenden E'elsen herauskommt: ein besonderer Typus des

Sonnengottes. Auch eine Sintflut als Folge von Gottlosigkeit
wird erwähnt.

Samoa-Inseln

In dem sonst so ausgezeichneten Werke von Aug. Kraemer:

Die Samoa-Inseln 3, das sich „Entwurf einer Monographie“

nennt, hat bedauerlicherweise das religiöse Leben der Samoaner

keine zusammenfassende Behandlung erfahren. Nur verstreut

finden sich einzelne Bausteine dazu. In erster Linie sind es

Mythen, wie sie namentlich der erste Band beisteuert, so z. B.

1 Ein Märchen der Kauruinsulaner. Ethnologisches Notizblatt III,
Heft 3 (1904), S. 111—114

2 Journal of the Polynesian Society XIII (1904), S. 172—176.
8 Entwurf einer Monographie mit besonderer Berücksichtigung Dentsch-

Samoas. I. Band: Verfassung, Stammbäume und Überlieferungen. Stuttgart
1902. XII und 509 Seiten 4°. — II. Band: Ethnographie. Stuttgart 1903,
X und 445 Seiten 4 °.



Mikro- und Polynesien 1903/04 527

Schöpfungsmythen (I, S. 95ff.), die Mythe vom Holen des Feuers

aus der Unterwelt (I 400 ff, II 127), die Sage von der Her-

kunft des Fisehhakens (II 168, 393) u. dgl. m. Interessant ist,

daß nach dem samoanischen Glauben die gewöhnlichen Menschen

aus Maden hervorgegangen sind, denen die Boten des Sonnen-

gottes Tageloa die Glieder aus dem Leibe gezogen und die

Seele eingefügt haben (I 22, 392, 396 f.). An vielen Stellen

werden die Götter, Heroen und Dämonen gestreift, deren Samoa

eine außerordentlich große Anzahl besitzt (I 22—24, 45, 105,

392f.; II 51, 99, 136, 160, 167, 168, 203). Wir hören von

Menschenmahlzeiten der Sonne (I 8, 403f.; II 160f.), ein nicht

unwichtiger Zug, der sich wohl durch bestimmte Beziehungen

zwischen der Sonnenmythologie und dem Seelenglauben erklärt.

Über letzteren und den Totenkult bringt das Werk gleichfalls

einige Angaben. Gewaltsamen Todes Gestorbene wurden als

ruhelose Geister umherirrend gedacht. Daher suchte man die

Seele eines solchen noch nachträglich einzufangen, indem man

an dem Platze seines Todes ein Stück weißer Tapa ausbreitete

und wartete, bis irgendein Tier (eine Heuschrecke, ein Käfer,

eine Ameise u. dgl.) darauf gelaufen kam, worauf man schleunigst

das Tuch zusammenrollte, um es mit dem Tiere in das Grab

des Betreffenden zu versenken. Denn man dachte die Seele

des Toten in jenem Tiere verkörpert. Die so zur Ruhe ge-

kommene Seele zog dann ebenso, wie die anderen, von Osten

nach Westen (also der Sonnenbahn folgend!) in die Unterwelt.

Häuptlingsseelen gelangten nach Pulotu ins Elysium mit dem

Lebenswasser, gewöhnliche in den Tartarus, wo das Todeswasser

floß (II 108, siehe auch I 45). Die beim Tode eines Häupt-

lings üblichen Gebräuche (II 103—105) bewegten sich früher

in den allgemein bekannten Bahnen (Blutigschlagen des Kopfes,

Verstümmelungen, Haarabschneiden u. dgl.). Wichtig ist, daß

nach dem Tode der Leib aufgeschnitten wurde, um das kranke

Organ, das man eventuell vorfand, herauszunehmen und zu

verbrennen, damit die Krankheit nicht noch anderen gefährlich

n

KSj



werden konnte: d. h. man vernichtete den Krankheitsdämon.

Der Leichnam wurde dann mit dem Kopf nach Osten begraben,

denn im Osten ist das Glück (d. h. das Leben, das mit dem

Wiedererscheinen der Sonne verbunden ist, und in unserem

speziellen Falle die Auferstehung der Seele). Eine Beziehung

zur Sonnenmythologie (Seelensonnenfolge) spricht sich wohl

auch darin aus, daß um das Grab Feuer lohten. In Kriegszeiten

wurden die Schädel der Verstorbenen aus den Gräbern geholt

und entweder im Hause (in einem Korb unter dem Firstbalken)

oder in Steinkammern aufbewahrt: eine Sitte, die doch wohl

von dem Glauben ausgeht, daß die Seele oder ein Teil derselben

hauptsächlich in dem Schädel des Toten ihren Sitz hat. Fügen

wir noch hinzu, daß Verfasser auch kurz auf Ordale und

Schwüre (1199), auf Asyle (II 101), auf die Sitte des Tabu 1

und die dabei verwandten Tabuzeichen (II 98f.) eingegangen

ist, so haben wir im wesentlichen alles erwähnt, was sein Werk

für unsere Zwecke enthält. Wohl wäre noch öfters Gelegenheit

gewesen, auf die religiöse Seite von Sitten und Gebräuchen und

Anschauungen einzugehen. Daß dies aber nicht geschehen ist,

darf uns nicht wundernehmen, wenn wir sehen, wie der Ver-

fasser — mit Unrecht natürlich! — sowohl der Beschneidung

(II61) als auch der Tätowierung (II65) jede religiöse Be-

deutung abspricht (vgl. auch oben S. 525). Auf derselben Stufe

steht es, wenn er die 'heiligen Essen’ (umusä) beim Netzebinden,

Haus- und Bootbau, die Glück bringen sollen, nicht für Götter-

opfer bzw. den Geistern dargebrachte Beschwichtigungsopfer

hält, sondern nur als Lohnessen für die Handwerker auffaßt,

„freilich in heiliger Handlung dargebracht“ (II 183). Es ist

nicht recht ersichtlich, was das heißen soll.

1 Der Sinn des Tabu war in Samoa der, daß die Person, welche

einen tabuierten Gegenstand anfaßte, von dem Dämon, dessen Schutz
derselbe unterstellt war, bestraft wurde. Hier erscheint also der alte
Zauberglauben mit dem Geisterglauben verquickt, wie wir es noch mehr
im Abschnitt über Neuseeland sehen werden.



Mikro- und Polynesien 1903/04 529

Nicht unerwähnt bleiben darf 0. Sierichs verdienstvolle

Sammlung: Samoanische Märchen 1, deren Publikation sich

schon durch mehrere Jahre hinzieht. Die Mehrzahl der Geschich-

ten, die zur Klasse der tagogo gehören, läßt die naturmytholo-

gische Grundlage durchblicken; ich weise besonders auf Erzählung

Nr. VI, IX, XI, XIV und XVIII hin, die sämtlich zur Sonnen- oder

Mondmythologie gehören. Es muß dies um so mehr betont werden,

als dem Sammler selbst dies nicht zum Bewußtsein gekommen
zu sein scheint.

Tonga-Inseln

In Lorimer Fison’s Buch: Tales from Old Fiji (schon

oben S. 517 ff. besprochen) findet sich außer Erzählungen von

Fidschi auch eine tonganische Mythe: „The Beginning of Death“

(S. 139—161), die ihrer Frische wegen hervorgehoben werden

darf. Hier wird vom Anfang der Schöpfung erzählt, wie Maui

(d. i. der Sonnengott) das Land aus dem Meere emporfischt,

wie dann später einige der Götter, an ihrer Spitze sein Sohn

Ata-longa, das Götterland Bulotu mit seinem Lebenswasser

verlassen, um nach dem neuen Land zu ziehen, und wie damit

der Tod einkehrt auf Erden. Totenkähne tragen zwar die

Seelen nach Bulotu zurück, aber kein Lebender kann es je wieder-

finden. Maui sendet den Ausgewanderten Feuer, damit sie sich

Nahrung kochen können, indem er es durch seine Boten in

denjenigen Baum einschließen läßt, aus dem die Feuerhölzer

gemacht werden. Das neue Land aber trägt er auf seinen

Schultern, damit es nicht wieder versinkt; die Erde bebt, wenn

er im Schlafe nickt. Auf diese ausgewanderten Götter führen

die Häuptlingsgeschlechter ihre Herkunft zurück, gewöhnliche
Menschen und Sklaven aber sind aus Würmern entstanden. 2

1 Internationales Archiv für Ethnographie XIII (1900), S. 223—237;
XIV (1901), S. 15—23; XV (1902), S. 167—200; XVI (1904), S. 88—110.

2 Auf der Insel Kiwai, Britisch-Neuguinea, wird der erste Mensch

gleichfalls auB einer Made abgeleitet, die aber erst zuvor aus einem Ei
herausgekommen ist (Report of the Cambridge Anthropological Expedition
to Torres Straits, Vol. V, S. 17).



530 W. Foy

Niue (Savage Island)

Abgesehen von dem recht guten Buche B. Thompsons:

Savage Island 1 ist nicht viel über die polynesische Insel Niue

erschienen. Um so willkommener ist der eingehende Aufsatz

von S. Percy Smitli: Niue Island, and its People 2, in

dem auch die religiösen Dinge zur Sprache kommen, und durch

den Thompsons Angaben nach manchen Richtungen hin er-

gänzt werden. Beiden Berichten entnehmen wir folgendes: an

der Spitze der Götter (tupua) steht Tagaloa (der Sonnengott),
der hier ebenso wie bei den Moriori der Chatham-Inseln als

Kriegsgott fungiert (Smith, JPS. XI 195; Thompson S. 84

bezeichnet ihn allerdings als erhabenen 'Schöpfer’). Weiterhin

ist der Gott Tu, ein Albino (Smith, JPS. XI 195f.), und der

Windgott (ebenda S. 201 f.) zu nennen. Neben den höchsten

Göttern gibt es noch eine Reihe von Untergöttern (Smith, JPS.

XI 196, XII 22 ff., 96ff.), die zum Teil auf historische Per-

sönlichkeiten zurückzuführen scheinen oder doch wenigstens

mit solchen verschmolzen sind. Im allgemeinen haben sie

einen lokalen Wirkungskreis angenommen, Thompson erwähnt

sogar (S. 84), daß jedes Dorf einen deus loci besitze, der im

Frieden die Pflanzungen und im Kampfe die Krieger be-

schützt. An die höchsten Götter scheint man sich nur mit

Gebeten zu wenden, und Aufgabe des Königs ist es, dies für

sein Volk zu tun (Smith, JPS. XI 198ff). Den Ahnengeistern

(und Untergöttern?) wurden dagegen auch Opfer dargebracht,

entweder auf kleinen, flachen Hügeln (tutu) oder auf heiligen

Lichtungen im Walde (Thompson 95f., siehe auch Smith, JPS.

XI 198). Es war dies die Aufgabe besonderer Priester, die

wohl auch als Zauberer fungierten (Smith, JPS. 197; Thompson

95). Pfeifen war früher verboten, weil es als Stimme der Götter

1 An account of a sojourn in Niue and Tonga. London 1902, VIII
und 234 Seiten 8°.

1 Journal of the Polynesian Society XI (1902), S. 80—106, 163—178,
195—218; XII (1903), S. 1—31, 86—119.



Mikro- und Polynesien 1903/04 531

galt (Smith, JPS. XI 201). Die Toten ließ man entweder in

Booten in die See treiben, eine Sitte, die aus Polynesien noch

von den Moriori her bekannt ist, oder man setzte die Gebeine

in Höhlen bei oder warf den Leichnam einfach in die See

(ebenda 207, Thompson 51). Für die Seelen der Toten dachte

man sich zwei verschiedene Aufenthaltsorte, die guten (d. h.

tapferen, mutigen, freundlichen) kamen in den Himmel Aho-

hololoa, die anderen in die Unterwelt Po, zu der man im

Westen, dem Untergangsorte der Sonne, gelangte (Smith, JPS.

XI 197, Thompson 94). Man unterschied zwei Himmel: der

untere war Aho-hololoa oder Ahonoa, das Land des ewig

währenden Tageslichtes; der zweite darüber hieß Motu-o-Hina,

in dem sich Sonne, Mond und Sterne befinden (Smith, JPS.

XI 197, XH 90). Obwohl man den Seelen besondere Aufent-

haltsorte zuschrieb, fürchtete man sie doch, da sich aus ihnen

die bösen Geister rekrutierten. Deshalb suchte man sie nach

Möglichkeit unschädlich zu machen: man breitete ein Stück

Tapa neben der Leiche aus und suchte die Seele ebenso, wie

in Samoa (siehe oben S. 527), in Gestalt von kleinen Tieren

einzufangen, die man mit der Leiche begrub (Smith, JPS.XI206f.,

Thompson 52); man legt noch heute große Steinblöcke auf die

Gräber, um die Totenseelen am Wiedererscheinen zu hindern

(Smith, JPS. XI 207; Thompson 52); ja man redet schon

den Sterbenden zu, auch ja ganz wegzugehen, und sucht sie

durch Speisegeschenke zu bewegen, das zu versprechen (Thomp-

son 52). Anderseits ruft man sie aber auch um Schutz an,

wie z. B. die Witwen die Seelen ihrer Gatten (Thompson 94f.).

Bei Krankheiten opfert man die moko genannte Eidechsenart

den Göttern (Smith, JPS. XI 201); vielleicht geht dieser Brauch

auf einen verblaßten Abwehrzauber zurück, falls man in Eidechsen

der genannten Art Krankheitsdämonen verkörpert sah, wie die

Maori in der IcaJcariJci - Eidech se (vgl. dazu unten S. 553). Dafür

spricht ein bestimmter Yernichtungszauber der Niue-Insulaner

(Thompson 98): danach wird eine wzoA'O-Eidechse in ein Behältnis



532 W. Foy

eingeschlossen, am Fuße einer Kokospalme vergraben und die

Verwünschung gesprochen, daß jeder, der von dem Baume

Kokoswasser trinkt, umkommen soll. Hier soll doch offenbar

durch die Eidechse in den Kokosbaum und seine Früchte eine

gefährliche Substanz hineingetragen werden. Ein anderer Ver-

nichtungszauber bezieht sich auf die Fußspuren des Feindes

(Thompson 97). Als Gegenzauber dienen freiwillige Speise-

beschränkungen (Thompson 98): Fasten erhöht eben die eigene

Zauberkraft, die zur Überwindung fremden Zaubers nötig ist.

Mancherlei Wort- und Sachzauber findet nach der Geburt statt,

um das Kind in allem kräftig zu machen: es wird gebadet,

Stücke von schnellen Vögeln u. dgl. werden ihm in den Mund

gesteckt usw. Beschneidung des Kindes wird nur noch sym-

bolisch mit dem Finger vorgenommen (Smith, JPS. XI 203;

Thompson 92). Ein Schlachtzauber besteht darin, die Speer-

spitzen ins Feuer zu halten (Smith, JPS. XI 212). Über

einen eigenartigen Talisman (cdito, palä-hega), von dem die

Wohlfahrt der ganzen Insel abhing und der Tagaloa, die Sonne,

zu repräsentieren schien, berichtet Smith (S. 175f.): er mußte,

wohleingewickelt, unter dem Dach aufgehängt und durch ein

darunter angezündetes Feuer warm gehalten werden; wurde die

Hülle abgenommen und der Talisman selbst feucht, so kam

Unglück über die Insel (die Zauberkraft der durch den Talisman

repräsentierten warmen Sonne wurde eben dadurch aufgehoben).

Interessant ist es zu beobachten, wie der alte auf dem Zauber-

glauben basierende Schwur heutzutage in gleicher Form auf

die Bibel abgelegt wird (Thompson 96 f.). Daß das Kawatrinken

eine religiöse Zeremonie ist, können wir innerhalb Polynesiens

nur hier in Niue konstatieren (Thompson 95, nicht ganz klar

Smith, JPS. XI 201). Die religiöse Bedeutung der Kawa folgt

auch daraus, daß ein Stück grüner Kawa, zu beiden Seiten der

Speerspitze befestigt, die Feinde mit Blindheit schlägt (Thomp-

son 97f.). Reste von Totemismus scheinen sich in bestimmten

heiligen Tieren der einzelnen Dörfer erhalten zu haben (Thomp-



llikro- und Polynesien 1903/04 533

son 93). Ein nicht unbeträchtlicher Niederschlag von Natur-

mythen findet sich unter den einheimischen Überlieferungen,

die Pulehula und Mohe-lagi für Smith aufgezeichnet haben

(JPS. XII 22—31, 85—119); doch sind die Mythen vielfach

aus mehreren alten Stücken zusammengesetzt, wenig durchsichtig

oder nur noch in Resten vorhanden. Nicht unwichtig ist eyi

Exemplar der bekannten, zur Sonnenmythologie gehörigen

Walfischmythe, nur daß es hier eine Frau ist, Gini-fale, die die

Sonne repräsentiert und verschluckt wird (S. lOOff). Einige

Schöpfungsmythen bekannterer Art steuert Thompson bei

(S. 84—87).

Hervey- oder Cook-Inseln

Über den berühmten Zeremonialplatz (marae) Arai-te-tonga

auf Rarotonga berichtet S. Percy Smith in seinem Artikel:

Arai-te-tonga, the ancient marae at Rarotonga 1, unter

Beifügung eines Situationsplanes. Auf diesem Marae wurden

die religiösen Opfer (auch Menschenopfer), das jährliche Fest

der ersten Früchte, die Salbung des Oberhäuptlings (ariki) und

andere Zeremonien vollzogen.

Ein Phallusemblem (rei) von Atiu beschreibt W.E. Gucl-

geon in einer Notiz, betitelt: Phallic emhlem from Atiu

Island.3 Es besteht aus ganz altem Holz (auf der beigegebenen

Abbildung ist es fälschlich als Stein bezeichnet), wurde aus-

schließlich von Kriegern (toa) um den Leib getragen und räumte

ihnen Rechte über jede beliebige Frau ein. Die Neuseeland-

Ornamente gleichen Namens haben daher vielleicht auch gleiche

Bedeutung.
Gesellschafts - Inseln

Die Insel Raiatea und ihre Bewohner behandelt P.Hugue-

nin in einem ausführlichen Aufsatz: Raiatea la Sacree. 3

1 Journal of the Polynesian Society XII (1903), S. 218—220.
2 Journal of the Polynesian Society XIII (1904), S. 210f.
3 Bulletin de la Societc Keuchateloisc de Geographie XV (1902—1903),

S. 1—246.



534 W. Foy

Er kommt dabei auch auf religiöse Dinge zu sprechen. In dem

Abschnitt „ Religion et mythes“ (S. 160—165) erfahren wir

allerdings nichts wesentlich Neues über Götter, Idole, Opfer-

plätze (marae) und Priester der Gesellschafts-Inseln 1, höchstens

daß der Gott Oro speziell für Raiatea als Nationalgott in An-

spruch genommen wird. Ebensowenig neu ist das, was über

Tabu und die Gesellschaft der Arioi (Areoi) gesagt wird

(S. 184—189). Nicht unwichtig scheint mir dagegen der Ab-

schnitt über „La mort et les rites funeraires, croyances rela-

tives ä la vie future“ zu sein (S. 173—179). Danach wurden

früher die Toten nächtlicherweile in Felsenhöhlen beigesetzt,

während sie heutzutage unter christlichem Einfluß hinter den

Häusern, und zwar mit Vorliebe unter einem großen Baume

beerdigt werden. In Übereinstimmung mit der alten Sitte

werden ihnen aber immer noch alle die Sachen, die sie zuletzt

benutzt haben, und auch etwas Speise ins Grab ilfitgegeben. Alte

Gebeine, die man zufällig in Felsverstecken auffindet, werden

verbrannt, um den eventuell in ihnen wohnenden gefährlichen

Totengeist (tupapau) zu vernichten. Das Schicksal der Seelen

hängt nach altem Glauben von mancherlei Umständen ab. Die

Seelen von Schiffbrüchigen gehen häufig in Trepangfische ein.

Die Seelen der eines natürlichen Todes Gestorbenen fliegen

zunächst zu einer bestimmten Gruppe von Felsen: auf Tahiti

und Morea sind es zwei, auf Raiatea drei. Blind, wie sie sind,

hängt es vom Zufall ab, ob sie den Felsen des Lebens oder
den des Todes berühren. Im letzteren Falle bedeutet es ihre

Vernichtung. Anderenfalls kommen sie zur Toteninsel Tupai

im Nordwesten, die sie aber auch zeitweise verlassen können,

um die Lebenden zu beunruhigen. Dasselbe gilt für die Seelen

der im Kampfe Gefallenen, die oft die Gestalt von Meervögeln
annehmen und durch ihre nächtlichen Schreie die Menschen

erschrecken. Außerdem gibt es noch eine Unterwelt (rohutu),

1 Vgl. W. Ellis Polynesian Researches, New Ed., I (1853), S. 321 ff.



Mikro- und Polynesien 1903/04 535

die in ewige Nacht getaucht ist, und zwar zerfällt sie in ein

Purgatorium (rohntu namna) und eine höhere Sphäre (röhutu

noanoa), wo die Seelen einen ewigen Tanz aufführen. 1 Aus

einer gewissen Klasse von Seelen gehen böse unterirdische

Geister hervor (oromatua). Durch Klappern mit Muscheln

hinter der Leiche her suchte man den Totengeist von dar

Rückkehr abzuhalten. An gewisse einbalsamierte Schädel

(gleichfalls oromatua genannt) wurden bei bestimmten Zeremonien

Gebete von Priestern gerichtet. Mancherlei abergläubische Ideen

leben noch heute im Volke fort: der Ruf des Holzspechtes über

jemandes Haupt bedeutet Tod; das nächtliche Zirpen der grünen

Berggrille in der Nähe der Wohnungen kündigt eine frohe

Botschaft an. Über die S. 141—155 geschilderte Zeremonie

des Peuertretens siehe oben S. 519f. Eine Sage von Tahiti

über den Riesen Honoura wird S. 233—238 mitgeteilt.

Paumotu-Iuseln

Den Anfang einer Reihe von Gesängen, wie sie bei der

Geburt eines Häuptlingssohnes auf der Anaa-Insel gesungen

werden, teilt S. Percy Smith unter dem Titel: Some Pau-

motu cliants im Originaltext und in englischer Übersetzung

(von Ch. Garbutt) mit. 2 Da sie bis zum Beginn aller Dinge

zurückgehen und den Neugeborenen seiner Abstammung nach

an die Götter anknüpfen, so sind sie nicht ohne religions-

wissenschaftliches Interesse

Oster-Insel

Über eigenartige, aus gekrümmtem Holz geschnitzte Idole

von der Oster-Insel, menschliche Figuren mit Eidechsenköpfen

und ebensolchen Schwänzen, rattenartige Figuren u. dgl. dar-

stellend, handelt J. Edgc-Partington in einem Artikel:

1 Eine ganz andere Rolle spielt röhutu noanoa bei Ellis a. a. 0. S. 397.
8 Journal of the Polynesian Society XII (1903), S. 221—242.



536 W. Foy

A „Domestic Idol“ from Easter Island (Rapa-nui) 1 und

— dadurch angeregt — H. St. George Gray in einer Mit-

teilung, betitelt: Another Type of „Domestic Idol“ from
Easter Island}

Eine Notiz von J. L. Young bringt: Rcmarks on Phallic

Stones from Eapanui.3 Es bandelt sieb um scheibenförmige

Steine, die beiderseits mit Darstellungen der weiblichen vulva

graviert sind. Unter die Hübner gelegt, erhöhen sie die Er-

giebigkeit der Eier. Im übrigen spielten sie bei der Zeremonie

der Verlängerung der Clitoris der jungen Mädchen eine Rolle,

wahrscheinlich auch hier, um die Fruchtbarkeit auf zauber-

hafte Weise zu sichern. Übrigens besaß jeder Clan nur einen

solchen Stein, der den Namen der Ahnherrin führte; er stand

also auch zum Ahnenkult bzw. Seelenglauben in Beziehung.

Neuseeland

Erfreulicherweise ist in Neuseeland während der letzten

Zeit eine ganze Masse wichtigsten Materiales auf religions-

wissenschaftlichem Gebiete gesammelt worden, wie man es

kaum noch erwarten durfte, und zwar ist diese hochverdienst-

tiche Sammeltätigkeit in der Hauptsache mit dem Namen eines

einzigen Mannes, Elsdon Best, verbunden, der unter dem

Tuhoe-Stamme, einem Bergvolk im Innern der Nordinsel, lebt,

und dem wir eine ganze Reihe von Aufsätzen verdanken.

^Diese "Sammlungen sind um so wichtiger, als sie vielfach mit

dazu beitragen werden, die Spuren der älteren melanesischen

Bevölkerung auf Neuseeland zu verfolgen.o O

1 Man. A monthly Record of Anthropological Science. Publislied
under the Direction of the Anthropological Institute of Great Britain and
Ireland. IV (1904), Nr. 46, S. 73 f.

2 Ebenda Nr. 96, S. 148.

3 Occasional Papeps of the Bernice Pauahi Bishop Museum o/
Polynesiau Eth nology ancl Natural llistory. Vol. II, Nr 2 (Direetor's
Report for 1903). Honolulu 1904. S. 31 f.



Mikro- und Polynesien 1903/04 537

Zwei kleinere Aufsätze sind hier zunächst zu nennen. Der

eine, betitelt Tlie Ulii-Maori or Native Tattooing In-

struments*, bringt außer der Beschreibung von Tätowier-

instrumenten auch einige Angaben über Tätowiergebräucbe

und die mit Tätowierung verbundenen Anschauungen. Die

tiefe religiöse Bedeutung, die dem Tätowieren innewobnt, spricht

sich z. B. darin aus, daß früher beim Tätowieren der ältesten

Häuptlingstochter (und ebenso wahrscheinlich auch des ältesten

Häuptlingssohnes) ein Menschenopfer dargebracht wurde, „in

Order to give force, renown, prestige to the tattooing“ (S. 170).

Dasselbe gilt übrigens auch für das Durchbohren der Ohren!

Soweit die zu tätowierenden Personen eine hohe soziale Stellung

einnahmen, waren sie während des Aktes einschließlich der

Operateure außerordentlich tapu (S. 167, 169), und der Platz,

wo die Tätowierung stattfand und das heilige Blut vergossen

wurde, blieb oft Generationen lang tapuiert (S. 170). Um das

Tapu von den an der Zeremonie teilnehmenden Personen zu

nehmen, war ein besonderer mit Zauberformeln verbundener

Ritus nötig, wobei ein heiliges, durch Reiben vom Priester

hergestelltes Feuer angezündet wurde, dessen Name (ahi tute,

ahi rolcia) darauf hinweist, daß wir es hier mit einem Vertreiben

der gefährlichen, beim Tätowieren ausgelösten Mächte (Zauber-

mächte) zu tun haben (S. 171). Während der Operation ver-

sammelten sich ringsumher Leute, um bestimmte Lieder zu singen

(S. 169f.), die angeblich nur den Patienten aufmuntern, im letzten

Grunde aber wohl zauberkräftig wirken sollten (vgl. oben S. 524f.).

Der andere kleinere, aber außerordentlich interessante

Aufsatz, der sich Notes on tlic Custom of Raliui'2 benennt,

behandelt bestimmte Tapugebräuche, und zwar Verbote gegen

das Betreten gewisser Örtlichkeiten oder gegen das Verwenden

1 Journal of the Polynesian Society XIII (1904), S. 166—172.
2 Its Application and Manipulation, as also its supposed Power,

its Rites, Invocations and Supcrstitions. Journal of the Polynesian
Society XIII (1904), S. 82—88.



538 W. Foy

gewisser Früchte, Vögel, Fische u. dgl. Alle Orte, wo vor-

nehme Personen gestorben waren, Schlachtfelder und Flüsse,

die vom Blute der Kämpfenden gerötet waren, galten als tapu.

Die Erzeugnisse solcher Örtlichkeiten durften nicht angerührt

werden. Ebenso konnte aber auch ein Pfad tapuiert und für

jeden Verkehr gesperrt werden, es konnten die Produkte des

Waldes oder der Anpflanzungen, sowie die Plätze der Ocker-

gewinnung von hohen Häuptlingen u. dgl. unter Tapu gestellt

werden. Gewöhnlich wird das Tapu durch ein besonderes

Zeichen (raliui) angedeutet, durch einen Pfosten, der mit einem

Farnbündel oder einem Häuptlingsmantel behängen wurde, oder

durch einen in den Weg gelegten Holzklotz und ähnliches.

Mit der Anbringung dieses Zeichens ist natürlich eine besondere

religiöse Zeremonie verbunden: durch eine symbolische Geste

wird dabei eine Grube gegraben, in der alle die sterben sollen,

die gegen das Verbot handeln. Danach wird der Behang des

Pfostens (maro) abgenommen und mit einem Stein zusammen

sorgsam in einiger Entfernung verborgen. In diesen Gegen-

ständen (kapu) glaubt man die übernatürliche Macht, die Zauber-

kraft des TapupfOstens verkörpert; deshalb darf sie kein Un-

berufener finden, damit er sie nicht vernichten kann. Der

Pfosten wird darauf mit einem neuen Behang versehen, der

aber ist ohne zauberkräftige Bedeutung. Vereinzelt wurden

auch Menschenopfer dargebracht und der Kopf des Getöteten

auf den Pfosten aufgesteckt, ja es konnte auch ein solcher

Kopf allein als Tapuzeichen dienen — eine deutliche Ver-

quickung des alten Zauberglaubens mit dem Seelenglauben.

Wenn ein tapuiertes Stück Land, ein solcher Fluß, solche

Nahrungsmittel oder Pflanzen nicht fruchtbar genug erschienen,

dann wurde das kapu des Tapupfostens hervorgeholt und zu-

sammen mit einer besonderen materiellen Repräsentation der

Lebenskraft jener Dinge (mauri) zu einem heiligen Feuer ge-

bracht, um dort in bestimmter Zauberzeremonie wieder gestärkt
zu werden.



Mikro- und Polynesien 1903/04 539

Auch in einem Aufsatze Food Products of Tuhoc-

land 1 finden mancherlei auf die Nahrung und den Nahrungs-

erwerb bezügliche religiöse Anschauungen und Gebräuche Er-

wähnung. Unter anderem ist der Aal mit solchen verbunden

(S. 65f£), ohne daß sich schon jetzt ein klares Bild davon ge-

winnen ließe. Wie sämtliche Fische, so hat auch der Aal

seinen Ursprung in Tangarao, dem neuseeländischen Wasser-

gott. Man glaubt, daß beim Kochen der Aale Tangaroa selbst

in ihnen vernichtet wird. 2 Es gibt aber auch einen eigenen

Aalgott, Tuna oder Puhi genannt, der bei Anwendung von

Zaubersprüchen zugleich als Schutzgott für Seefahrer fungiert.

Ferner existieren verschiedene Mythen über Aalungeheuer. Die

Lebenskraft (mauri), die gedeihliche Entwickelung der Menschen,

Tiere und Pflanzen innerhalb des einzelnen Stammesgebiets

dachte man sich früher in bestimmten Gegenständen (Fels-

blöcken, Bäumen, Holzklötzen u. dgl.) verkörpert. 3 So gab es

auch solche Talismane, solche Quellen der Wohlfahrt für Aale,

die oft an den Wehren aufgestellt waren. Ähnlich werden

z. B. auch in Westaustralien an bestimmten Felsblöcken oder

Steinhaufen Zeremonien zur Vermehrung der Nahrungsquellen

ausgeführt (vgl. hier Bd. 8, S. 548, 549), und wir haben es

dabei jedenfalls mit einer Übertragung der menschlichen Seelen-

felsen auf die ganze Natur zu tun. Die verschiedensten Hand-

1 Being Notes on the Food-supplies of a Non-agricultural Tribe
of the Natives of New Zealand; together with some Account of various
Customs, Superstitions etc., pertaining to Foods. Transactions and Pro-
ceedings of the New Zealand Institute 1902, Vol. XXXV (issued July 1903),
S. 45—111.

s Ebenso sagt man von einem Baume, der im Walde gefällt wird:
„Tane ist gefallen“; denn Tane ist der Ursprung und Schutzgott der
Wälder (Best Transactions and Vroceedings of the New Zealand Institute
1903, Vol. XXXVI, S. 18).

3 Man vergleiche über mauri und die damit verknüpften Vor-
stellungen: E. Best Journal of the Polynesian Society X 2 ff., XIII 218 ff.,
227; W. K. floldie Transactions and Proceedings of the Netc Zealand
Institute XXXVII 7 ff.



lungen beim Nabrungserwerb werden von Zaubersprüchen be-

gleitet, so das Graben der Famwurzeln (S. 51), das Pflanzen

der Kürbisse (S. 62), der Aalfang (S. 70f). Die ersten Früchte

erfordern besondere Zeremonien und werden den Göttern ge-

weiht (S. 51, 70, 93, 103). Die Samen werden mit Vorliebe

zur Vollmondszeit in die Erde gelegt, um eine gute Ernte zu

sichern (S. 62); gewisse Mondtage sind von vornherein sowohl

dafür wie für den Aalfang unglücklich (S. 98). Die Kenntnisse

des Kochens bzw. Dünstens der Speisen werden der Vermittelung

Rongo-mauis zugeschrieben (S. 90). Um gedünstete ('cooked’)

Speisen ist ein ganzer Kranz von Verboten gewoben. Tapuierte

Personen dürfen sie nicht mit der Hand berühren, sondern

müssen gefüttert werden oder Holzgabeln benutzen (S. 92).

Gedünstete Speisen, zur Zeit des Vogelfangs in den Wald ge-

bracht, verscheuchen die Vögel (S. 93f ). Reste von gedünsteter

Speise, auf Reisen zu fremden Stämmen mitgenommen, schützen

gegen Zaubereinflüsse, vernichten also fremden Zauber (S. 95).

Es spricht daraus eine Anschauung, die der gedünsteten Speise

in besonderen Fällen eine gefährliche Wirkung zuschreibt 1,

wohl deshalb, weil man glaubt, daß die Speise durch das

Dünsten vergeistigt wird.2 Anderseits ist die gedünstete Speise

auch völlig zum Mittel geworden, um — unter dem nötigen

Zeremoniell genossen — das Tapu von einer Person oder Sache

zu nehmen. Diese sekundäre Bedeutung in ihrer Entwickelung

näher zu verfolgen, wäre recht lohnend. Besondere Riten sind

erforderlich, um heilige Speisen (d. i. Speise für die Toten

oder Priester u. dgl.) als gewöhnliche Nahrung verwendbar zu

machen (S. 94 f.) oder um die von einem anderen Stamme ge-

schenkte Speise ihrer eventuellen gefährlichen Zauberkraft zu

1 Siehe dazu auch noch E. Best Journal of the Polynesian Society
VII 135 und unten S. 547 vgl. 543.

2 Man vergleiche dazu z. B. das Dampfbad der Indianer, das meines
Erachtens ganz anders erklärt werden muß, als Preuß es tut (Globus
LXXXVII, S. 417).



Mikro- und Polynesien 1903/04 541

entkleiden (S. 95 f.). Die Kociisteine sind gesuchte Mittel, um

ihren Benutzer bezaubern zu können (S. 97). Größere Feste

(liakari) mit fremden Gästen sind gleichfalls mit allerlei Speise-

riten verbunden (S. 103ff.): beim Aufträgen der gedünsteten

Speisen für die Gäste werden Zauberlieder gesungen, und die

Gäste selbst suchen sich durch verschiedenartige Gebräuche vor

Zaubereinflüssen zu schützen. Auch bei der Ankunft des Boten,

der zu dem Feste einlädt, sind schon derartige gegenseitige

Vorsichtsmaßregeln üblich.

Zauberhandlungen spielen auch in einem größeren Aufsatz,

der sich auf den Verkehr der Geschlechter bezieht und

Maori Marriage Customs 1 betitelt ist, eine hervorragende

Rolle. Wir hören von Liebeszauber (S. 35fl“.), bestehend ent-

weder darin, daß man dem begehrten Gegenstand der Liebe

ein vom Priester geweihtes Zaubermittel in den Mund steckt,

oder im Absenden eines Vogels (miromiro) an den fernen Ge-

liebten (bzw. an die Geliebte), natürlich unter den richtigen

Zauberformeln. An die Stelle des Vogels kann auch eine

Feder treten, die man einem günstig wehenden Wind über-

gibt; vorher muß sie unter dem linken Schenkel durchgezogen

sein, um die nötige Zauberkraft zu besitzen (vgl. dazu unten

S. 544, 1). Schon während der Tätowierung der jungen Männer

werden Zauberlieder über sie gesungen, um sie begehrt zu

machen. Zauberliedern begegnen wir auch beim Hochzeitsfest

Vornehmer, wo sie am Hochzeitsofen (umu Jcotore) vom Priester

vorgetragen werden (S. 44). Gehört die Braut einem fremden

Dorfe an und wird sie von ihren Angehörigen dem zukünftigen

Manne zugeführt, so wird für diese ein besonderes Haus er-

richtet, das bei Ankunft der Gäste erst von deren Priester

1 Being Notes on Ancient Maori Customs, Ritual and Sociological,
connected with Courtship, Marriage, and Divorce, together with Sonic
Account of the Levirate, and of many Superstitious Beliefs, and Ancient
Animistic Myths connected with the same, as held and preserved by the
Maori Peoples of the Tuhoe Trihe. Transactions and Proceedings of the
New Zealand Institute 1903, Vol. XXXVI (issued Aug. 1904), S. 14—67.



durch bestimmte Zauberhandlungen bewohnbar gemacht werden

muß (S. 46f.). Männer, die verreisten, sicherten sich früher

die Treue ihres Weihes durch Zauberformeln, die jedem even-

tuellen Liebhaber Verderben brachten (S. 56). Beim Tode ihres

Gatten wurde von den Witwen früher öfters Selbsterdrosselung

als Ausdruck der Trauer geübt (S. 62). Ehescheidung kann

durch Baden an der geheiligten Wasserstelle des Dorfes unter

Anwendung eines besonderen Zauberliedes erreicht werden

(S. 56, 60f.). Diese Zeremonie tötet die Liebe der in Frage

kommenden Personen zueinander und heißt toko] dasselbe Wort

bezeichnet den Akt, durch den der alte Sonnengott Tane den

Vater Himmel von der Mutter Erde trennte und emportrieb,

denn diese Trennung wird mythologisch als die erste Ehe-

scheidung betrachtet (vgl. auch S. 17). Überhaupt überträgt
man die menschlichen Verhältnisse auf die Götterwelt: die

Sonne (männlich) hat zwei Frauen, das Sommer- und das

Wintermädchen (S. 18) usw. Von einer göttlichen Ehe stammt

auch die Menschheit ab, Tiki oder Tane — beides alte Sonnen-

götter — sind die Ahnherren der Menschen. Der Tuhoe-Stamm

leitet sich von einem Kind des Himmelsnebels (weiblich) mit

dem Berge Te Maunga ab. Vor der eigentlichen Weltschöpfung

aber existierten im Chaos doppeltgeschlechtliche Wesen (S. 16 f.).

Beiläufig wird noch eine Sage von der Himmelsjungfrau mit-

geteilt, die zur Erde herabkommt, um zu baden, dort das

Weib eines Mannes wird, bei dem sie jede Nacht weilt, schließlich

ihn aber für immer verläßt, weil er das Geheimnis verrät;

heute noch sieht man ihn in der Form eines Regenbogens,

wenn seine Geliebte, die Nebelgöttin, erscheint (S. 18f.).

Eine weitere umfangreiche Arbeit Notes on the Art of

War, as conäucted by the Maori of New Zcaland 1 bringt wichtiges

1 With Accounts ofvarious Cusloms, liites, Superstitions etc.,partaining
to War, as practiscd and believed in by the ancient Maori. Journal of the
Polynesian i-'oeiety XI (1902', S 11 — 41, 47—75, 127—162, 219—24G; XII
119U3), S. 32—50, 65—84, 145—165, 193—217; XIII (1904), S. 1—19, 73—82.



Mikro- und Polynesien 1903/04 543

Material über die mit Kriegern und Kriegszügen verknüpften

religiösen Vorstellungen und Zeremonien. Der letzte Ursprung

des Kampfes wird in einem mythischen Streit zwischen den

Kindern Rangis und Papas, des Himmels und der Erde, gesehen

(JPS. XI 12£). Unter den Ursachen für die außerordentlich

zahlreichen und tapfer durchgeführten Kriege der Maori unter-

einander fungieren auch religiöse Dinge: Verwünschungen des

Gegners (kanga oder kai-upoko, S. 13f.), das Ausgraben und

Verzehren eines Toten (S. 15), Zaubereien, das Wegfangen

eines anderen Stammesangehörigen für ein Menschenopfer

(S 16), das Verwenden der Knochen Erschlagener oder Aus-

gegrabener zu Fischhaken, Speerspitzen u. dgl. (S. 17). Die

Ausbildung des jungen Kriegers ist mit religiösen Riten ge-

paart. Schon gleich nach der Geburt wird ein Knabe an der

heiligen Wasserstelle des Dorfes einer besonderen Zeremonie

(tu-ora) unterzogen, die ihm Lebensfülle, Kraft, Mut, Ge-

schicklichkeit bringen und ihn dem Dienst des Kriegsgottes

Tu oder auch einem speziellen Rachegedanken weihen soll

(S. 20£, 139f.). Eine ähnliche Zeremonie (tohi, auch tua ge-

nannt) findet statt, wenn das Kind zu sprechen beginnt, um

es auch ja vor aller unsichtbaren Gefahren zu schützen (S. 22f.).

Gleichzeitig muß es ein Steinchen verschlucken, „to harden

tke child“ (S. 24). Dieselbe Zeremonie wurde auch über Er-

wachsene vor und nach dem Kampfe ausgeführt. Dabei wurden

die zu Weihenden mit einem bestimmten ins Wasser getauchten

Zweig vom Priester auf die rechte Schulter geschlagen. Die

Aussprechung besonderer Zaubersprüche (Jcciiva tarn) über die

versammelten Krieger ging voraus (XII, S. 65 ff.). Die rechte

Seite des Mannes ist der Sitz seiner Zauberkraft (mana) und

folglich bis zu einem gewissen Grade tapu (XI, S. 25), die

linke dagegen ist frei davon (noa), und aus diesem Grunde

trägt man die (gedünstete) Nahrung auf dem Kriegspfade in

der linken Hand (S. 49, 71), weil sie, in der rechten Hand

getragen, das auf dieser ruhende Tapu verletzen und die Kraft



des rechten Armes vernichten würde. Umgekehrt werden die

Waffen vom Krieger nur in der rechten Hand getragen, allem

Anscheine nach, weil ihnen in der linken Hand alle Kraft ge-
nommen worden wäre. Denn die linke Seite des Mannes ist

die weibliche Seite (tama-wahine), die Seite des Todes und

jedes Unglücks 1 , während die rechte, die männliche Seite

(tama-tane), mit Leben und Gesundheit aufs engste verbunden

ist (S. 243). Das spricht sich auch in bestimmten Vor-

bedeutungen aus, worüber weiter unten (S. 546) Näheres mit-

geteilt wird. Das volle Verständnis für diese Verbindung des

Männlichen mit dem Leben, des Weiblichen mit dem Tode

werden wir erst unten (S. 551) gewinnen, und gleichzeitig

werden wir (S. 557) das Leben mit dem Osten, dem Aufgang

der Sonne, den Tod mit dem Westen, dem Untergang der

Sonne, verknüpft sehen. Dadurch ergeben sich die Gleichungen:

Osten = rechts = männlich = Leben; Westen = links = weiblich

= Tod. Daher also der Gegensatz zwischen der rechten und

der linken Seite des Kriegers, der sich auch in den Weihen

vor dem Auszuge zum Kampfe kundgibt. Um die kriegerische

Tüchtigkeit eines ganzen Volkes oder eines einzelnen Mannes

dauernd zu erhalten, wird ein materielles Zeichen (ein Stein

u. dgl.) zu ihrem Repräsentanten (alma) gemacht und an einem

geheiligten Orte verborgen (S. 27). Daneben gilt es aber für

den einzelnen Krieger, jede Tapuverletzung zu vermeiden, denn

darüber wacht der „trübäugige Tu“ und sendet allerlei körper-

lichen Schaden (S. 48). Zu den Tapuverletzungen gehört es,

wenn man von der Speise ißt, die der älteste Häuptlingssohn

oder die älteste Häuptlingstochter übrigläßt oder die für einen

Gott (Dämon, akut) bestimmt ist (S. 49), oder wenn man

irgendeinen Ritualgegenstand berührt (S. 50). Priester, die an

1 Die mit der linken Seite verbundene Gefährlichkeit spricht sich
auch in ihrer Verwendung bei mancherlei Zauberhandlungen aus (S. 34),
wo es sich um Überwindung böser Einflüsse u. dgl. handelt. Sie dient
gewissermaßen als Abwehrzauber.



Mikro- und Polynesien 1903/04 545

Archiv f. reli^ionswissenschaft X 35

Plätzen schlafen, die sonst von Frauen benutzt werden, ver-

lieren ihre Prophetie, ihre Zaubermacht 1, und können folglich

den Kriegern ihres Stammes nichts nützen. Um die Teilnehmer

eines Kriegszuges vor den Konsequenzen übler Taten und Ge-

danken zu schützen, gibt es allerlei Mittel: sie müssen zwischen

den Beinen eines Priesters durchgehen, oder eine Frau muß

über sie treten, während sie am Boden liegen* * (S. 51), oder

die Sünden werden in einen „Stab des Todes“ gezaubert, dessen

Vernichtung durch Umwerfen symbolisch angedeutet wird,

während der „Stab des Lebens“ aufrecht in der Erde stehen

bleibt (XII 68f.). Weiterhin sucht man vor dem Betreten des

Kriegspfades durch Divinationen und durch Beachtung von

Vorbedeutungen über das Schicksal des Unternehmens Auf-

schluß zu erhalten (XI 28ff.). Ein besonderer Brauch, niu

genannt, besteht im Werfen von Farnstengeln. Auch der

Rauch eines Feuers wurde dazu benutzt (S. 38) oder die

Gruppierung von Mond und Sternen zueinander (S. 31 f., 35)

und verschiedene Himmelserscheinungen (S. 32, 38). Namentlich

sind es aber die Dämonen (atua), die durch ihre Medien, die

Seher (matatuhi), orakelhafte Prophezeiungen machen. Ge-

wöhnlich geschieht die Mitteilung in Träumen, und in der

Regel wird das Kriegsglück an die Bedingung geknüpft, einen

bestimmten belebten oder unbelebten Gegenstand {papa') ent-

weder zu töten oder zu fangen oder zu sehen. Unter den

Sehern, die vom Dämon besessen gelten (S. 68), gibt es
auch solche weiblichen Geschlechts. Die materiellen Ver-

körperungen der Dämonen, von denen eine ganze Anzahl nam-

haft gemacht wird (S. 63ff.), werden oft an dem heiligen Platze

des Dorfes aufbewahrt und dort konsultiert (S. 68). Vor-

bedeutungen spielen natürlich auch noch auf dem Kriegszuge

selbst eine große Rolle, und für den einzelnen geben sie sich

besonders durch konvulsivische Zuckungen u. dgl. (takiri, tamaki)

1 Siehe dazu unten S. 551.
* Siehe dazu unten S. 553.



546 W. Foy

zu erkennen, die, im rechten Arm oder in der rechten Hand

gespürt, Glück bedeuten, links dagegen Unglück (S. 34), ganz

entsprechend der sonstigen Bedeutung von rechts und links,

worüber schon gehandelt ist. 1 Wenn nun auch alle Vor-

bedeutungen günstig sind, so gehören zum Erfolge eines Kriegs-

zuges doch noch mancherlei andere Riten. An einem besonderen

heiligen Feuer (Jioro leaka) wurde eine einzelne Kumaraknolle

geröstet und vom Priester als Opfer für die Götter (richtiger

wohl: für den speziellen Kriegsdämon) verzehrt, während die

Speisereste in einem heiligen Sack vom Priester oder seinem

Assistenten in den Krieg mitgeführt wurden (XII 70f.), sicherlich

als Schutzmittel. Denn angesichts des feindlichen Forts wird

später der Sack in der Richtung auf das Fort zu geöffnet, und

wenn dann durch Zauberformeln die Seelen (tvairud) der Feinde

in den Sack gebannt sind, werden sie durch andere Zauber-

formeln darin vernichtet; von den Speiseresten aber erhält jeder

Krieger ein Stückchen, um es im Gürtel zu tragen und dadurch

furchtlos und scharfsichtig zu werden (S. 72). 2 Zu den wegen

ihrer zauberhaften Wirkung notwendigen Vorbereitungen auf

den Kriegszug darf auch der Kriegstanz gerechnet werden, bei

dem allerlei Mißgeschick von übler Vorbedeutung ist (S. 74ff.).

Mit einer besonderen Zauberformel wird ferner der Kriegsgürtel

(nmaro) angelegt (XI, S. 70), und ebenso werden über die

Waffen Zauberformeln gesprochen, um sie wirkungsvoll und

verderbenbringend zu machen (XII, S. 34). Selbst eine kleine

Wunde, von solcher Waffe beigebracht, ist tödlich. Daher

spricht man solche Zauberformeln auch oft kurz vor dem Ge-

brauch nochmals über die Waffe, wobei ihr Halten vor den

Mund und ihr gelegentliches Bespucken augenscheinlich zur

1 Über Omina n. dgl. siebe außerdem einen ausführlichen Aufsatz
von Best, betitelt Omens and Superstitious Beliefs of the Maori, Journal
of the Polynesian Society VII (1898), S. 119—136, 232—243.

* Denselben Schutz, wie hier im Kriege, gewähren gekochte Speise-
reste auf Reisen (siehe oben S. 540).



Mikro- und Polynesien 1903/04 547

Verstärkung des Zaubers dienen und der Waffe erhöhte Zauber-

kraft geben soll (S. 36). Wie alles aber in der Maorireligion,

ist auch dieser Zauber mit dem Dämonenglauben verquickt

worden: ein besonderer Dämon, Ue-mutu, ist es, der durch

die Zauberformel in die Spitze der Waffe gezaubert wird.

Daher werden auch berühmte Waffen als atua betrachtet

(XI, S. 68). Man muß sich hüten, die Waffen mit gedünsteter

Speise (siehe darüber oben S. 540) in Berührung zu bringen,

da sie dann ihre Zauberkraft, wie durch jede andere Tapu-

verletzung, verlieren würden (XI, S. 243; XII, S. 33). Weiter

wird das Herz des ersten Feindes, der auf dem Kriegszug ge-

tötet wird (mataika), vom Priester dem Kriegsgott geopfert,

indem es zum Himmel geschwenkt wird, was gleichbedeutend

mit der Vernichtung des Gegners ist; denn das Herz gilt als

Repräsentant der Lebenskraft (hau) des Gegners (XII, S. 80 ff).

Angesichts eines Forts, das bestürmt werden soll, wird ge-

legentlich an einem heiligen Feuer (ahi taimata genannt) eine

besondere Zauberhandlung ausgeführt, die stürmisches Wetter

bringen und den Gegner in Sicherheit wiegen soll (S. 71).

Oder man sucht ein Stückchen von dem Palisadenzaun des

belagerten Forts zu erhalten, das als Repräsentant der Festung

und seiner Verteidigung Zauberhandlungen unterzogen wird,

die auf eine Schwächung des Gegners hinauslaufen (S. 148).

Besondere Zauberformeln (tapuwae und tupe) gibt es dann

noch dafür, um einen fliehenden Feind in seiner Schnelligkeit

behindern und sich selbst schnellfüßiger machen zu können

(S. 33, 154ff). Ebensolche (tapuwae und punga) stehen aber

auch dem Verfolgten zu Gebote. Wie die Angreifer, nehmen

auch die Angegriffenen ihre Zuflucht zu Zauberhandlungen.

Es gibt eine eigene Zeremonie (unu tamoe), die den anrückenden

Feind schwächen soll (S. 72 ff). Die Zugangswege werden be-

zaubert, indem ein querliegender Speer (S. 33, 47) oder eine

Kumaraknolle (S. 48) darunter vergraben oder eine Linie vom

Priester mit dem Stabemblem seines Schutzgeistes quer darüber



548 W. Foy

gezogen wird (S. 47). Andere Mittel, um einen Weg zu

sperren, haben wir schon kennen gelernt. Durch Ziehung

einer magischen Linie kann sich übrigens auch ein Ver-

folgter, auf dem Lande sowohl wie auf dem Wasser, schützen

(XII, S. 48). Überschreitet der Gegner die bezauberte Stelle,

so ist er dem Tod und Verderben geweiht. Wird ein

durch die entsprechenden Zauberformeln mit magischer Kraft

ausgestatteter Stein in einen Fluß gelegt, so stirbt jeder Feind,

der daraus trinkt (S. 49). Dazu kommt als weiteres Abwehr-

mittel das Hin- und Herschwenken eines Zweiges vor dem

anrückenden Feind seitens des Priesters, natürlich unter den

passenden Zaubersprüchen. Nützt alles nichts, so ist eben die

Zaubermacht des Gegners und seiner Priester größer als die

eigene (S. 50). Um einen Sieg dauernd zu sichern, wird nach
der Rückkehr in die Heimat mit dem Herzen des zuerst Er-

schlagenen — falls es nicht schon vorher dem Kriegsgott ge-

opfert ist — eine besondere Zeremonie (ahi manawa) aus-

geführt, wobei es unter Umständen gegessen wird, was zur

Erhöhung des Mutes beitragen soll (S. 145 ff.). Oder es wird

in irgendeinem Gegenstand, der zur unterlegenen Partei oder

zum Schlachtfeld in Beziehung gestanden hat und als solcher

mäwe heißt (wie z. B. die Locke oder ein Kleiderfetzen eines

erschlagenen Feindes oder ein Grasbüschel vom Schlachtfeld),

die Lebenskraft des Gegners repräsentiert gedacht und vom

Priester verwünscht (S. 147ff.). Ebenso suchen sich die Unter-

legenen durch eine besondere Zeremonie, die die Entkräftigung

des Feindes zum Ziele hat, vor weiteren Angriffen zu schützen

(XI, S. 141). Gesänge voller Verwünschungen (S. 146), die

im letzten Grunde zauberhafte Wirkung haben sollen, spielen

eine große Rolle. In eigenartiger Weise läßt man zu den

Trauerklagen Kreisel summen (S. 153) oder errichtet Schwingen,

um das Trauergefühl zu bannen (S. 154): die Zeichen der

Freude stellen wohl einen symbolischen Zauber dar, um wahre

Freude herbeizuziehen, falls es sich nicht um zur Sitte ge-



Mikro- und Polynesien 1903/04 549

wordene, rein befreiende Mittel zur Linderung seelischen Druckes

handelt. 1 Für letzteres spricht die noch eigenartigere Sitte,

nach einer Niederlage ein Boot oder ein Haus zu hauen, wozu

allerdings ein Menschenopfer erforderlich war, das als Bache-

opfer betrachtet werden konnte (XIII, S. 73). Unerwünschte

Nachbarn vertreibt man durch einen besonderen Zauber (umu

hihi), der die Bezauberten unruhig macht und alles Vertrauen

auf ihre Kraft verlieren läßt (XII, S. 202ff.). Nach dem

Kampfe war außerdem noch allerlei Tapu zu beseitigen. Die

zurückkehrenden Krieger durften mit dem übrigen Volk nicht

eher in Berührung kommen, als bis in besonderer Zeremonie

an der heiligen Wasserstelle des Dorfes das Tapu von ihnen

genommen war (S. 37, 150f.). Ebenso durfte das mitgebrachte

Menschenfleisch nicht eher genossen werden, als bis es vom

Tapu befreit war, da man sonst den Dämon der todbringenden

Waffe in sich aufgenommen hätte (S. 37), was natürlich ge-

fährlich ist. Die Schlachtfelder blieben jahrelang unter Tapu,

ebenso die Ströme, die vom Blute Erschlagener gerötet worden

waren (S. 153). In gleicher Weise galten die Forts, falls in

ihnen ein Krieger gefallen war, als tapu und mußten entweder

durch eine bestimmte Zeremonie (huki toto) entsühnt oder ver-

lassen werden (XIII, S. 10). Diejenigen Stellen, wo Krieger

gefallen waren, wurden von den Nachkommen meistens durch

Felsblöcke, Holzpfosten oder im besonderen durch eine Grube

(jpokapoka) gekennzeichnet (XII, S. 153) und dadurch doch

wohl in gewisser Beziehung geheiligt; die Felsblöcke und Holz-

pfosten sind übrigens eine Parallele zu den Seelenfelsen und

Seelenbäumen der Zentralaustralier, die auch auf solche Er-

innerungsmarken an Tote zurückgehen (vgl. hier Bd. 8, S. 532).

Dauernd gemahnten an überstandene Kämpfe auch noch die

Köpfe erschlagener Häuptlinge, die sowohl vom Feind wie von

den eigenen Leuten getrocknet und aufbewahrt wurden (XII,

1 Vgl. Yrjö Hirn Der Ursprung der Kunst, übersetzt von M. Barth
(1904), S. 67.



550 W. Foy

S. 195 f.). Diejenigen der Feinde wurden öfters zur Schau

gestellt und geschmäht — wahrscheinlich ein verblaßter Abwehr-

zauber. An den Grenzen der Kumarapflanzungen aufgestellt,

dienten sie aber auch dazu, einen wohltätigen Einfluß auf das

Wachstum dieser Knollenfrüchte auszuiiben (S. 197), wie ja

bei den verschiedensten Völkern der Erde der Geisterkult mit

den Vegetationszaubern verknüpft erscheint. So ziehen sich

bei den Maori durch alle Phasen des Krieges religiöse Bräuche

wie ein roter Faden hindurch, religiöse Bräuche bereiten auch

schon lange darauf vor und schließen sich noch jahrelang

daran an, und selbst Friedensschlüsse, die unter dem Schutze

des Gottes Rongo stehen, sind mit Zaubersprüchen verbunden

(S. 197 ff.).

Ein letzter äußerst wichtiger Aufsatz von liest mit grund-

legenden Mitteilungen über Krankheitszauber, Seelen- und

Geisterglauben betitelt sich: Maori Medical Lore. 1 Das-

selbe Material ist im wesentlichen auch von W. H. Goldic

unter gleichem Titel, aber mit etwas verschiedenem Untertitel 2

verarbeitet worden, nur daß er es noch durch Benutzung

anderweitiger Literatur wesentlich vermehrt und infolgedessen

seine Erklärung vertieft hat. Da außerdem der Stoff in

Goldies Aufsatz besser geordnet erscheint als in demjenigen

Bests, wenngleich in beiden mancherlei Unebenheiten und Un-

klarheiten bestehen geblieben sind, so wollen wir auch ersteren

unserem Berichte zugrunde legen. Wie bei allen primitiven

Völkern, werden auch bei den Maori Krankheiten in der Regel

1 Notes on Sickness and Disease among the Maori People of New
Zealand, and their Treatment of the Sick; together icith some Account of
various Beliefs, Superstitions and Rites pertaining to Sickness, and the
Treatment thereof, as collected from the Tuhoe Tribe. Journal of the
Polynesian Society XIII (1901) S. 213—237; XIV (1905), S. 1—23.

2 Notes on the Causes of Disease and Treatment of the Sick among
the Maori People of Neic Zealand, as believed and practised in Former
Times, together icith some Account of Various Ancient Rites connected
icith the Same. Transactions and Proceedings of the New Zealand Institute
1904, Vol. XXXVII (issued June 1905), S. 1—120.



Mikro- und Polynesien 1903/04 551

einer übernatürlichen Einwirkung zugeschrieben, sei es nun,

daß diese von Göttern, Dämonen, Ahnengeistern oder Zauberern

ausgeht. Übrigens ist es auch im letzteren Falle meist ein

Dämon (atua), über den der Zauberer verfügt, der die Zauber-

handlungen in die beabsichtigte Wirkung umsetzt: der alte an

sich wirksame Zauber erscheint hier ganz vom Seelen- und

Dämonenglauben überwuchert. Doch übt auch die Zauberkraft

(».nana) des Zauberers allein ähnliche Wirkungen aus (S. 31).

Heilung von Krankheiten erlangt man nur mit Hilfe eines

Priesters (toliimga) durch Zaubersprüche (Jcaralcia) und Abwehr-

zauber; Ortswechsel begünstigt die Heilung, weil man dadurch

den feindlichen Mächten zu entgehen glaubt (S. 3f.). Daher

die verhältnismäßig gering entwickelte Heilkunde, die in unseren

Aufsätzen nur eine untergeordnete Rolle spielt (der Aufsatz

von Goldie ist nach dieser Richtung hin allerdings nicht ganz

abgeschlossen) und erst unter europäischem Einflüsse an Umfang

zugenommen hat. Daher auch die Pietätlosigkeit gegen Kranke,

die mehr oder weniger ausgestoßen leben mußten (sie waren

tapu), während sich das ganze Interesse auf eine Besänftigung
und Abwehr der feindlichen Mächte konzentrierte. Im letzten

Grunde werden Krankheit und Tod auf das weibliche Element

zurückgeführt (Best, JPS. XIII 214; Goldie S. 5ff.): das erste

Weib der Schöpfung, Hine-nui-te-po, die Göttin der Nacht,

tötet Maui (den Sonnengott), als er durch die Vagina in sie

hineinkriecht; damit ist der Tod in die Welt gekommen. Die

Zaubermacht (mana) des weiblichen Geschlechtsteils vernichtet

demnach die Menschheit. Das weibliche Element, das als

Mutter Erde (Papa) die Menschheit zur Welt gebracht hat,

tötet sie auch; im Schoße der Erde wird sie ja auch begraben.

Demgegenüber vertritt das männliche Element das Lebens-

prinzip (wahrscheinlich im besonderen Hinblick auf den Sonnen-

gott, der das Leben weckt, während die Nachtgöttin es tötet). 1

1 In einer besonderen Zeremonie, die es mit der Befreiung der

Krieger von den Konsequenzen übler Taten und Gedanken zu tun hat,



552 W. Foy

Daher ist der Penis ein lebengebendes Symbol: bei Zauber-

sprüchen zur Abwehr von Bezauberungen hält man ihn in der

Hand; er bewahrt vor Krankheit und Tod. Ähnliche Schutz-

kraft wie dem Penis legte man auch dem Urin bei: ein alter

Maori z. B. bat die größere Lebenskraft der Weißen aus dem

Umstande erklärt, daß sie ihren Urin nachts im Zimmer bei

sich hätten, der sie vor bösen Zaubereinflüssen schütze. Obwohl

nun der Mensch durch das weibliche Element dem Tode ver-

fallen ist, ist es jedesmal doch ein besonderer Grund, warum

einer krank wird und stirbt. In erster Linie steht eigenes

Verschulden: Verletzen des Tapu, d. h. widerrechtliches Be-

rühren von tapuierten Personen, ebensolchen Sachen (z. B.

Bett und Kopfkissen der ersteren) oder Plätzen (Begräbnis-

stätten, Zeremonialplätzen, Stellen, wo Trüber einmal ein heiliges

Feuer gebrannt hat), Verzehren der für Götter oder tapuierte

Personen bestimmten Speisen u. dgl. Eine solche Verletzung

des Tapu wird von Dämonen und Ahnengeistern der Familie

oder des Stammes mit Krankheit bestraft: auch das ist eine

Umbildung des älteren Glaubens, wonach solche Handlungen

an sich gefährlich sind, wonach man z. B. durch das Betreten

einer Begräbnisstätte den Totengeist auf sich zieht, ohne daß

das Moment einer Strafe vorläge. Krankheiten in den ver-

schiedenen Körperteilen, Strafen für bestimmte Vergehen werden

besonderen Dämonen zugeschrieben (Goldie nennt sie kaum mit

Recht 'gods’j S. lof., während er den Ausdruck 'Dämonen’

nur für gewisse Wasserungeheuer, taniwha’s, Schlangen und

Eidechsen, gelten läßt, S. 16f.). Vor allem sind Totengeister

(kikokiko, kclnta S. 19ff.) als Krankheitserzeuger zu fürchten;

die gefährlichsten sind die kahukahu genannten Geister von

totgehorenen Kindern und von Klümpchen des Menstrualblutes

(pökelte), in dem man gleichfalls ein unentwickeltes Kind sah

(S. 22, 23, 26, 89). Deshalb begrub man auch vielfach die

ist es Kangi, der Himmel, der als Lebenselement in Gegensatz zu Papa,
der Erde, gesetzt wird (Best Journal of the Polynesiern Society XII 69).



Mikro- und Polynesien 1903/04 553

bei der Menstruation getragenen Lendentücher (S. 27), und auf

solche Anschauungen ist zweifellos auch die weitverbreitete

Sitte der Abschließung menstruierender Frauen zurück-

zuführen. Wurde das bei der Menstruation getragene Lenden-

tuch nicht begraben, so konnte der Jcahukahu in einen Fisch,

eine Motte, ein Schwein u. dgl. eingehen, je nachdem, wohin

es geworfen wurde, ob sich ein Fisch, eine Motte oder ein

Schwein darüber hermachte. Immer sind es Geister des eigenen

Stammes, die Krankheiten verursachen; daher darf man auch

Angehörige fremden Stammes ruhig verzehren, während in dem

Falle, daß man einen Verwandten aufessen würde, der betreffende

Totengeist Rache nehmen würde.1 Oft erscheinen die Toten-

geister in einer Eidechse inkarniert (S. 17f.), deren Anblick

daher als böses Omen gefürchtet wird.2 Wenn einem Maori

eine Eidechse auf dem Weg begegnet, so sucht er sie zu töten

und läßt eine Frau darüber treten (S. 18). Allem Anscheine

nach soll letzteres als ein weiterer Vernichtungszauber gegen

den in der Eidechse lebenden Geist dienen, sei es nun, daß

hier das weibliche Element an sich (besonders hervorgehoben

durch die der am Boden liegenden Eidechse zugekehrten

weiblichen Geschlechtsteile) die Wirkung ausübt oder daß das

Weib als menstruierendes und dadurch beständig Geister zur

Welt bringendes Wesen (worüber unten) zur Abwehr von

Geistern besonders geeignet erscheint.3 Umgekehrt darf eine

Frau nicht über ein Kind oder einen schlafenden Mann weg-

schreiten (S. 27), weil es einen schädigenden Einfluß ausüben

würde.4 Neben dem eigenen Verschulden ist Bezauberung

(mdkutu S. 30 ff.) die Hauptursache von Krankheit und Tod.

Als Bezauberungsmittel dienen in der Hauptsache Sprüche an

1 Siehe dazu auch Best Journal of the Pulynesian Society XI

(1902), S. 71. 5 Siehe auch a. a. 0 S. 31.
s Auf dieselbe Weise wird ein Krieger vor den schädigenden Ein-

flüssen einer Tapuverletzun'g gewahrt (a. a. 0. S. 51).
4 Weitere Beispiele für den schädigenden Einfluß der Frau und

zwar auf Priester siehe a. a. O. S. 50.



554 W. Foy

sich (wie beim Schlafzauber, rotu) oder Beschwörungen über

Abfälle des zu Bezaubernden (Kleidungsstücke, Haare, Nägel,

Speichel, Sitz- und Fußabdrücke usw.). Solche Abfälle (ohongci)

gelten als Repräsentanten (aliua, arid) der Lebenskraft (hau),

die den menschlichen Körper durchdringt und bis zum Tode

untrennbar mit ihm verbunden ist, während die Seele oder der

Traumgeist (wairua) den Körper im Schlafe verläßt. 1 Mit den

Beschwörungen sucht man die Lebenskraft des zu Bezaubernden

zu vernichten. Daneben richten sich die Zaubereien auch gegen

die Seele. In einer Grube wird eine menschliche Figur aus

Erde gebildet, ein Faden darüber gehalten und durch Be-

schwörungen die Seele des zu Bezaubernden gezwungen, an

der Schnur in die Grube herabzusteigen; oder die Seele erscheint

auch in Gestalt einer Fliege oder als Flamme über der Grube.

Verwünschungen genügen dann zur Vernichtung dieser Seele

und damit des betreffenden Menschen (S. 38f.). Wenn nun

jemand fühlt, daß er von einem bösen Geist heimgesucht wird

(Muskelzuckungen — io talciri — scheinen darauf hinzudeuten,

S. 64), so eilt er zum Priester, der nach Sonnenuntergang ihn

in der Regel zu einer geheiligten Wasserstelle (einem Sumpf,

Teich oder Fluß) führt, unter Umständen auch zu dem heiligen

Platz, wo er die materielle Verkörperung seines Schutzdämons

verwahrt (S. 26, 44 ff.). Darauf stellt zunächst der Priester

durch einen besonderen Ritus (hirihiri genannt) die Ursache

der Krankheit fest: er nennt in einem besonderen Zauberspruch

die in Frage kommenden Dämonen oder Geister, berühmte

Zauberer, die verschiedenen Arten der Tapuverletzungen oder

der tapuierten Gegenstände; wobei nun gerade der Patient niest

oder gähnt oder nach Atem ringt oder stirbt, das ist die

Ursache seiner Krankheit (S. 29, 45). Ist diese somit fest-

gestellt, so sucht der Priester für gewöhnlich durch Wasser-

1 Uber diese und verwandte Begriffe handelt eingehend ein früherer
Aufsatz von Best: Spiritual Cuncepts of the Maori, Journal of the
Polynesian Society IX (1900), S. 173—199; X (1901), S. 1—20.



Mikro- und Polynesien 1903/04 555

besprengungen und Zaubersprüche den bösen Geist auszutreiben.

Wenn das nichts nützt, so tritt eine besondere Geisteraustreibung

(talcutalcu, S. 48ff.) in Kraft: der Priester sucht durch Unter-

tauchen seines Kopfes unter Wasser den Weg ausfindig zu

machen, den der böse Geist auf die Oberwelt gekommen ist,

den rtra atua. Gewöhnlich handelt es sich um eine Pflanze

(besonders Flachs), wie ja auch der Sonnengott in vielen

Mythen aus der Unterwelt an einem Baume emporklettert. Ist

so die Pflanzenart und durch einen weiteren Bitus die einzelne

Pflanze festgestellt, die dem Geist als Weg gedient hat, so

nimmt der Priester sie zum Patienten mit und hält das eine

Ende unter Beschwörungen gegen dessen Körper, damit der

böse Geist auf demselben Wege, den er gekommen ist, wieder

entweiche. Ein weiterer sehr komplizierter Krankheitszauber

mit den verschiedensten Zeremonien gipfelt darin, daß die

Körper der feindlichen Zauberer in Gestalt von Zweigen und

Steinen begraben, ihre Seelen aber in Körben eingefangen und

darin zerdrückt werden, „thus otfered to the gods“ (S. 39f.).

Ein anderes Heilmittel ist, unter Zaubersprüchen des Priesters

in den Balken des Dorfabtritts zu beißen (ngau paepac, S. 521'.),

denn der Abtritt besitzt große Zauberkraft (»lana), die wahr-

scheinlich auf den Kranken übergehen und den bösen Geist

vertreiben soll. Daher machen Leute, die verreisen, einen

gleichen Ritus durch. Auch einfachere Gebräuche gibt es, die

auf ein symbolisches Verscheuchen der feindlichen Geister

mittels wegtreibender Handbewegungen hinauslaufen (S. 50 fi).

Anderseits sucht man auch den entweichenden Lebensatem

(ntctnaiva, speziell manaivn ora genannt) durch Zaubersprüche

zurückzuhalten (S. 54 £). Weiterhin gibt es prognostische Riten

zur Feststellung davon, ob der Patient genesen wird oder nicht

(S. 48); so z. B. handelt es sich in einem Falle um die Er-

zeugung von Donner (oho rangi, S. 50), was, wenn es gelingt,

ein gutes Zeichen ist. Wird ein Kranker wieder gesund, so

wird er in der Regel das Medium (hnacuka, kaitpapa) des be-



556 W. Foy

treffenden bösen Geistes und kann ihn gegen seine Feinde ge-

brauchen (S. 26); ein Mensch kann das Medium mehrerer

Geister sein (S. 21). Besondere Behandlung erfahren Wunden

(S. 56ff.). Muß man einen Freund niederschlagen, so kann

man ihn dadurch vor dem Tode retten, daß man ihn mit

Speichel einreibt. 1 Opfer und Zaubersprüche werden bei Ver-

wundung eines hervorragenden Kriegers dargebracht, oder der

Medizinmann setzt unter Zauberliedern seinen Fuß, und zwar

den linken, dem hohe Zauberkraft (manea genannt) innewohnt,

auf den Verwundeten; dasselbe geschieht auch bei einem

Knochenbruch.2 Bei Zahnschmerzen, die Würmern zugeschrieben

werden, nimmt man Urin in den Mund, der die Würmer töten

soll (S. 72). Wir lernen auch die einzelnen Zauberlieder

(Icarakia) und mancherlei Heilmethoden kennen, die bei Knochen-

brüchen, Aussatz, Brandwunden, Augenkrankheiten, Zahn-

schmerzen, Wahnsinn, Dysenterie u. dgl. angewandt werden.

Zum Schlüsse sind noch die wichtigen Abschnitte über Men-

struation, Schwangerschaft und Geburt (S. 88ff.) hervor-

zuheben. Im Zusammenhang damit, daß das Menstruations-

blut (paheLe) als ein unentwickeltes Kind betrachtet wird (siehe

oben S. 552), steht die andere Anschauung, daß der Mond der

eigentliche Gatte aller Frauen ist.3 Menstruierende Frauen

dürfen sich keinen Fischgründen und auch nicht jenen Feuern

nähern, die die Albatrosse anlocken sollen, damit sie gefangen

werden können; denn dann würden diese Tiere sich zurück-

ziehen — doch wohl aus Furcht vor dem Totengeist des

Menstrualblutes — und der Fang keinen Erfolg abwerfen

(S. 89f). Über die Konzeption bestehen zum Teil Vorstellungen

1 Vgl. E. Best Journal of the Polynesian Society XII (1903), S. 351'.
2 Der linke Fuß des Priesters gilt direkt als tapu und seine Zauber-

kraft als die Rettung des Kranken. Vgl. Best a. a. 0. XIII (1904),
S. 76f. So ist beim Priester die linke Seite des Körpers, was beim

Krieger die rechte ist; vgl. dazu oben S. 646.
s Auch in der Torres - Straße gilt der Mond als Urheber der (ersten)

Menstruation (siehe oben S. 139).



Mikro- und Polynesien 1903/04 557

(S. 92ff.), die in Australien ihre Parallelen finden. Von der

Seele des Kindes glaubt man, daß sie von den Göttern im

siebenten Himmel geschaffen wird, und daß ihr Eintritt in die

Frau diese schwanger macht (vgl. dazu hier Bd. 8, S. 546).

Oder man glaubt, daß der Geist eines bestimmten Felsblockes

Kinder gewähren kann (vgl. ebenda S. 533). Oder auch Bäumen

wird beim Tuhoestamme die Macht zugeschrieben, Frauen

fruchtbar zu machen (vgl. ebenda), und zwar sind diese Bäume

mit den Nabelschnüren bestimmter mythischer Vorfahren

assoziiert, wie auch die Nabelschnüre aller Kinder dort noch

bis in die letzte Zeit hinein aufgehängt wurden. Die unfrucht-

bare Frau mußte einen solchen Baum mit den Armen um-

fangen, und zwar erhielt sie, je nachdem sie die nach Osten

oder die nach Westen gekehrte Seite umschlang, ein männliches

oder ein weibliches Kind (S. 95): denn der Osten ist der Auf-

gang der Sonne und folglich mit dem männlichen (leben-

gebenden) Prinzip verbunden, während der Westen der Nacht

und damit dem weiblichen (tötenden) Prinzip angehört. Ander-

wärts wird die Nabelschnur an geheiligten Orten vergraben

und ein Bäumchen darüber gepflanzt, das als Lebensbaum

fungiert. Die Nabelschnur eines Häuptlingssohnes wurde da-

gegen oft unter einen Felsblock oder Baum an der Stammes-

grenze gelegt, um als Grenzschutz zu dienen (S. 96). Überall

blickt die Anschauung durch, daß die Nabelschnur eine Re-

präsentation der Seele des betreffenden Individuums ist. Außer

dem oben erwähnten Baumritus sind auch noch andere Frucht-

barkeitsriten gebräuchlich, die auf der Erkenntnis der männ-

lichen Zeugungskraft basieren (S. 97). Oder es wird ein

symbolischer Zauber vollführt, indem die Frau eine Puppe

säugt (S. 98; vgl. die ähnliche Sitte auf den Inseln der Torres-

Straße oben S. 138). Während der Schwangerschaft darf das

Haar nicht geschnitten werden, damit das Kind nicht ver-

kümmert. Eine Frau, die sich einen Knaben wünscht, muß

sich die Nachgeburt eines männlichen Kindes zu verschaffen



558 W. Foy

suchen und für einige Minuten mit gespreizten Beinen darüber

stehen (S 101): die Idee dabei ist wohl, daß in der Nach-

geburt eine Seele wohnt (S. 111, vgl. hier Bd. 8, S. 546 über

Nordostaustralien), die in die Frau eingehen soll. Deshalb wird

sie auch vergraben, und die Stelle ist tapa. Die Geburt findet

meist in besonderen Hütten statt; gedünstete Speise darf weder

diesen Hütten, noch den Neugeborenen selbst genähert werden,

da sie den Maori als ein äußerst gefährliches Ding erscheint

(S. 103; vgl. oben S. 547). Schwere Geburten werden bösen

Einflüssen von außen zugeschrieben und durch Gebete und Be-

schwörungen des Priesters zu überwinden gesucht; in der Regel

wird Hine-te-iwaiwa, die Schwester Mauis, um Beistand an-

gerufen. Kaiserschnitt ist in allerlei Legenden üblich (S. lllff.).

Bei Milchmangel findet eine Zauberzeremonie an der heiligen

Wasserstelle des Dorfes statt (S. 107). Eine nährende Frau

darf ihre Speise nicht selbst mit der Hand berühren (S. 108).

Zaubersprüche begleiten das Durchschneiden der Nabelschnur

und das Zahnen des Kindes (S. 108 f ). Um eine Frühgeburt

herbeizuführen, genügt es, ein Tapu zu verletzen, was stellen-

weise mit Absicht getan wird (S. 110).

Eine Taniwha-Geschichte wird von S. Percy Smith

in Original und Übersetzung mitgeteilt. 1 Diese von der Ent-

stehung und Erlegung eines Wasserungeheuers handelnde Ge-

schichte ist deshalb bemerkenswert, weil in ihr verschiedene

alte Mythenstoffe der Sonnenmythologie, die Walfischmythe

und die 'Nachtarchen’-Mythe 2 , eng miteinander verquickt er-

scheinen. Aus dem Walfisch ist ein taniwha geworden und

aus dem Sonnenhelden der mit Zauberformeln wohl vertraute

neuseeländische Krieger, der sich in einer Holzkiste vom

Ungeheuer verschlingen läßt, es dann durch Zaubersprüche auf

1 'l'utac-poroporo, the taniwha stain hy Ao-kelm at Wliamja-nui,
New Zealand. Bv Wiremu Kauika, trauslated by S. Percy Smith.
Journal of the Polyuesian Society XIII 1004), S. 89 — 98.

- Vgl. Leo Frobeuius Zeitalter des Sonnengottes I, S. 225, 303 ff.



Mikro- und Polynesien 1003/04 559

den Strand setzt und unter Beihilfe von außen wieder daraus

hervorkommt.

An verschiedenen Stellen des Pelorus-Sundes werden im

Busch, in hohlen Bäumen und Baumgabeln eigenartige otale

Steine gefunden, denen J. liutlanä in einem Artikel: Myste-

rions Helics 1 , entsprechend der Verwendung solcher Steine

auf Fidschi und Timor als Götterrepräsentationen, religiöse

Bedeutung zuschreiben möchte. A. Hamilton will in einer

Note dazu 2 — wahrscheinlich mit Recht — nur für einige

dieser Neuseelandsteine die Möglichkeit einer Bedeutung als

atna gelten lassen, unter Hinweis auf die entsprechenden

Zaubersteine Neuguineas und anderer Orte. Mit Bezug auf

diejenigen, die in hohlen Bäumen und Baumgabeln gefunden

werden, ist besonders an die Verwendung von Steinen als

materielle Repräsentationen der kriegerischen Tüchtigkeit oder

anderer Eigenschaften eines Volkes oder eines einzelnen Mannes,

sowie als Repräsentationen der Zauberkraft eines Tapupfostens

u. dgi. zu erinnern, worüber wir oben S. 538 berichtet haben.

1 Journal of the 1‘objnesian Society XII (1903), S. 180 f.
2 Ebenda S. 245.



III Mitteilungen und Hinweise

M. Rostowzew an den Herausgeber

Die von Ihnen in Ihrem Artikel über das Maifest beschriebenen

und abgebildeten Darstellungen aus einer Zimmerdekoration von
Ostia finden eine höchst frappante und sehr interessante Analogie
in verschiedenen Teilen einer Zimmerdekoration, welche am
Anfänge des XVIII. Jahrh in Rom auf dem Caelius bei
S. Gregorio gefunden worden ist und bald nachher zu-
grunde ging (s. Fea. Miscellanea I, 224 cf. 167, abgebildet in
Recueil de peintures antiques (nach Originalzeichnungen von Bartoli
in Farben reproduziert), Paris 1737 (erste Auflage, die zweite von
1783 ist bekannter, aber weniger wertvoll) pl. XXIII—XXV, vgl.
Bartoli Picturae antiquae Appendix t. IV. und Lanciani Bull. com.
1895, 173 ff.).

Von der Dekoration eines Zimmers besitzen wir die Abbildungen
von einer Zimmerdecke (wohl Tonnengewölbe pl. XXIII) und von
zwei Darstellungen, welche die Lünetten des Raumes füllten (pl.
XXIV—XXV). Danach sind hier die Tafeln III, IVund V hergestellt.

Das dekorative Schema des Deckenschmuckes ist gewöhnlich.
Hervorgehoben müssen nur folgende Einzelheiten werden: l) das Vor-
wiegen in der ganzen Dekoration sowohl für teilende Glieder wie
für schmückende Ornamente von naturalistisch dargestellten Rosen-
girlanden, was einer dekorativen Mode des I.—II. Jahrh. n Chr.
vollständig entspricht; 2) die Füllung des zentralen Medaillons mit
Porträtbüsten wohl des Hausherrn und seiner Frau und das Er-
scheinen in den vier Seitenmedaiilons der Porträtbüsten ihrer fünf

Kinder; 3) die Einheitlichkeit der zugrunde liegenden Fdee sowohl
in der Deckendekoration wie in dem Lünettenschmucke. Diese in

der ganzen Dekoration herrschende Idee ist, den blumenreichen
Frühling herrschen zu lassen und diesen Frühling mit dem Kinder-
leben in enge Verbindung zu setzen. So haben wir in dem innersten
Kreise der Deckendekoration Kinder, welche Blumenkörbe tragen;
im nächsten Kreise Amoretten oder eher Psychen, welche auf mit
Böcken, Stieren, Hirschen bespannten Wagen Blumenkalathoi fahren.
Endlich folgen die Darstellungen, welche eine Art äußeren in



Mitteilungen und Hinweise 561

mehrere Bilder geteilten Frieses längs des äußeren Randes des
Tonnengewölbes bilden. Dabei bildet jede Seite ein Ganzes für
sich, indem die Lang- sowie die Kurzseiten ihrem Inhalte nach
einander vollständig analog sind. Die vier Ecken sind ausgeschieden
und für besondere untereinander vollständig analoge Darstellungen
verwendet. Die je drei Kompartimente des Frieses der Langseiten
geben Blumenleseszenen, wobei nicht Amoretten, sondern Kinder
— Knaben und Mädchen — als Blumenleser erscheinen. Die

Kindergesellschaft ist lustig und froh: man singt und tanzt dabei.
Wichtiger sind die Kurzseiten, welche den Ostienser Bildern am
meisten ähnlich sind. In den zentralen Kompartimenten sehen wir
je einen (oder eine?) Erwachsenen mit je einem Kinde verkehrend.
Einmal bekommt das Kind eine dicke Rosengirlande; das andere
Mal bringt es dem Erwachsenen ein Glas, wohl mit Wein gefüllt.
Auf beiden Seiten der Mittelszene finden wir je zwei sich ent-
sprechende Darstellungen (eine ist leider zugrunde gegangen).
Jedesmal sehen wir eine mit Zweigen geschmückte Basis, auf
welcher ein Kultbild steht Dem Kultbilde nähern sich Kinder-

prozessionen. Die Kinder sind bekränzt, einmal trägt eines der
Kinder eine Fahne, in einem Bilde scheint ein Knabe betrunken

und wird von zwei anderen geführt. Die Eckenfüllungen geben
je eine Szene (nur zwei sind leider erhalten) einer lustigen Boot-
fahrt im Meere: die Kinder sind nackt, sie fahren nahe dem Ufer
und baden zugleich.

Ganz analog sind die Lünettenbilder. Bootfahrende Knaben
und Mädchen flötespielend, tamburinschlagend, tanzend, badend.
Wichtig ist es, daß einmal den Mittelpunkt eine Dionysos-Ariadne-
gruppe, auf einem Felsen sitzend, bildet.

Eine Reihe interessanter Einzelheiten wäre noch zu notieren:

leider aber darf man sich wohl kaum auf die Genauigkeit des
Zeichners verlassen.

Eines aber ist klar: wir haben Frühlingsspiele der Kinderwelt
vor uns, und zwar auf fester Erde und im Meere. Die ganze
Kinderwelt ist bacchisch gestimmt, und öfters sind die Vergnügungen
in direkte Verbindung mit dem Götterkulte gesetzt.

Bei der Betrachtung der Bilder kommt unwillkürlich das
schöne Frühlingslied von Horaz (Carm. I, 4) ins Gedächtnis: sol-
vitur acris hiems grata vice veris et Favoni, j trahuntgue siccas ma-
cliinae carinas . . nunc decet aut viridi nitidum caput impedire

myrto, \ aut flore, terrae quem ferunt solutae; | nunc et in umbrosis
Fauno decet immolare lucis, j seit poscat agno sive malit haedo,
und speziell bei dem Nachdenken über die Tätigkeit der Kinder
die Worte der gallischen Grabschrift des Jünglings aus Aquae
Sextiae (CIL. XII, 533; Buecheler Carm. ep. 465, 8): et comes ur-

Archiv f. Religionswissenschaft X 36



562 Mitteilungen und Hinweise

saris, comes bis qui victimafm) sacris \ cacdcre saepc solent et qui novo
tempore reris j floribus intextis refovent sinmlacra deorum. Bilden
die Kinder unserer und der Ostienser Bilder vielleicht eine Art

sakralen Kollegiums? Die vcxilla könnten dafür sprechen.
Es muß noch wohl als sicher angenommen werden, daß

unsere Bilder, welche eine Einheit bilden, uns die Rolle der Ostienser
Bilder als dekorativen Gliedes erklären: auch in Ostia stammen

die Bilder wohl aus einheitlicher Dekoration, doch wohl eines
Kinderzimmers. Realistische Szenen aus dem Kinderleben ent-
standen wohl unter dem Einflüsse der so beliebten Puttendarstel-

lungen, woher vielleicht ihr baechischer Charakter. Manches aber
ist nicht Übertragung: die Kultszenen und der ganze Frühlingshauch
sind Realitäten, und es werden Kinder sicherlich nicht nur auf
Zimmerdekorationen mit dem Frühlinge in näherer Kultverbindung
gestanden haben. Der bacchische Zug erscheint in Ostia in den
Herbstdarstellungen noch ausgesprochener.

Auf weitere Deutungsversuche lasse ich mich nicht ein: ob
etwas für die Religionsgeschichte daraus zu gewinnen ist, werden
Berufenere urteilen. Nur auf eines möchte ich noch aufmerksam
machen: bei der Herbstfeier der Ostienser Bilder erscheint ein

Schiff auf einem Wagen, auf unseren Frühlingsbildern die Schiffe
im Meere. Soll nun vielleicht das Erwachen des Meeres, wie das
der Erde, mit einer religiösen Zeremonie begangen werden, wie
nachher deren Wintertod?

Voßlers Dantekommentar

Franco Sacchetti, der berühmte italienische Novellist, erzählt
uns eine heitere und zugleich sehr charakteristische Anekdote von
Dante, wie dieser einst in Florenz bei der Porta S. Pietro, als
er dort einen am Amboß arbeitenden Schmied seine Dichtungen
wie einen Gassenhauer brüllen hörte, in dessen Werkstatt eintrat,
dort alle Werkzeuge ergriff, sie auf die Straße warf, und auf die
grimmige Frage, was er denn treibe, dem Meister erwiderte: „Se
tu non vuogli che io guasti le cose tue, non guastar le mie.“
Jedem, der sich durch die überreiche Dante-Literatur durchzuwinden
hat, wird bei der Erinnerung an dieses Geschichtchen sich auch
die Frage aufdrängen, wie oft wohl der Dichter sein „Paradiso“
hätte verlassen müssen, wenn er allen Kommentarschmieden, die
ihm sein Werk verdorben haben, die unmutigen Worte hätte Zu-
rufen wollen, mit denen er den Florentiner Handwerker weiter
anfuhr: „Tu canti il libro, e non lo di com’io le feci“ — „Du singst
mein Buch, aber nicht wie ich es gemacht habe.“ Denn je weiter
sich die Dante-Exegese zeitlich vom Dichter entfernte, desto mehr



Mitteilungen und Hinweise 563

häuften sich die Irrungen und Wirrungen, die in dieses opus
polysensum hineingedeutet und hineingeheimnist wurden, und die
Dante-Philologie hat es wirklich so weit gebracht, daß selbst
in Italien der Ausspruch „Leggere Dante e un dovere —
sentirlo e un presägio di grandezza“ auch in seinem zweiten Teile
vielseitigste Zustimmung finden konnte. Es ist daher ein großes
Verdienst von Voßler, wenn er es jetzt unternimmt, die „Gött-
liche Komödie“ auch solchen zugänglich zu machen, die auf „Größe“
keinen Anspruch machen können, und das gewaltige Werk, wenigstens
in Deutschland, davor zu bewahren sucht, wie ein esoterisches
Geheimbuch in ehrfurchtsvollem Schauern angestaunt aber nicht
gelesen zu werden. Mit endlosen Fußnoten, wie es Philaletes ver-
sucht hat, oder mit gelegentlichen Exkursen zu dunklen Stellen
war es allerdings nicht zu erreichen, und so hat er den einzigen
Weg gewählt, der zum Ziele führen konnte, durch eine klare
genetische Darstellung der Danteschen Gedankenwelt und eine fort-
laufende zusammenhängende Erklärung des Textes das Verständnis
des Werkes zu erschließen. Von den zwei Bänden, mit denen er
diese Aufgabe lösen will, liegt jetzt der erste Halbband vor,
der die religiöse und philosophische Entwicklungsgeschichte
bringt (Die göttliche Komödie, Entwicklungsgeschichte
und Erklärung von Karl Voßler. I. Band, I. Teil.
Religiöse und philosophische Entwicklungsgeschichte, Heidel-
berg 1907. Carl Winters Universitätsbuchhandlung. XI u. 265 S.),
aber nicht, wie es die nicht ganz glückliche Formulierung des
Titels vermuten läßt, die Entwicklungsgeschichte der „Divina
Commedia“, sondern eine in großen aber sicheren Umrissen ge-
zeichnete Geschichte der Religionsanschauungen, des religiösen
Empfindungslebens und philosophischen Denkens in vorchristlicher
und christlicher Zeit bis auf Dante, allerdings alles auf dessen
geistige Persönlichkeit visiert, wie sie sich in seinem Hauptwerke
widerspiegelt. Durch diese Methode kommt auch das wissenschaft-
liche Ergebnis von Voßlers eindringlichen Studien zu überzeugender
Darstellung, daß nämlich Dante nach keiner Richtung hin in der
Geschichte des religiösen Denkens etwa eine neue Entwicklungs-
stufe bedeute, sondern daß er nur in sich die mehr als tausend-
jährige Arbeit der christlichen Theologie wie in einem Brennpunkt
vereinige und sie dann „selbsttätig wiederhole“. Seine geistige
Selbständigkeit zeige sich nicht in einem kritischen Verhalten den
Kirchendogmen gegenüber, sondern nur, daß er schärfer als mancher
seiner Vorgänger, sicherer und bestimmter als seine Zeitgenossen
die Dogmen nicht etwa mit Hilfe einer durch die Mystik ent-
zündeten Einbildungskraft, nicht etwa durch energische Anläufe
des Willens, sondern durch rationale Gedankenarbeit als unumstüß-



564 Mitteilungen und Hinweise

liehe Wahrheiten erkannte. Das Resultat dieser verstandesmäßig

gewonnenen Anschauungen kommt dann in der „Göttlichen Komödie“
zu großartigem Ausdruck, und die Erwartung, durch sein Werk
die Mit- und Nachwelt für diese Überzeugung gewinnen, den
Dogmenglauben mit dem mehr weltlichen Mittel des logischen Be-
weises stärken zu können, berechtigten den Dichter sein „poema
sacro“ als die große Leistung eines Laien für die Festigung der
Frömmigkeit anzusehen.

Hat Voßler bis hierher seine Leser sicher durch die labyrin-
thischen Wege des antiken und christlichen Jenseitsglaubens ge-
leitet, so führt er sie nun mit noch festerer Hand durch das

weniger betretene Gebiet der Entwicklungsgeschichte mittelalter-
licher Frömmigkeit. Hat man aber bei dem ersten Abschnitt,
namentlich bei der Darstellung des antiken Unsterblichkeitsglaubens,
die Empfindung, als ob er den gewaltigen Stoff etwas zu viel durch-
gesiebt und durch die konzentrierte Fassung das Verständnis seiner
Darstellung dem weiteren Kreise der Leser nicht erleichtert hat,
so ist der zweite Teil, der die Entwicklung der Frömmigkeit bis
auf Dante schildert, trotz seinem bescheidenen Umfange und mancher
freiwilligen Beschränkung, zu einem umfassenden Bilde mit weiten
Ausblicken auf das entlegene Gebiet des religiösen Gemütslebens
geworden. Wer je diesen Fragen nähergetreten ist, der wird die
Geschicklichkeit, mit der Voßler diesen spröden Stoff bemeistert,
rückhaltlos bewundern müssen. Mit einer Gewandtheit und Leich-

tigkeit, die fast einen ästhetischen Reiz gewährt, hat er die all-
mähliche Umformung der religiösen Affekte darzustellen gewußt,
wie sie sich im Kampfe der auf dogmatischer Grundlage basierenden
Gläubigkeit mit der Mystik entwickeln. Wie auf Raffaels Disputa
gesellt er Dante zu den Kirchenvätern, konfrontiert ihre Frömmigkeit
mit der des Dichters, immer vorsichtig und fein abwägend, wieviel
und was er ihnen zu danken hat, um dann am Schlüsse dieser
historisch-kritischen Umschau eine Darstellung von Dantes Frömmig-
keit zu geben, die Mischungsverhältnisse von Mystik und Sittlichkeit
in seinem Charakter und seinem Werke zu untersuchen, die wechsel-

seitigen Beziehungen von Mystik, Wissenschaft und Dichtung fest-
zustellen und in einer zusammenfassenden Übersicht die Ergebnisse
dieser Betrachtungsreihe zu vereinigen, bevor er sich der philosophi-
schen Entwicklung zuwendet, der die zweite Hälfte dieses Halbbandes
gewidmet ist. Als Endresultat ergibt sich, daß Dantes Frömmigkeit,
wenn auch verschiedene konstitutive Faktoren an ihrer Ausbildung
mitgewirkt haben, zuletzt doch ihre entscheidende Färbung durch
eine Art elementare psychische Erleuchtung — Voßler nennt sie
„eruptive Gelegenheitsmystik“ — erhält, eine starke innere
Erhebung, die frei von der Weichheit sonstiger mystischer Stirn-



Mitteilungen, und Hinweise 565

mungen, gerade durch ihre Energie, die dichterische Kraft Dantes,
die ohnedies etwas von der strengen Herbheit alttestamentlicher
Propheten hat, zu jener Höhe steigert, die es ihm ermöglichte
wie keinem vor ihm das Übersinnliche zu versinnlichen, bisher
Unbewußtes fühlbar zu machen, tote Dogmen zu lebendigen Sym-
bolen umzugestalten und aus seiner Weltanschauung heraus ein
Werk von solcher Größe zu schaffen — einen „poetischen Himmel“
nannte es schon Guarini —, daß es, obgleich es sich aus vor-
handenen und überlieferten Elementen aufbaut, doch wie die Aus-
gießung eines neuen Geistes uns erscheint!

Mit einer impetuosen Erische, die durch einen persönlich ge-
tönten Stil noch merklich gehoben wird, weiß Yoßler dem Leser
diese oft verwickelten Gedankengänge zu veranschaulichen, und da-
durch die Lektüre des Buches auch zu einem Genüsse mit geistigem
Beize zu machen. Selbst da, wo man ihm in Einzelheiten nicht
folgen kann. Ich schätze z. B. Dantes ethisches Empfinden höher
ein als Voßler. Es ließe sich leicht nachweisen, daß der Dichter
bei aller Bechtgläubigkeit nur widerwillig und unter dem Drucke
des Dogmas sich zur Anerkennung der Ewigkeit der Höllenstrafen
bequemte. Auch die leisen Anzeichen einer Benaissance der antiken
Humanität bei Dante sind nicht genügend beachtet, und die
Anschauungen über den Jenseitsglauben des Altertums dürften,
soweit ich es überhaupt beurteilen kann, in einigen Punkten
eine leichte Eevision vertragen Aber was bedeuten solche und
ähnliche sich meldende kleine Bedenken gegen die frohe Zustimmung,
die man dem Verfasser sonst überall aussprechen muß. Nach
Dantes Absicht sollte der Schleier des Gedichtes die tiefsinnigen
Lehren verhüllen. Voßler hat schon jetzt einen großen Zipfel
dieses Schleiers gelüftet. Die religionsgeschichtlichen Vorbedingungen
der „Divina Commedia“ — die Besprechung der philosophischen fällt
nicht in den Interessenkreis des Archivs f. Beligionswissenschaft —
sind mit wissenschaftlichem Ernst, reichster Belesenheit und psycho-

logischem Feingefühl so trelflich dargestellt, daß man mit Spannung
und Vertrauen auch den weiteren Teilen und vor allem auch der

fortlaufenden Erklärung des Textes entgegensehen kann. Mit
Spannung und Vertrauen, oder wie es im Inferno XX. 100—3
heißt:

— — Maestro i tuoi ragionamenti
mi son si certi, e prendon si mia fede,
che gli altri mi sarian carboni spenti!

Max v. WaldbergHeidelberg



566 Mitteilungen und Hinweise

Antike Himmelsbriefe

Zu Dieterichs Ausführungen über Himmelsbriefe 1 möchte ich
ein weiteres Zeugnis aus dem Altertum hinzufügen. Gegen Schluß
der ersten heiligen Eede des Aelius Aristides lesen wir (ed. K II
p. 394): Trjv xolvvv xqocp'ov xrjv aqyaiav, pg ovdiv ftoi qriXxtqov —
0iXovp.Evr\ rjv bvofia avxrj — (ivqidxig plv egiogev (sc. Asklepios)
naq eXnidag, xEifiivrjv öi noxe dvißxrjßEv ixnifirpag ips cat6 ÜEqyapov,
nqoEinajv oxi xal xrjv xqoipbv iXacpqoxiqav noifjßoipi. Kal d ft a
Xapßcevm xiva in ißxoXrjv nqo nodüiv xEipivrjv xov A ibg
'AßxXpmov, ßv/xßoXov noiovpevog' svqov ovv ftovov ov
d laqqrjörjv sxaßxa iyyeyqappiva. (oßxt HgyEiv vnEqycäqcov xal
xaxaXapßavco xrjv xqotpov xoßovxov avxiypvßav ußov aiß&ißdai nqoß-
lövxog. tag <5’ rjßthio, avixaayiv xe xal uvEiGxrjXEi ovx sig paxqav.

Wie hier, so dient auch in der von Dieterich angeführten
Pausaniasstelle (X, 38, 13) der von Gott gegebene Brief dazu, ein
Heilungswunder herbeizufübren; in beiden Fällen erscheint Asklepios
im Traume, um seinen Dienern (hier Aristides, dort der Dichterin
Anyte) seinen Auftrag zu geben und läßt dabei einen Brief auf
wunderbare Weise in die Hände derjenigen gelangen, deren er sich
zur Ausübung des Wunders bedient. Aristides findet ihn zu Füßen
der Statue des Zeus Asklepios — wie auch bei uns die Himmels-
briefe zuweilen an heiligen Orten gefunden sein sollen — Anyte
hält ihn beim Erwachen in der Hand.2

Der Gedanke, daß durch solche Briefe Heilungswunder gewirkt
werden können, erklärt sich aus der Vorstellung, die Briefe seien
Träger der göttlichen Wunderkräfte, und könnten als solche die
nämlichen Wirkungen erzielen, wie die Götter seihst. Die ent-
sprechende Vorstellung liegt zugrunde, wenn von dem Weisen der
Brahmanen, Jarbas, erzählt wird (Philostratos Vita Apollon.
Tyan. III, 38 p. 114 f. K.), er habe einen besessenen Knaben durch
einen Brief geheilt, oder wenn der Kaiser Julian bekennt (ep. 60
p. 579 ed. Hertl.), er sei in dem Augenblick, wo er einen Brief
Jamblichs 3 in die Hand nahm, vom Fieber geheilt worden.

1 Vgl. Blätter für hessische Volkskunde IU. Jahrg. 1901, Nr. 3. und
Hessische Blätter für Volkskunde Bd. I. 1902. S. 19 ff.

8 Das erinnert daran, wie Aidesios (Eunap. Vitae sophist. 27) den
Orakelspruch, den er im Traum erhalten, aber dem genauen Wortlaut
nach wieder vergessen hatte, beim Erwachen durch ein Wunder auf
seine linke Hand geschrieben fand.

5 Jamblichs Briefe werden von Julian ep. 61 fin. p. 683 H. mit As-
klepios Händen, ein anderes Mal mit einem Götterbriefe verglichen:
perct ravxa lioi xadnl n ig ’AnoXXav og Ieqov irpolxa naqd aov ypdupa
(ep. 45 p. 538 H.) Von Maximus’ Briefen sagt Julian (cp. 15 p. 494 H.)
rjpels di eov tals imaroXale wexep naicovioig xial cpagpaxoig avyxu-
&EväoflEV.



Mitteilungen und Hinweise 567

Wie so viele Elemente der heidnischen Philosophenbiographie
taucht auch dieses Motiv in den Wundergeschichten der Mönchs-
viten auf: Sulpicius Severus erzählt (vita S. Martini c. 19), ein fieber-
krankes Mädchen sei augenblicklich geheilt worden, als man einen
Brief des heiligen Martin auf ihre Brust legte.

An den Vergleich eines Philosophen- mit einem Götterbriefe

(vgl. Anm. 3) werden wir erinnert, wenn wir in Plutarchs Schrift
gegen Kolotes (c. 19 p. 1118 A) Epikurs Kanones „vom Himmel
gefallen“ (ßlonttsig) genannt finden. (Vgl. Usener Epicurea
S. 104.) Natürlich wendet Plutarch diesen Ausdruck spöttisch an,
offenbar im Hinblick auf begeisterte Jünger Epikurs, die jenem
Buche ihres Meisters dieses epitheton ornans tatsächlich und ernst-
gemeint zu geben pflegten. l)aß dem so war, sehen wir aus Cicero,
der (de finibus I, 19, 63) seinen epikureischen Mitunterredner von
Epikurs Kavd>v sagen läßt: illa quae quasi delapsa de caelo
est ad cognitionem omnium regula . . . und der den Epikureer
Velleius von demselben Buche Epikurs als von einem „caeleste
volumen“ reden läßt (De natura dcor. I, 16, 43).

Otto Weinreich

Kind und Korn

Für die von A. Dieterich in seinem Buch über die Mutter

Erde kürzlich wiederum beleuchtete Parallelisierung von Kind und
Korn findet sich wohl ein weiterer Beleg in Lenaus Gedicht von
der schönen Anna. Als Frau fürchtet sie ihre Schönheit durch
Gehurten zu verlieren, darum wirft sie sieben Weizenkörner durch
ihren Ehering in die Mühle und siebenmal ertönt beim Zerquetschen
der Körner durch die Mühlsteine das Wimmern einer Kinder-

stimme. — Der Schluß der das Gepräge uralter Volkstümlichkeit
an der Stirn tragenden Märchenerzählung, wegen deren sie von
Fritz Schultze in seinem ungemein anregenden Buche über die

Psychologie der Naturvölker (Leipzig 1900, S. 263) angeführt
wird, steht zwar mit dem bisherigen Thema nur in losem Zu-
sammenhänge, ist aber doch gleich der Chamissoschen Geschichte
von Peter Schlemihl für die animistische Vorstellungsweise so
charakteristisch, daß er verdient, beigefügt zu werden: Die schöne
Anna wird nach sieben unfruchtbaren Jahren verstoßen und irrt

elend umher, wobei sie keinen Schatten mehr wirft, weil sie eine
ihrer Seelen verloren hat. Merkwürdig ist auch die Siebenzahl
auf deren religionsgeschichtliche Bedeutung bei den abend,
ländischen Völkern W. Roschers tief eindringende Forschungen soeben

ein helles Licht geworfen haben. Hans Meitzer

[Abgeschlossen am 15. Juli 1907]



Kegister

Von Otto Weinreich

Astralmythologie 122 f.
Athena Pronaia 230; 232 f.

— TIqovoiix 233 ff.
Augenblicksgötter 5 f.; 337,8
Australisches 129; 133;

136ff.; 300; 557
Autonoos 230; 233 f.; 240 f.

Babel-Bibel 121 f.
Babylonisches 104ff.; 345;

351 f.; 364 f.
Balder und Christus 93 f.; 96
Baum der Erkenntnis 351 ff.;

— des Lebens 351 ff.; —
des Todes 352

Baumkult 313 f.
Besa-Idole 322f.; 325
Beschneidung, symbolisch

vorgenommen 532
Bindung, magische 286ff.
Bissen, zur Erde gefallene,

werden Geistern gegeben
373

Blutbund der Wadschagga
271 ff.

Boathoen, Helfer im Kampf
229; 233

Boathoenfest 229; 233
Boathoos 229
Boreas 81

Carmenta 337
Carmentalia 337
Cerealia 339; 343
Charon 222 f.; —: Höllen-

hund 223 f.
Cheiron (alter Heilgott) und

Hippolytos 51; 56
Christliches 416ff.
Cherub 361; 365 f.
chthonische Gottheiten

216f.; 219ff.; 226; 257fif.
Coitus 142 f.; 296; 306; 353 f.;

414,8; 522; — Vegetation
hervorrufend 131

Collegium der Exegeten in
Kos 407

äßßä 6 natrjg 398 f.
Aberglauben 307; 535
Achtzahl 425 ff.
Adam 361 ff.; — Ackers-

mann 361; 367; — nicht
androgyn 316f.; 364; —
Paradieswächter 361;
363; 366; — und Eva
im Paradies 351 ff.

’ädäm und hawä 357 f.
Adapamythos 351 f.
Adonis 51 f.; 53; 56
Agonium Jani 337; 343;

— Martis 338; — Solis
335; — Vediovis 340; 343

Ahnenbilder 300 f.
Ahnengeister Segen spen-

dend 389
Ahnenkult 289; 293
Akoluthie (im Markus-

evangelium) 162 f.
Aktaion 61; 53; 57
„Alle außer —“ (mytho-

logisches Schema) 93 ff.
Alttestamentliches 123 ff.;

314ff.; 345ff.
Amadokos 235 f.; 241
Amulett bespuckt 273
Amulette 301; 304; 313;

394; 398 f.; 511
Anblick des Toten verun-

reinigt 413f. (vgl 407f.)
androgyne Wesen im Chaos

542
Angerona 335
Animismus 391
Aquila-Onkelos 503 ff.
Argeerfest 376 f.
Armilustrium 342
Artemis rin Kos 405,2
Arvales 336 f.
Asklepios mit Schlangen-

stab 214; — mit Stab
und Schlange 214 f.; —
und Hippolytos 51; 56

Asklepioskult in Kos 201 ff.
Asklepioskultbilder 214 f.
Assyrisches 104 ff. |

Compitalia 336; —: ein
Wandelfest 386 f.

Compitalienritual 374 ff.
compitum 369 ff.
Consualia 334 f.; 339
Consus 6; 10

Dämonen ausgetrieben s.
Heilzauber; — bei Ge-
burt 43 f.; — bei Toten
44; — verursachen Krank-
heit s. Krankheit

Dämonenglaube der Maori
345; 347; 551

äaiäala 260 f.
Dante 451 ff.; 562ff.
dei certi 13 ff.; — incerti

13 ff.; — proprii 5 f.; 14 ff.
Demeter: Erdmutter, der

Toten waltend 414; —
mit Zeus verbunden 265;
— ’OXv^nia 407; — und
Kore 267 f.; — zürnend
25 9 ff.

Demeterkult auf Kos 400 ff.
Devotionsritus 376; 389 f.
Dickbauchdämonen 321 ff.
Diomedes, pferdegestaltiger

Gott 53 f.; 55 f.
Dionysos 62 ff.
Dionysoskult, thrakischer

75 ff.
Dionysosorakel 77
Dioskuren, chthonische,

dann himmlische Götter
265 f.; — durch Luft
fliegend und reitend 266,2

Divalia 335
Divination 108 f.; 138; 147;

296; 545
Dreiheit der Feste 333; 337;

950. 910

Dreizahl 141; 277; 286;
289; 407

dgäificva 154 ff.; 252
Dualismus im Götterglau-

ben des Elemabezirkes
298



Register 5(59

Fluch- und Segensformeln
277 ff.

Fontinalia 342
Fordicidia 339; 343
Fruchtbarkeitszauber

338f.; 557
Frühlingsfest, von Kindern

gefeiert 660 ff.
Furrina 333
Furrinalia 333
Fuß heilkräftig 556
Fußspur im Zauber 303;

532; 554

rrj 265
Gebärende unrein 301;

407 f.; 512; 515 f.; 523
Geburtszauber 138; 557 f.
Genius 16
geschlechtliche Enthalt- <

samkeit 414, S; 522
geschlechtlicher Verkehr

bei Adam und Eva 353 f.
Gilgamesch-Epos 125 ff.
Gleichnisse, jüdische 505 ff.
Gnostisches 420 f.; 427
Gog-Magos-Legende 363
Gold kathartisch 409; — !

zauberkräftig 397
Goldblättchen mit In- I

schritt 393 ff.
Goldtünien mit Inschrift!

393; 394 f.
Gottesglaube der Wad- j

schagga 293

äyvslca 400 ff.
Harpyien 72
heilende Briefe 566
heilige Handlung 154ff.
heilige Steine 136 f.; 514; ,

516; 559
heilige Tiere 52 f.; 54 f.; !

56; — dargestellt durch j
Priester und Priesterin- I
neu 53 f.; 56 f.; 58,1; — l

Hera chthonisch 259ff.: —
kuhgestaltig 262, l; 263;
— und Dionysos 262, l;
263

"Hqu appellativ 262 ff.; —
und -i'jQcog 262

Hermetik 421 f.; 428; 430
'Hgoivdocg und 'H(>d>idccg 404. i
Herondas’ Dankopfer an

Asklepios 201 ff.
Himmelsbriefe, antike 566 f.
Himmelsjungfrau zur Erde

kommend 542
Hippolytos 47 ff.; — astral

gedeutet 59 f.; — Ety-
mologie 47 f.; — in
Pferdegestalt 53 ff.; —
Kult in Trozen 50 ff.

St. Hippolytos (Märtyrer)
49 f.

Hochzeitsbräuche 299; 306:
379 f.; 541

Honigkuchen, Opfer an
Kerberos 222; 224;
Seelenopfer 219; 222

Honos und Virtus 11; 16
Hufeisen, Übel abwehrend

45
Hunde bei chtlionischen

Göttern 226; — dämo-
nische Tiere 224 f.; —
heilend 207; 227; —
mantische Tiere 227; —
schatzhütend 227; — und
Schlangen 224 ff.

vyitia = tpaieta 205
Hyperboreer 152 f.; 235;

241 f.
Hyperoclios 235 f.; 241

im Asklepieion 207
heilige Waffen: göttliche

Mächte 230,1
Heiligengräber 313
Heilzauber 107; 119; 303;

514; 517; 531 f.; 551 ff.
Hephaistos 326ff.

Iaseus Iasion Iason Iasos
84 f.

Idole, menscheugestaltige
mit Tierkopf 535

Ineubatiou bei Dioskuren
265; — im Amphiaraion
zu Oropos 220

indigitamenta 51'.; 9
Isiskult in Tithora 247

Jagdzauber 138; 145; 303;
524

Jahve, die Unwahrheit
sagend 351

36*

'öden 345 f.
Eidechse, dämonisches Tier

531 f.; 553
Eigenschaftsgötter 8f.
Eisen bei Toten 44 f.; —

bei Wöchnerinnen und
Neugeborenen 43; —
bricht Zauber 41 ff.; 280;
— gegen Krankheit 44;
— genannt zum Schutz
46; — schützt vor Dä-
monen 41 ff.; •—: Sühn-
mittel 42; —: Tabu im
Kult 410

eiserne Messer 43 ff.; —
Ringe 42

Ekstase 312
Entmannung bei Syrern

150ff.
Equirria 338 f.
Erde darf nicht verunrei-

nigt werden 411 f.
auf Erde legen der Kinder

158
Erinnyen 226 f.
Erz, Tabu im Kult 410
Evyevr] 394 f.
Eugenii, Sterbelade der

395; 397
Europäer gelten als regen-

gewaltig 275; — als
Totengeister 304; 514

Eva (Name) 357 ff.; — Mut-
ter alles Lebendigen 354;
357 f.; 360 f.; — Schlan-
gengottheit 359; — und
Schlange 357 ff.; — Un-
terweltsgottheit 360; 367

Evas Erschaffung aus der
Rippe Adams 363ff.; 367

Evangelien 18 ff.; 161 ff.; —
ihre Quellen 28 ff.; —
ihre Tendenz 26 f.; 30:
16 6 f’.; 171 ff.; 179; 197f.
— Textumgestaltung 31 f.

Faunus 337 f.; — und
Fauna 6

feralis exercitus 80
Feriae Iovis 335
Feste, römische 333ff.
Festtage: „ quando rex

comitiavit“ und „quibus
mundus patet“ 312

Feuertreten 5191.; 535



nnnnnn

570

ianua 337
Janus 9f.; 337; — Juno-

nius 16
Jesu Gleichnisse 38,3; 4; —

Passion in der Version
des Syrus Sinaiticus
167 ff.

Johannesevangelium 18 f.;
24; 173; 181; 183

Jüdisches 485 ff.
Jünglingsweihen 139; 296 f.;

325
Julzeit der Germanen 78f.
Juno 16
Juppiter Lucetius 10; —

Träger sittlicher Eigen-
schaften 11

Kabeiroi 326 ff.; — Seelen
geleitend 329; 332

Kalendae Martiae 16; 338
xa&aQuoi 401 ff.
Kannibalismus 614; 518;

620
xsvsßguov 408 f.
Kerberos 222 ff.; —:

Schlange 224 f.
Kinder auf Erde gelegt

und aufgehoben 158
Kirkiskaisaken 311 ff.
Kleiderwechsel, symbolisch

286; 289
Koisches 201 ff.; 400ff.
xoQOTQÖcpoi 403; 405; 412
Kranke getötet 515; 518
Krankheit verursacht von

Ahnengeistern 293; —
von bösen Geistern 511;
514 : 523; 528; 550ff.; —
von Totengeistem 341

Krankheitsübertragung auf
Bäume 314

Krankheitszauber 144; 307;
309; 554 ff.

Kriegsbräuche 143; 543ff.
Kuchenstehlen 156
Kunst und Zauber 318

Lärm verscheucht die
Geister 309; 512; 525; 535

Laodokos 236; 241
Lar nicht ortsgebunden

371 f.
Laren und Penaten 371 ff.

Register

Larenkult 336f.; 368ff.; —
und Totenkult 368; 373;
384ff.; 387ff.

Larenta 336f.; 384, l.
Larentalia 337
Lasterschemata, antike

421 ff.; 430; 440
Leberschau 107; 109
Lemuria 341
Xsvxal x&fiai 240; 243 ff.
Liber und Libera 6
Liberalia 338; 343
Liebeszauber 140; 145; 303;

307; 541
Lucaria 333
Lucasevangelium 22; 29;

36; 164; 172 f.; 176f.;
197 f.

Lupercalia 337; 340; 343;
374 f.

Luperei 338; 340
Lyknrgos 53; 65 ff; 69; 75;

—: pferdegestaltiger Gott
53 f.; 55 f.

Magie, babylonisch - assy-
rische Ulf.; 118f. (vgl.
Zauber)

Maibräuche 318
Maimonides 494 ff.
Manes 387 ff; 388,1
Mania: Mana 384; — Mut-

ter der Laren 381 ff.
maniae 381 ff.
Marcusevangelium 18 ff.;

161 ff.; — geschichtlicher
Wert 22ff.; 28ff.; 161 ff.;
175; 184; 197 ff.; — Pau-
linisches darin 37 ff.;
161 ff.; 184; — sachliche
Anordnung 36 f.; — seine
Priorität 19 ff.; — Ur-
marcus 33 ff.

Mardukkult 110
Mars 11; 16; 338f.; 341 f.
Masken und Maskentänze

300 f.; 303; 305; 307; 308
Mater Matuta 12; 341
Matthäusevangelium 18 f.;

22; 28; 30; 32 f.; 36;
166 f.; 17 6 ff; 187; 189 f.;
197 f.

Mazzeben (Malsteine) 361,6
Meditrinalia 342
Medizinmänner 276

Melanesien 129 ff.; 295ff.;
510 ff.

Menschen aus Maden und
Würmern stammend 527;
529

Menschenopfer 512; 518;
637; 538; 543; — im
altrömischenRitus374ff.;
— im Bindezauber 289

Menstruation 139; 522 f.;
552 f.; 556

St. Michael löst Mercurius
Cimbrianus und Wuotan
ab 13

Mikronesien 521 ff.
Mittelalterliches 416ff.
Mond als Mann 134; 139;

— Mädchen beiwohnend
139

mondförmige Embleme
132ff.; 297; 521

Mondgott 132 ff.; 521
Mutter Erde 6f.; 16; 119;

338 f.; 360 f.; 414
Mysteriendienst der koi-

schen Demeter 407
Mythologische Schemata

88 ff.

»+1, als mythologisches
i Schema 89 ff.
' Kabelschnur 557
| Nacktheit bei Adam und

Eva 353 f.
Nahrungserwerb von reli-

giösen Bräuchen begleitet
539 ff.

Name des Eisens schützt 46
Naturmythen 130; 529; 530
Neptunalia 333; 343
Neraiden 253 f.
Nergalkult 110
Neugriechisches 252 ff.
Neutestamentliehes 18 ff.;

124 f ; 161 ff; 417 ff.
! Ninibkult 110
i vofiog Weidevieh? 412
I Nonae 342
! numina 4 ff.

| Obolos für Charon 222 ff.
j Obszöne Tänze 303; 522
| Oktoberroß 55; 341; 343
| olympische Götter 257ff.;

— ihre Verbindung mit
alten Lokalkulten 258f.



Register 571

Omina 546; 553; — in
Mythen 100 f.

Onomakritos61ff.;73;75;242
Opalia 335
Opfer in Erdschlnnd 219ff.;

— in Heilquellen 221
Opiconsivia 334
Ops opifera 334,4
Orpheus 51 f.; 53; 56; 67; 76
Orphisches 64; 66; 79
Osiris und Dionysos 248 ff.

Papiaszeugnis 28 f.
Paradies 345 ff.; — eschato-

logisches 350; 361f.;
—: Garten Gottes 349;
367; —: Land Baals 349

Paradiesflüsse 346 f.; 367
Paradiesgeographie 345 ff.
Paradiesschlange: dämo-

nisches Tier 357ff.; 367
Paradiesvorstellung 349 ff,
Paradieswächter 361 ff.
Parilia 339; 342
Passion s. Jesu Passion
Paulinische Dämonologie

418 f.
nntlavög 205 ff.; —: Opfer-

kuchen 206; 216; 219;
220, s; —: Geldspende
209ff.; 217f.; 220

Penaten 371 ff.
Penis zauberkräftig 143; j

(vgl. 145); 552
Pentheus 51 f.; 53; 66; 69 |
Petrus, Gewährsmann für j

Evangelien 35
pferdegestaltige Götter und I

Heroen 5 3 ff.
Pferdeopfer 53 ff.
Phaidra 58
Phallos 533
Phönikisches 322; 324 ff.; I

359; 367
St. Phokas 82
Phokos 82 ff.; — Genea-

logie 83 f.; — Heros 82;
— Robbengott 82 ff.

Phylakos 230; 233; 236;
240 ff.

Pilatus 168 ff.; — acta Pilati
174

nvcvfiazcc 417 f.
m’ixtcz 409
Polynesien 521 ff.
Poplifugium 342

Portunalia 334
Poseidon Hippios 36; 58
itQOßitCQiieia 409 f.
Proteus, Robbengott 82f.
Psychomachie in Kunst

442 ff.; — in Literatur
434 ff.

Ptah- Embryo 322 ff.
Ptah-Sokaris 322 ff.
Pubertätsbräuche 138 ff.;

306; 622
Puppen, aufgehängt 378 ff.;

—- Ersatz für Menschen-
opfer 374; 376f.

Pyrrhos 235 f.
Pythagoreisches 343

|uinquatrus 339
uirinalia 337 f.

Quirinus 340

Eangzeichen (mythologi-
scher Begriff) 97 ff.

rechts und links 541; 543 f.;
546

Regenzauber 145 f.; 303;
307; 512; 513; 517

Regifugium 342
Robigalia 339; 342
rote Farbe 141; 146f.

Sabazioskult 319
Salacia Neptuni 9; 13
Salier 338; 342
Saturnalia 335; 343
Saturnus 336
Schadenzauber 144; 307;

309 f.; 512; 517; 518 (vgl.
Kran kh eit s zauber)

Schädelkult 141; 147 f.;
300f;511; 524;528; 535

Schlange an Spitze des
Menschengeschlechts360;
— auf Thesaurosdeckel
212ff.; — bei chthonischen
Gottheiten 216 f.; 257;
260 f.; 265; 360 — Heil-
dämon 227; — im Askle-
pieion 204; 205 ff.; — im
Paradies 351; 355; 357ff. ;
367; — mantisches Tier
227; — quellhütend 217;
— schatzhütend 213; 219;
— und Hund 224 ff.

Schlangenfütterung 219,2
schlangengestaltige Dämo-

nen 357; — Gottheiten
216f.;256;359f.;—Hfiroen
227

Schöpfungsberichte, bibli-
sche 120; 314ff.; 363f.

Schöpfungsmythen 308,5;
519; 527; 533; 542

schwarze Farbe 44; 1391;
142; 147; 298; 304; 518:
522

schwarzes Roß bei Dios-
kuren 265

Seele in der Pupille er-
scheinend 319

Seelen im Sturm 80; 258;
268

Seelendämonen in Schlan-
gen - und Hundsgestalt
227 f.

Seelenglaube 147ff.; 298;
3021; 3061; 511; 515;
524; 527; 531; 5341

Seelenland im Westen 147;
296; 298; 527; 531

Seelenverehrung am Herd
391

Seher, dämonenbesessen 545
Seilbund 286; 288
Selbstmord 4121
Semele, Erdgöttin 265
Siebenzahl 286; 289; 416 ff.
Silen 3301; —: gütiger

Dämon 3311
Silvanus 10
Sintflutsage 526
Sirenen: Totenseelen 261
Sklaven beteiligen sich am

Kult 3851; — Opfer an
ihre Manen 386

Sol indiges 335
Sommer mit Winter kämp-

fend 154 ff.
Sommerdoekenaustragen

1531
Sondergötter, s. dei pro-

prii
Sonnenhelden und -götter

130ff.; 296; 513; 515;
518; 526; 5291; 554;
558

Sonnenmythen 130ff; 296;
299; 308; 513; 515; 518;
526; 5281; 533; 558

Soterien 246



Speichel heilkräftig 556;
— mit lilut vermischt
274

Speichelbund der Wad-
schagga 271 ff.; 290ff.

Speien zur Verstärkung des
Zaubers 273; 274

Speiseverbote, koische 408 f.
spitze Mütze 323; 328f.
Sporteln im Kult 209 ff.;

217 ff.
stips = zceluvog 220; 222
Sturmriesen 242 f.; (vgl.

Titanen)
Stoisches 424
Sühnriten 288
Sünde stammt von Dämo-

nen 418ff.; — von Planeten
421 ff.; 441; 452 ff.; 4G0f.;
479 ff.

Sündenfall 351 ff.; vgl. 120
Süudengattungen 416 f.
Sündenkataloge 416 ff.
Synoptiker 18 ff.; 166 ff.

6vias = 9veXXa 70 f
Tiber 334
Tierattribute als Symbole

der Laster 461 ff.
Tierkult, griechischer 57f.;

216;(vgl.hciligeTiere)
Tiernamen der Priester und

Priesterinnen 56 f.
Titanen 62 ff.; — Reif- und

Sturmriesen 73ff.; 242
Tithora 247
Tod und Auferstehung

51 f.; 79
Todsünden 41G ff.; — acht

425 ff.; — sieben 416 ff.
Totenbräuche 140 ff ; 301 ff.;

306; 510ff.; 517f.; 521;
523ff.; 531; 534

Totenfeste mit Feiern hei-
teren Charakters 384f.

Totengeister 134; 139; 141;
148; 298 f.; 300; 510;
524; 534; 552

Totenkult 368; 373; 384 ff ;
387 ff.

Totentanz 134; 141 f.; vgl.

Virbius 54 f.
virtus 15
Voleanalia 334; 339,8; 343
Volturnalia 334
Vulcanus und Tiber 334
Vulva, zauberkräftig 523;

536; 551; 553; (vgl. 545)

Wahnsinn, von chthoni-
schen Göttern geschickt
261

weiße Farbe 62; 64f.; 73f.;
140 f.; 242; 244; 251;
—: Gcisterfarbe 140;
142; 301; 304; 514; (vgl.
Xevxal je dp ca)

weiße Rosse der Dios-
kuren 266

Wilde Jagd 69; 72 f.
Windkult 71 ff.; 80 f.; 258
Windzauber 145 ff.; 512; 517
Wodan, chthonischer, dann

himmlischer Gott 268
Wütendes Heer 69

Tabelia ansata 393ff.
Tabu 142 f.; 301; 407; 410;

415; 512; 528; 534; 537 f.;
540; 544; 549; 552; 558 f.

Tätowierung 306; 523;
524f; 528; 537

Tanz, zauberkräftig 143;
145; 303; 305; (vgl.
Totentanz)

Tellias 62
’l’ellus 6 f.; 12; 16; 335 f.;

339f.;(vgl. MutterErde)
Tempelvorhaug, antiker

203 f.
Tempestates 10
5>£C/idi und 0ea(iocp6gos 411
nffjjeatipo's (Opferkasse)

208 f.; 211 ff.
Thora und mündliche

Tradition im Judentum
490 ff.

Thyia 69 ff.
Thyiaden 69 ff.; —: Wind-

fraueu 72

510
Trieteris und Oktaeteris 78
zgioyXrj tov ägaxovzog 205ff.;

— = •ffjjoompds 208 f.
Tubilustrium 342

j unbeschnittener Knabe 286;
289

, unbeschnittenes Mädchen
273; 289

j Urin zauberkräftig 144;
297; 552; 556

Yediovis 340 f.
I Vegetatiousdämonen 513 f.
Vegetatiouszauber 146

• Ver sacrum 377,4
Vcrvactor 5; 14
Vesta 341
Vestalia 341; 343
Vestalinnen 341
Vinalia 334 f.; 339 f.; 342

Zagreus 51; 53; 61 ff.; 72ff.;
80

Zauber 144; 303; 306;512;
529f.; 539f.; 541; 544ff.;
(vgl. Fruchtbarkeits-
zauber. Geburts-
zauber. Heilzauber.
Jagdzauber. Krank-
heitszauber. Regen-
zauber. Schaden-
zauber. Windzauber)

i Zauber und Kunst 3l8
j Zerreißen des Gottes u. ä.

51; 67 f.
1 Zeugung, dem ersten .Men-

schenpaar verboten 353 ff.
i Zeus, chthonisch 257; —

verbunden mit einer
chthonischen Göttin 259;
264 f.

; Zwergdämonen 322ff.
j Zwölfzahl 362 Anm. 363

Anm 365 f.

572 Register
























	Archiv fuer Religionswissenschaft
	Zeitschriften-Band
	Einband
	Titelblatt
	I. Abhandlungen
	II. Berichte
	III. Mitteilungen und Hinweise
	I. Abhandlungen
	II. Berichte
	III. Mitteilungen und Hinweise
	I. Abhandlungen
	II. Berichte
	III. Mitteilungen und Hinweise
	Register
	Tafel III
	Tefel IV
	Tafel V
	Einband



